Il. Naturalisierung des Selbstbewusstseins

1. Rationalisierung und Individuum
bei Jiirgen Habermas

Um den Status des Selbstbewusstseins bei Habermas zu kliren, bieten sich als
Ausgangspunkt seine Uberlegungen zur Ich-Identitit und zum Indivduumsbegriff
an. In seinem Buch Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus (1976)
veroffentlichte Habermas zwei Texte, die sich mit dem Problem der Identitit be-
schiftigen.' 1989 folgte eine Vertiefung des Themas in dem Artikel Individuie-
rung durch Vergesellschaftung.* Vor allem in den Texten von 1976 scheint die
Motivation, sich mit dem Problem der Ich-Identitit auseinanderzusetzen, aller-
dings nicht direkt durch das Interesse am Selbstbewusstseinsbegriff sondern eher
an gesellschaftstheoretischen Fragen hervorgerufen worden zu sein. Allerdings
besteht gerade in dem Zusammenhang von Identitéits- und Selbstbewusstseins-
problematik mit gesellschaftstheoretischen Fragen eine systematische Differenz
des habermasschen und des henrichschen Selbstbewusstseinbegriffs.

Die Einbindung der Frage nach dem Begriff der Identitit in gesellschaftsthe-
oretische Zusammenhinge wird vor allem in dem Text zur Ausbildung einer ver-
niinftigen Identitit komplexer Gesellschaften deutlich®: Im Zentrum steht die

1 Habermas, Jurgen: »Moralentwicklung und Ich-Identitdt«, in: Ders. Zur Rekonst-
ruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976, S. 63
— 91. Habermas, Jiirgen: »Konnen komplexe Gesellschaften eine verniinftige Identi-
tdt ausbilden?« in: Ders. Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976, S. 92-126.

2 Habermas, Jirgen: »Individuierung durch Vergesellschaftung. Zu G.H. Meads The-
orie der Subjektivitit«, in: Ders. Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Auf-
sédtze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 187-241. Eine detaillierte Auflistung
der Texte von Habermas, die sich mit dem Identitdtsbegriff beschiftigen, finden
sich auch in Belgrad, Jiirgen: Identitét als Spiel. Eine Kritik des Identitdtskonzeptes
von Jirgen Habermas. Opladen: Westdeutscher Verlag 1992, S. 26, Fulinote 4.

3 Habermas, Konnen komplexe Gesellschaften eine verniinftige Ich-Identitét ausbil-
den?

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Frage , inwiefern moderne Gesellschaften, deren Integration nicht mehr iiber tra-
ditionelle Strukturen (Religion, Autoritét etc.) gewdhrleistet werden kann, iiber-
haupt noch in der Lage sind, sich selbst und ihren Mitgliedern eine verniinftige
Identitdt zu sichern. Habermas macht dabei unter anderem in Bezugnahme auf
Weber und Durkheim deutlich4, dass mit der Transformation der traditionellen
zur modernen Gesellschaft eine Verdnderung der sozialintegrativen Momente
einhergeht. Im Folgenden soll zunéchst der soziologische Aspekt dieser Trans-
formation untersucht werden, da sich aus dieser Perspektive nachweisen lésst,
dass der habermassche Selbstbewusstseinsbegriff letztendlich nur in Kombinati-
on von philosophischen und soziologischen Uberlegungen einzuholen ist. Gleich-
zeitig wird durch diese Vorgehensweise deutlich, dass die soziologischen Uber-
legungen zum Bestandteil der Kritik an der fichteschen Tradition des Selbstbe-
wusstseinsbegriffs gehoren, in der auch die Argumentation von Dieter Henrich
steht. Auch den soziologischen Uberlegungen kommt damit fiir die philosophi-
sche Frage nach der Aufthebung metaphysischer Aspekte eine systematische Be-
deutung zu.

1.1 Das Individuum im Kontext der kulturellen Rationalisierung

Habermas beschreibt eine gelungene Ich-Identitdt zunéchst allgemein als die Fa-
higkeit sprach- und handlungsfahiger Subjekte mit sich selbst in wechselnden Si-
tuationen und Anforderungen identisch zu bleiben.’ Insofern sich die strukturel-
len Verinderungen im Ubergang zur modernen Gesellschaft allerdings auf jene
sozialintegrativen Faktoren auswirkt, die flir die Ausbildung einer personellen
wie gesellschaftlichen Identitit von Bedeutung sind, stellt sich die Frage, wie
moderne Gesellschaften eine verniinftige Identitét {iberhaupt noch sichern kon-
nen.

Die gegenldufige Entwicklung der desintegrativen Momente moderner Ge-
sellschaft einerseits und der steigenden Anforderung an die Integration des je-
weils Einzelnen andererseits ist eine jener Paradoxien der Moderne, deren Analy-
se Habermas in der Theorie des kommunikativen Handelns vornimmt.® Von be-
sonderer Bedeutung ist dabei die Rekonstruktion des gesellschaftlichen Rationa-
lisierungsprozesses im Sinne Max Webers. Webers zentrale Einsicht besteht
demnach in der Erkenntnis, dass die Moderne vor allem durch die Institutionali-
sierung einer formalen Rationalitdt gekennzeichnet werden kann, die aus der Dif-
ferenzierung einer ehemals substantiellen Einheit der Vernunft entstanden ist.
»Die Moderne ist durch die motivationale Verankerung und institutionelle Ver-
korperung einer formalen Rationalitdt gekennzeichnet, die sich der Auflosung

4 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd.1, S. 207ff. und Bd. 2,
S. 69ff.

5 Habermas, Konnen komplexe Gesellschaften eine verniinftige Ich-Identitit ausbil-
den, S. 93.

6 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 8.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 39

der substantiellen Einheit der Vernunft und dem Auseinandertreten in ihre abs-
trakten, zundchst unverséhnlichen Momente (Geltungsaspekte, Wertsphiren)
verdankt [...].«

Auch wenn Habermas den Rationalitdtsbegriff Webers letztlich fiir defizitér
hilt® und eine der Absichten der Theorie des kommunikativen Handelns in der
Korrektur dieses Defizits besteht, hélt er den weberschen Ansatz zur Erkldrung
der Sozialpathologien moderner Gesellschaften dennoch fiir konstruktiv.” Weber
begreife die Entwicklung zur modernen, kapitalistischen Gesellschaft als eine
Rationalisierung, die von Habermas auch als »religionsgeschichtlicher Entzaube-
rungsprozeB«'® bezeichnet wird. In ideengeschichtlicher Hinsicht bestehe Webers
Theorie der Rationalisierung in einer Kritik des evolutionstheoretischen Rationa-
lisierungsverstiandnisses von Herbert Spencer, der den geschichtlichen Fortschritt
in Abgrenzung zu Condorcet nicht mehr als Fortschritt der Wissenschaft sondern
im Sinne der Entwicklung organischer Systeme begriffen habe.'' Systematisch
beziehe sich Webers Grundfrage auf die spezifisch rationale Form des Fort-
schritts im Okzident. Grob gesagt, besteht das Verdienst Webers nach Habermas’
Auffassung in der Analyse der kulturellen Rationalisierung. Diese finde in der
Ausdifferenzierung religioser Traditionen in drei (kulturelle) Wertsphédren statt,
die einer jeweiligen inneren Eigengesetzlichkeit folgen'?. »Die kulturelle Ratio-
nalisierung, aus der die fiir moderne Gesellschaften typischen Bewusstseinsstruk-
turen hervorgehen, erstreckt sich, so konnen wir zusammenfassen, auf die kogni-
tiven, die dsthetisch-expressiven und die moralisch-evaluativen Bestandteile der
religivsen Uberlieferung .«

Den einzelnen Wertsphiren ordnet Habermas anschlieBend verschiedene In-
stitutionalisierungsformen zu, da er der Ansicht ist, dass die, mit den jeweiligen
Wertsphiren verbundenen Geltungsanspriiche auf je unterschiedliche Weise in-
stitutionalisiert wurden: die kognitive Rationalitit findet demnach im Wissen-
schaftsbetrieb, die dsthetische Rationalitidt im Kunstbetrieb ihre Institutionalisie-
rung."* Ein zentrales Strukturproblem rationalisierter Gesellschaften besteht die-
ser Analyse zufolge nun darin, dass im Gegensatz zur kognitiven und &stheti-
schen Rationalisierung keine gleichberechtigte Institutionalisierung der morali-
schen Wertsphére stattgefunden habe.

Ebd. S. 485.

Ebd. S. 208.

9 Ebd.Bd. 2, S. 449.

10 Ebd. Bd. 1, S. 207.

11 Ebd. S.218ff.

12 Weber, Max: Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie, 2 Bde. Tibingen:
Mohr 1988, Bd. 1, S. 541.

13 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 234.

14 Vgl. ebd. S. 320ff. Zur Kritik an dem Modell der spezifischen Rationalisierungs-

komplexe siche McCarthy, Thomas: Kritik der Verstdndigungsverhéltnisse. Zur

Theorie von Jiirgen Habermas, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 566ff.

[ BN

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Bis zu diesem Punkt orientiert sich Habermas ausschlieBlich an Webers
Uberlegungen zur kulturellen Rationalisierung. Kritisch beurteilt er allerdings
das Potenzial der Weberschen Theorie fiir die Auflosung der diagnostizierten Pa-
thologien. Seine Kritik bezieht sich letztlich auf einen, auf Zweckrationalitét
verkiirzten Rationalitdtsbegriff: zwar setze Weber die Analyse der Rationalisie-
rungsproblematik auf der Ebene der Kultur an, folge diesem Modell zur Erkli-
rung gesellschaftlicher Phanomene (Entstehung des Kapitalismus) jedoch nicht
konsequent, sondern verenge den Begriff der Rationalitit beim Ubergang von der
kulturellen zur gesellschaftlichen Rationalisierung auf den Typus zweckrationa-
len Handelns."

Dem stellt Habermas seinen eigenen, am kommunikativen Handeln orientier-
ten Rationalitdtsbegriff entgegen, der einerseits die Schwichen des weberschen
Begriffs vermeiden und andererseits einen Ausblick auf Losungswege ermogli-
chen soll. Ziel ist es, einen Begriff von Rationalitit zu entwickeln, der keine Ver-
kiirzungen auf zweckrationale Handlungstypen enthélt. Vielmehr soll dieser Be-
griff alle Aspekte von Rationalisierung umfassen, um damit gleichzeitig einen
normativ ausgezeichneten Standpunkt fiir die Kritik an faktischen Einseitigkeiten
der Institutionalisierung bereitzustellen. Ohne einen solchen Begriff wire die
Auflosung der »substantiellen Vernunft« insofern endgiiltig, als die jeweiligen
Sphiren gegeneinander geschlossene Systeme bildeten, deren sinnvoller Zusam-
menbhalt nicht mehr gewihrleistet werden konnte.

Habermas verfolgt mit diesem Vorgehen nicht nur theoretische Absichten,
sondern vertritt auch einen therapeutischen Anspruch gegeniiber den gesell-
schaftlichen Folgeproblemen der selektiven Institutionalisierung. Bezogen auf
die iibergeordnete Fragestellung dieses Abschnitts nach dem Selbstbewusstsein-
begriffs sind zundchst vor allem die Auswirkungen der Wertsphérendiffusion auf
die personelle Identitit von Bedeutung. Erst wenn sich die Ausdifferenzierung
der Wertsphéren bis auf die Ebene der Alltagskommunikation durchgesetzt hat,
kommt es zu einer Rationalisierung der Lebenswelt, die Weber nach Ansicht von
Habermas vernachlissigt hat.'®

In dem Mafe, wie die institutionalisierte Erzeugung von Wissen, das nach kognitiven, nor-
mativen und #sthetischen Geltungsanspriichen spezialisiert ist, auf die Ebene von Alltags-
kommunikation durchschldgt und das Traditionswissen in seiner interaktionssteuernden
Funktion ersetzt, kommt es zu einer Rationalisierung der Alltagspraxis [...] — zu einer Rati-
onalisierung der Lebenswelt, die Weber gegeniiber der Rationalisierung von Handlungssys-
temen wie Wirtschaft und Staat vernachlissigt hat. 7

Der beschriebene Prozess erscheint in diesem Fall als Verlust traditioneller Si-
cherheiten. Habermas spricht diesbeziiglich von einem erhéhten Anspruch an das

15 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S.306.
16 Ebd.
17 Ebd. S. 456.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 41

kommunikative Konfliktlosungspotential der Gesellschaftsmitglieder: die vor-
mals in der Lebenswelt verankerten Sinnangebote werden durch die religiose
Entzauberung ihrer konsensbildenden Kraft beraubt. Es findet ein Strukturwandel
der Lebenswelt selbst statt. Eine Kompensation dieses »Sinnverlustes« kann nach
Ansicht von Habermas nur iiber eine kommunikative Revitalisierung der Kon-
sensbildung geleistet werden. »Auf diese Weise wird das kommunikative Han-
deln mit Konsenserwartungen und Dissensrisiken belastet, die groe Anforde-
rungen an Verstindigung als den Mechanismus der Handlungskoordinierung
stellen.«'® Phinomenologisch lisst sich dieser Wandel an vielen strukturellen
Veranderungen verdeutlichen, wie beispielsweise der Privatisierung des Glau-
bens', dem Wandel der Offentlichkeitsstruktur®®, dem Meinungspluralismus,
dem Verlust der planbaren Biographie etc. *'

Damit wird auch deutlich, inwiefern die Analyse der kulturellen Rationalisie-
rung die Identititsproblematik betrifft: Insofern Identitit als die Fahigkeit ver-
standen werden kann, mit sich selbst in wechselnden Situationen identisch zu
bleiben, erhohen sich mit den beschriebenen Strukturverinderungen einerseits
die Anspriiche an die identitéitsbildenden Fahigkeiten der einzelnen Subjekte.
Andererseits — und darin besteht die Dialektik der religiésen Entzauberung — ent-
stehen mit dem, durch den Wegfall traditioneller Strukturen hervorgerufenen
Sinnverlust zugleich neue Freirdume, die fiir andere Formen der Identitétsbil-
dung, der sozialen Inklusion und der individuellen Autonomie genutzt werden
konnen. Auf gesellschaftlicher Ebene tritt dadurch diejenige Struktur in den Vor-
dergrund, die Habermas als »nachmetaphysisch« bezeichnet. Diese Bezeichnung
verweist unter anderem auf jene Formen sozialer Integration, die vor der Ausdif-
ferenzierung kultureller und eigengesetzlicher Wertsphéren durch religiése Bin-
dungen erschwert wurden. Auf der fiir die vorliegende Fragestellung entschei-
denden Ebene des Personlichkeitssystems ldsst sich diese Dialektik philoso-
phisch durch einen bestimmten Begriff kennzeichnen: >Individuierungc.

Zusammenfassend ldsst sich somit sagen, dass Habermas im Anschluss an
Webers Theorie der kulturellen Rationalisierung eine Beschreibung der Entste-
hung nachmetaphysischer Gesellschaften geliefert hat, die von der Genese eigen-
standiger Wertsphdren ausgeht. Schlagen die Eigengesetzlichkeit der sich her-
ausbildenden Wertsphdren schlieflich auf den Alltag der einzelnen Subjekte
durch, so fiihrt dies zu einer erhéhten Anforderung an ihre identititsbildenden
Fahigkeiten. Diese neuen Anforderungen implizieren einerseits den Verlust tradi-

18 Ebd. S. 456f.

19 Vgl. Berger, Peter L.: Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft, Frankfurt am
Main: Fischer 1973, S. 101ff.

20 Vgl. Habermas, Jiirgen: Strukturwandel der Offentlichkeit, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1990.

21 Ulrich Beck hat die Folgen des Strukturwandels der Moderne auf den Einzelnen ei-
ner detailreichen Analyse unterzogen. (Vgl. Beck, Ulrich: Risikogesellschaft. Auf
dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996.).

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

tioneller Sinnangebote und bieten andererseits neue Moglichkeiten der Verwirk-
lichung von Individualitit.

1.2 Der Begriff der Individualitdt und seine Problematik

Der Strukturwandel der Moderne stellt das einzelne Subjekt in ein Spannungsfeld
von neuen Freiheiten und neuer Uniibersichtlichkeit, in dem es sich als Individu-
um selbst entwerfen muss. Doch der Versuch, diesen zentralen Begriff der Sozio-
logie zu explizieren, sieht sich mit dem Problem konfrontiert, dass die Darstel-
lung des Individuellen scheinbar ausschlieflich anhand einer negativen Bestim-
mung gegeniiber dem Allgemeinen durchgefiihrt werden kann. Damit wird das
eigentliche Moment der Individualitit, die qualitative Einzigartigkeit, nur per ne-
gationis, also als zufilliges, nicht jedoch als wesentliches Merkmal darstellbar.
»Das Individuelle soll als das Wesentliche ausgezeichnet und kann doch nur als
das Akzidentelle, ndmlich als dasjenige bestimmt werden, was von der exempla-
rischen Verkdrperung eines generisch Allgemeinen abweicht.«*

Terminologisch bringt Habermas dieses Spannungsverhiltnis mit Parsons
Ausdruck vom »institutionalisierten Individualismus«*> und Gehlens Rede vom
Individuum als »Institution in einem Fall«** auf den Punkt. Schon Hegel hatte in
der Rechtsphilosophie darauf aufmerksam gemacht, dass dem Ich-Begriff ein Pa-
radoxon zugrunde liegt: Er erldutert, dass das Ich absolute Allgemeinheit sei, oh-
ne jede inhaltliche Spezifikation, jedoch zugleich »das Ubergehen aus unter-
schiedsloser Unbestimmtheit zur Unterscheidung, Bestimmen und Setzen einer
Bestimmtheit als eines Inhalts und Gegenstands«>. Dort, wo Habermas sich mit
dem Begriff des Ich auseinandersetzt, greift er immer wieder Hegels Hinweise
auf, um sie etwa im Hinblick auf die paradoxe Moglichkeit der gleichzeitigen
Zuschreibung des Individuums- und Personenstatus zu erldutern. Wird das Ich als
Person verstanden, so bestehen in diesem Sinne keine Unterschiede zu anderen
Personen, beschreibt man das Ich hingegen als Individuum, ist darin der Hinweis
auf dessen Einzigartigkeit angelegt. Insofern nun von einer Entitédt gesagt wird,
sie sei ein Ich, kommen dieser gleichzeitig Merkmalsbeschreibungen zu, die ein-
ander offensichtlich ausschlieBen.*

22 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 187f.

23 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 456.

24 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 187.

25 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Samtliche Werke, hg. v. Hermann Glockner,
Stuttgart: Frommanns 1956ft, Bd. 7 (Grundlinien der Philosophie des Rechts), S.
52 §6.

26 Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, S. 95. Adorno wi-
derspricht mit seiner Rede vom >Ende des Individuums< implizit der These, dass je-
dem Ich a priori ein Individuumsstatus zukomme. Habermas ist hingegen der An-
sicht, dass diese These aus einer »iibervereinfachenden Interpretation bestimmter
Tendenzen« bei Adorno (Habermas, Moralentwicklung und Ich-Identitéit, S. 65)
entstanden ist.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 43

In sprachanalytischer Hinsicht stellt sich dieses Problem in der Frage, wie wir
etwas Einzigartiges begrifflich beschreiben konnen, wenn doch das Wesen der
verwendeten Begriffe in ihrer Allgemeinheit besteht. Die Auszeichnung eines
einzelnen Gegenstandes als dieser einzelne Gegenstand geschieht dann immer
unter Verwendung von Begriffen, die gleichzeitig auch Anwendung auf andere
Gegenstinde finden konnen.”’

Habermas differenziert zunéchst eine numerische und eine qualitative Identi-
tidt. Wird ein Gegenstand (aus der Beobachterperspektive) als genau ein Gegen-
stand angesprochen, so ist damit zwar ein Bezug zu seiner Einzelheit nicht aber
zu seiner Einzigartigkeit hergestellt: der Gegenstand wird nicht durch qualitative
Bestimmung als einzelner ausgezeichnet, sondern nur hinsichtlich eines raum-
zeitlichen Koordinatensystems und der Voraussetzung vom Satz des ausge-
schlossenen Widerspruchs. Mit anderen Worten, ein Gegenstand kann als dieser
eine Gegenstand ausgezeichnet werden, indem man ihn zu einer bestimmten Zeit
an einem bestimmten Ort kennzeichnet und davon ausgeht, dass er nicht gleich-
zeitig ein anderer Gegenstand sein kann. Diese Auszeichnung abstrahiert jedoch
von den qualitativen Bestimmungen und es bleibt offen von welcher Art Gegen-
stand die Rede ist. Aus einer deskriptiven Perspektive kann man die numerische
Identitdt als »Singularitit des Gegenstandes« im Gegensatz zu seiner »Individua-
litit« (qualitative Identitit) bezeichnen.”® Versucht man allerdings diese objekti-
vierende Rede auf Personen oder ganz allgemein auf grenzerhaltende Organis-
men zu lbertragen, so ldsst sich auch der Begriff »natiirliche Identitét« verwen-
den. Dieser Begriff bezeichnet vor allem eine Form der Individualitit, die es er-
laubt von einer »Identitdt fiir sich« zu sprechen, bevor eine reflektierte und durch
Rolleniibernahme hergestellte bewusste Identitéit des Subjektes entwickelt wird.”’

Da es Habermas um den Begriff der Individualitit, mithin um die qualitative
Identifizierung eines Subjektes geht, muss er einen Ansatz entwickeln, der das
Individuum als solches auszeichnet ohne dabei ausschlieBlich auf die numerische
Identitit Bezug zu nehmen oder den Vorrang des Allgemeinen erneut implizit zu
reproduzieren. Habermas’ orientiert sich bei der Losung dieses Problems an Ge-
org Herbert Meads Sozialbehaviorismus.” Bevor diese Bezugnahme nun darge-
stellt wird, soll zunédchst die Bedeutung Meads innerhalb der kommunikativen
Handlungstheorie Habermas’ im Allgemeinen verdeutlicht werden. Denn Meads
systematische Bedeutung wirft ein helles Licht auf die allgemeine, philosophi-
sche Theoriearchitektonik Habermas’, deren Aufbau einen wichtigen Aspekt im

27 Unter ontologischer Perspektive wurde dieses Problem in der Frithscholastik als
»Universalienstreit« diskutiert.

28 Ebd. S. 192.

29 Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, S. 94ff.

30 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 13. Zum Problem
der Verwendung des Begriffs »Sozialbehaviorismus< in Bezug auf die Theorie G.H.
Meads vgl. Joas, Hans: Praktische Intersubjektivitit. Die Entwicklung des Werkes
von G.H. Mead, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 11ff. und S. 112f.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Zusammenhang der Frage nach der Bedeutung der Metaphysik im Denken Ha-
bermas’ darstellt.

2. Mead als Philosoph des Paradigmenwechsels

2.1 Anerkennung und Identitat — Die Erschopfung des Paradigmas
der Bewusstseinsphilosophie

In der Theorie des kommunikativen Handelns stellt Mead den Ubergang von den
bewusstseinsphilosophischen Ansétzen zu den sprachphilosophisch geprigten
Konzepten dar. Da Habermas selbst eher letzteren zuzuordnen ist, stellt Mead
fiir seine eigene Philosophie eine sehr wichtige Grundlage dar. Betrachten wir
zunichst, welche Bedeutung Mead fiir die Auseinandersetzung Habermas’ mit
Horkheimer und Adorno innerhalb der Theorie des kommunikativen Handelns
besitzt. Mead ermdglicht kurz gesagt den Ubergang zu einer Theorie jenseits be-
wusstseinsphilosophischer Argumentation, ohne dabei — zumindest nach Ansicht
von Habermas’ — einen grundlegenden philosophischen Vernunftverzicht zu for-
dern (sieche auch Kapitel 1.2.1 Der Philosophiebegriff). Damit nimmt Mead zu-
gleich eine systematisch zentrale Rolle fiir die Fragestellung der vorliegenden
Arbeit ein. Nach Ansicht von Habermas verstricken sich Horkheimer und Ador-
no bei der sozialphilosophischen Kritik von Verdinglichungsprozessen »in Apo-
rien, aus denen wir lernen und Griinde fiir einen Paradigmenwechsel in der Ge-
sellschaftstheorie herauslesen kdnnen«’'. Diese Griinde bilden einen immanenten
Bruch im Ubergang von der Kritischen Theorie zur Philosophie Habermas’. Die
Mittel, mit denen Horkheimer und Adorno die moderne Gesellschaft einer radi-
kalen Kritik unterzogen hatten, fithren nach Ansicht von Habermas zu aporeti-
schen Ergebnissen, und miissen, soll eine kritische Theorie der Gesellschaft nicht
ganzlich aufgegeben werden, um den Begriff kommunikativer Rationalitit erwei-
tert werden. Auch wenn Habermas sich selbst als Vertreter der Frankfurter Schu-
le sieht, besteht daher eine systematische Differenz zu den Ansidtzen von Adorno
und Horkheimer. Aus Habermas’ Sicht kann dieser Unterschied als die Differenz
zwischen dem Paradigma der Bewusstseins- und dem Paradigma der Sprachphi-
losophie beschrieben werden. Zentral ist Habermas’ Vorwurf, die Kritische The-
orie habe ihre eigenen normativen Grundlagen nicht hinreichend deutlich machen
konnen und es fehle ihr daher »fiir die Integritdt dessen, was durch instrumentelle
Vernunft zerstort wird, eine hinreichend geschmeidige Begrifflichkeit«’®. Die
Kritik der subjektiven Vernunft sei aus der Perspektive einer objektiven formu-
liert, die unwiderruflich verloren ist. Der Versuch, in einer Dialektik der Aufkli-
rung das Spannungsverhéltnis zwischen Aufkldrung als Befreiung aus selbstver-
schuldeter Unmiindigkeit und Aufkldrung als unausweichliche Herrschaft und

31 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 489.
32 Ebd. S. 522.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 45

Verdinglichung aufrecht zu erhalten®, wurde bei Horkheimer und Adorno nach
Ansicht von Habermas zum Nachteil des kantischen Verstindnisses von Aufkli-
rung aufgegeben, da die Schreckensherrschaft einer totalen Verdinglichung die
Rede vom verniinftigen Leben ad absurdum fiihrt. Gleichzeitig wollten beide
Denker auch unbedingt in eine »Metaphysik der Versshnung«** meiden.

Im Grunde erliegt die Kritik der instrumentellen Vernunft daher der Angst
vor der instrumentellen Vernunft selbst, denn die Rekonstruktion der Gattungs-
geschichte als einer Geschichte reiner Zwecktitigkeit, 1dsst keinen Platz fiir einen
theoretischen Ausblick auf die Befreiung aus dem Prozess der fortschreitenden
Verdinglichung. Mit anderen Worten, wenn das Ganze das Unwahre ist, wie
kann dann die Theorie, die dies behauptet, wahr sein?

Auch teilt Habermas nicht den Pessimismus, der sich in der Dialektik der
Aufkldrung zam Ausdruck bringt. Er erkennt, dass Adorno jene Versshnung, die
das Unwahre als solches tatsdchlich denunzieren konnte, in »Begriffen einer un-
versehrten Intersubjektivitiit«® zu erfassen sucht, sicht diesen Versucht aller-
dings zum Scheitern verurteilt, weil er sich innerhalb eines Denkrahmens be-
wegt, der ihm die nétigen Mittel zur Bewdltigung dieser Aufgabe verwehrt.
Insofern fiihrt Habermas die Aporien, in die sich die Kritische Theorie nicht zu-
letzt in der Dialektik der Aufkldrung verstrickt hat, erneut auf die Voraussetzun-
gen der Bewusstseinsphilosophie zuriick. »Demgegeniiber méchte ich darauf be-
harren, da8 das Programm der frithen Kritischen Theorie nicht an diesem oder
jenem Zufall, sondern an der Erschépfung des Paradigmas der BewuBtseinsphilo-
sophie gescheitert ist.«’

Allgemein betrachtet kritisiert Habermas damit auch die Ansdtze von Hork-
heimer und Adorno mit dem gleichen Argument, das er auf alle im ersten Band
behandelten Theoretiker anwendet: sie teilen die systematischen Voraussetzun-
gen der Bewusstseinsphilosophie. Habermas ist allerdings der Ansicht, dass das
Projekt einer Kritik der instrumentellen Vernunft unter den verdnderten Bedin-
gungen eines Paradigmenwechsels zur Kommunikationstheorie wieder
aufgenommen werden kann.’’ Damit stellt er sich trotz aller Kritik und unter ver-
anderten begrifflichen Grundlagen explizit in die Tradition der Frankfurter Schu-
le, vermeidet durch diesen Paradigmenwechsel seiner eigenen Ansicht nach je-
doch jene metaphysischen Implikationen, die sich sogar bei Horkheimer und
Adorno aufgrund der bewusstseinsphilosophischen Argumentationsstruktur ein-
geschlichen haben sollen. Die Aufgabe einer nachmetaphysischen Theorie im
Sinne Habermas’ besteht also auch darin, »unversehrte Intersubjektivitit« in ei-

33 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufkldrung. Philosophische
Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer 1988.

34 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 518.

35 Ebd. S. 523.

36 Ebd.S.517f.

37 Vgl. ebd. S. 518.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

nem neuen Begriffsrahmen und ohne Bezugnahme auf eine metaphysische Ver-
s6hnungstheorie oder auf metaphysische Annahmen zu erkléren.

An dieser Stelle muss auf George Herbert Meads Theorie des Individuums
hingewiesen werden, denn fiir Habermas ist Intersubjektivitit in Anlehnung an
Mead nur als Resultat einer kommunikativen Verstindigung denkbar, deren
Wechselseitigkeit sich in der freien Anerkennung der Sprecher herstellt.”® Dieses
reziproke Anerkennungsverhiltnis ist direkte Voraussetzung fiir die Moglichkeit
der Ausbildung einer verniinftigen Ich-Identitdt. Habermas sieht diese »kommu-
nikationstheoretische Wende« zwar auch in der Negativen Dialektik bereits ange-
legt, denn Adorno entwerfe hier »die Perspektive einer Ich-Identitit, die sich al-
lein in Formen einer unversehrten Intersubjektivitit bildet«””. Allerdings wurde
dieser Zusammenhang von Ich-Identitdt und Intersubjektivitét erst im Sozialbe-
haviorismus Georg Herbert Meads einer umfassenden und fiir die eigentliche
Absicht tragfihigen Ausarbeitung unterzogen, »denn die Strukturen einer Ver-
nunft, auf die Adorno nur anspielt, werden der Analyse erst zugénglich, wenn die
Ideen der Vers6hnung und der Freiheit als Chiffren fiir eine wie auch immer uto-
pische Form der Intersubjektivitit entziffert werden«®. Diese kommunikativ-
intersubjektive und damit per definitionem nachmetaphysische Fundierung der
Freiheit siecht Habermas im Werk von Mead durchgefiihrt. Seine Theorie des So-
zialbehaviorismus, genauer der symbolisch vermittelten Interaktion, ermogliche
die Ausformulierung jener Grundideen auf der Basis kommunikationstheoreti-
scher Begrifflichkeiten, in deren Zentrum der Entwurf einer idealen Kommunika-
tionsgemeinschaft stehe.*!

Damit wird auch der Zusammenhang zwischen der Kritik Habermas’ an
Horkheimer und Adorno und dem Thema des Abschnitts, dem Begriff des
Selbstbewusstseins und der Ich-Identitét, deutlich: Habermas hatte eine gelunge-
ne Ich-Identitdt und damit die Bedingung fiir die Ausbildung von Individualitat
als Fahigkeit bezeichnet, mit sich selbst in wechselnden Situationen identisch zu
bleiben. Er erklért allerdings auch — und dies ist entscheidend — dass »die Merk-
male der Selbstidentifikation intersubjektiv anerkannt«** sein miissen. Nur wenn
das eigene Selbstverstindnis von anderen Personen bestitigt, anerkannt werde,
bestehe tiberhaupt die Moglichkeit, eine eigene Identitdt auszubilden. Ohne diese
(intersubjektive) Anerkennung kann Identitéit nicht stattfinden, sie ist fiir Haber-
mas die Bedingung der Moglichkeit von Identitit.*

38 Ebd. S. 523.

39 Ebd. S. 524.

40 Ebd.

41 Ebd.Bd.2,S.9.

42 Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, S. 93 .

43 An dieser Stelle kann man den Ansatzpunkt fiir das anerkennungstheoretische Kon-
zept von Axel Honnth verorten. Vgl. Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003. Im Gegensatz zu Habermas ist Honneth nicht
davon tiberzeugt, dass das normative Element erst durch die Kommunikation in die
soziale Interaktion einwandert, sondern, dass diese selbst bereits von normativen

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 47

Zugleich bildet der Begriff des Selbstbewusstseins nach Ansicht Habermas’
das zentrale Problem der Bewusstseinsphilosophie, fiir dessen Losung Mead
ebenfalls eine herausragende Rolle spielt. Dabei steht die Frage nach der Mog-
lichkeit einer nicht-zirkuléren begrifflichen Darstellung des Selbstbewusstseins-
begriffs im Zentrum des Interesses. So wird klar, dass die philosophische Erorte-
rung des Selbstbewusstseinsbegriffs mit der soziologischen Analyse des Struk-
turwandels der modernen Gesellschaft in einem konstitutiven Zusammenhang
steht: die integrative Kraft intersubjektiv-kommunikativer Vernunft entfaltet
nach Ansicht von Habermas ihre Bedeutung nicht nur hinsichtlich der personel-
len Identitét, an die im Zusammenhang moderner Gesellschaften gestiegene An-
forderungen gestellt werden, sondern ebenfalls und mit strukturanaloger Funkti-
on hinsichtlich der Konstitution des Selbstbewusstseins {iberhaupt. Es muss also
erldutert werden, wie Habermas diese Entfaltung in Bezug auf den Selbstbe-
wusstseinsbegriff expliziert.

Auch bei Habermas tritt Descartes als Ausgangspunkt fiir diese Begriffsana-
lyse auf den Plan: Descartes habe jenen Zugang zu den Bewusstseinsphdnome-
nen erschlossen, der in der weiteren Entwicklung des philosophischen Gedan-
kens zum Inbegriff des philosophischen Wissens wurde. Vor allem Fichte ist fiir
Habermas in diesem Zusammenhang von Interesse, da dieser »den Primat der
praktischen Vernunft ins Grundsitzliche«** gewendet habe. Diese Wendung lisst
sich in Bezug auf das Selbstbewusstseinsthema als die genuine Selbstsetzung des
Ich beschreiben. Weltkonstitution (theoretische Vernunft) und Selbstbestimmung
(praktische Vernunft) werden durch den praktischen Akt der Selbstsetzung er-
klart und zusammengefiihrt.

Ich setze im Ich dem teilbaren Ich ein teilbares Nicht-Ich entgegen. Uber diese Erkenntnis
hinaus geht keine Philosophie; aber bis zu ihr zuriickgehen soll jede griindliche Philosophie;
und so wie sie es tut, wird sie Wissenschaftslehre. Alles was von nun an im Systeme des

menschlichen Geistes vorkommen soll, muB sich aus dem Aufgestellten ableiten lassen.*’

Die Einheit der Vernunft, die fiir Habermas bei Kant letztendlich nicht gewéhr-
leistet ist*®, werde bei Fichte durch die einheitsstiftende Bedeutung ihrer prakti-
schen Seite hergestellt.” Durch den Begriff der Selbstsetzung werde der Begriff

Erwartungen getragen wird. Vgl. Fraser, Nancy/Honneth, Axel: Umverteilung oder
Anerkennung. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003, S. 284.

44 Habermas, Jirgen: Erkenntnis und Interesse, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1973,
S. 253.

45 Fichte, Johann Gottlieb: Fichtes Werke, I.H. Fichte (Hg.), Berlin: de Gruyter 1965,
Bd. 1 (Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre), S. 110.

46 Habermas, Jirgen: Erkenntnis und Interesse, S. 252ff.

47 Vgl. auch Honneth, Axel: »Die transzendentale Notwendigkeit von Intersubjek-
tivitdt. Zum zweiten Lehrsatz in Fichtes Naturrechtsabhandlung, in: Ders. Unsicht-
barkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivitit, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2003, S. 28 —48.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

des Selbstbewusstseins zugleich von seinem theoretischen Verstidndnis bei Des-
cartes und Kant geldst und in einem praktischen Sinne umgedeutet. Allerdings
gehe Fichte noch einen Schritt weiter, da er die Selbstsetzung als einen Akt be-
schreibe, der nur als sozialer Akt, also in Interaktion mit anderen Subjekten ge-
lingen konne. Besonders bedeutsam ist fiir den vorliegenden Zusammenhang,
dass Fichte damit zugleich die Relation der Begriffe »Selbstbewusstsein« und
»Individualitit« verdeutlicht. Er sieht die Moglichkeit der Selbstsetzung, und
damit die Entstehung von Selbstbewusstsein iiberhaupt, in einem Konstitutions-
verhiltnis zur Individualitdt und bildet damit in gewisser Hinsicht eine systemati-
sche Grundlage fiir die Selbstbewusstseinstheorie von Habermas — allerdings un-
ter den »falschen« Voraussetzungen der Bewusstseinsphilosophie. Im Zusam-
menhang seiner Erldauterungen zum Rechtsbegriffs erklart Fichte, »dass das ver-
niinftige Wesen sich nicht als ein solches mit Selbstbewusstseyn setzen kann,
ohne sich als Individuum, als Eins unter mehreren verniinftigen Wesen, zu set-
zen, welche es ausser sich annimmt, so wie es sich selbst annimmt«*®,

Habermas interpretiert Fichtes Rede von »mehreren verniinftigen Wesen« al-
lerdings im Sinne real existierender Subjekte. Alternativ kann Fichtes Deduktion
auch als eine rein logische Darstellung derjenigen Begrifflichkeiten verstanden
werden, die unumginglich sind, soll die Konstitution von Ich auch nur gedacht
werden konnen. Die Entscheidung fiir eine der beiden Méglichkeiten ist, wie sich
spéter noch zeigen wird, von erheblicher Bedeutung fiir die Frage nach den natu-
ralistischen Tendenzen der habermasschen Philosophie (vgl. IV. Hegel: Philoso-
phische Urspriinge des habermasschen Naturalismus und mogliche Alternativen).
Festgehalten werden muss an dieser Stelle nur, dass Habermas’ Fichteinterpreta-
tion, wie im Ubrigen auch seine Hegelinterpretation, eine besondere Bedeutung
fiir die Abkehr von der Metaphysik entfaltet, deren Konsequenzen noch einen
wichtigen Teil der Kritik an Habermas ausmachen werden.

Vor dem Hintergrund dieser »»konkretistischen« Interpretation gibt Fichte
damit zwei bemerkenswerte Hinweise. Zum einen verweist er auf ein reziprokes
Abhéngigkeitsverhéltnis von Intersubjektivitit und Selbstbewusstsein, zum ande-
ren zeigt er auf, dass die Entstehung von Selbstbewusstsein immer auch an die
Moglichkeit gekoppelt ist, sich als Individuum zu konstituieren. Selbstbewusst-
sein ohne Individualitdt ist demnach fiir Fichte nicht moglich. In dieser Wendung
deutet sich fiir Habermas die Erkenntnis an, dass der Individuumsbegriff nur im
Zusammenhang einer Theorie der Intersubjektivitit ausformuliert werden kann.*
Dennoch ist er der Uberzeugung, dass Fichtes Uberlegungen letztlich der »Zirkel
Jeder Bewusstseinsphilosophie« zugrunde liegt. Dieser Zirkel besagt »dal3 das er-
kennende Subjekt in der bewuliten Vergewisserung seiner selbst sich, indem es
sich unvermeidlich zum Objekt macht, als die vorgéngige, aller Vergegenstéindli-

48 Fichte, Fichtes Werke, Bd. 3 (Grundlage des Naturrechts), S. 9.
49 Ebd.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 49

chungen vorausliegende, schlechthin subjektive Quelle spontaner Bewusstseins-
leistungen verfehlt«.

Es bleibt bemerkenswert, dass Habermas in seinen Anmerkungen zu Fichte mit
keinem Wort die Differenzen zwischen der Wissenschaftslehre von 1794 und der
von 1804 erwihnt. Fichtes Absicht, eine Wissenschaft der Wissenschaft zu ent-
werfen, hatte er zundchst zwar in der Tat als eine transzendentale Anthropologie
entwickelt, deren Zentralbegriff im Ich bestand und der gegeniiber es méglicher-
weise berechtigt ist, einen Zirkelschluss zu formulieren. Fiir Habermas® Uberle-
gungen wire allerdings die durch Jakobis Nihilismusvorwurf angeregte Selbst-
kritik Fichtes von besonderem Interesse, denn 1804 heilit es: »Vom Wir oder Ich
gibt’s keine Philosophie; es gibt nur eine iiber dem Ich. Demzufolge héngt die
Frage tiber die Moglichkeit der Philosophie davon ab, ob das Ich zu Grunde ge-
hen, und die Vernunft rein zum Vorschein kommen konnte.«’' Es wire daher si-
cher aufschlussreich, zu untersuchen, inwiefern jene Schlussfolgerungen, die Ha-
bermas aus dem Zirkelvorwurf zieht, nicht auch schon von Fichte selbst, wenn
auch aufgrund einer anderen Kritik, aufgenommen und neu formuliert wurden.
So lieBe sich gegebenenfalls zeigen, dass bereits der Deutsche Idealismus eine
Vorstellung von der Problematik des Ich-Begriffs entwickelt hat, die eine Alter-
native zu jener realistisch-naturalistischen Interpretation aufweisen konnte, die
Habermas einschlégt.

Der Zirkelvorwurf ist Habermas’ Generaleinwand gegen sédmtliche, in der
Tradition der Bewusstseinsphilosophie entwickelten Selbstbewusstseinstheorien:
Vom einzelnen Subjekt ausgehend (methodischer Individualismus) werde Selbst-
bewusstsein als dasjenige Phdnomen beschrieben, welches dieses Subjekt unter
Reflexion auf sich selbst erkennen kénnen soll. Die Kritik besteht in dem Hin-
weis darauf, dass das urspriingliche Subjekt und mit ihm sein genuines Selbstbe-
wusstsein in dieser Reflexion verfehlt werden muss, da es selbst schon immer als
uneinholbare Voraussetzung der Reflexion auftritt. Ergebnis ist damit immer ein
objektiviertes Subjekt, das mit dem eigentlichen Interesse der Reflexion Gesuch-
ten, der spontanen Subjektivitit, nicht zusammenfillt und, so die weitergehende
Kritik, nicht zusammenfallen darf.

Eine der Ursachen fiir diesen methodischen Irrtum sehen Habermas und an-
dere Philosophen wie etwa Tugendhat in dem Modellcharakter, den das Subjekt-
Objekt-Modell fiir die Frage nach dem Selbstbewusstseinsbegriff entfaltet hat.>
Da Erkenntnis immer im Sinne der Naturwissenschaft als eine Analyse bzw. Be-
obachtung subjektfremder Objekte begriffen werde und ein anderes Modell mog-
licher Erkenntnisbildung nicht zur Verfiigung stehe, wurde auch die Selbster-

50 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 199 [Hervorhebung dch].
Vgl. auch Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 527.

51 Fichte, Fichtes Werke, Bd. 9 (Die Wissenschaftslehre. Vorgetragen im Jahre 1804),
S. 237.

52 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 345.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

kenntnis im Rahmen der Subjekt-Objekt-Begrifflichkeit formuliert.* Der Ver-
such, das Phanomen der Individualitit unter diesen methodischen Bedingungen,
also ausgehend vom Einzelsubjekt und aus der beobachtenden Perspektive auf
den Begriff zu bringen, kann nach Ansicht von Habermas nur scheitern. Auch
Tugendhat weist darauf hin, dass dieses Problem kein Zufall sei, sondern auf ei-
nen Mangel an Alternativen zurtickzufiihren ist.

Es war nicht ein vermeidbarer Betriebsunfall, sondern durchaus unvermeidbar, daf} die tra-
ditionelle Philosophie von dem metaphorischen Begriff der Vorstellung ausging: denn
wenn man vom Logischen, vom Sprachlichen absieht, ist uns bewufBtseinsméafig nichts an-
deres gegeben als Sinnliches.™*

Habermas kommt daher zu dem fiir das Verstdndnis seiner Philosophie entschei-
denden Schluss, dass das Paradigma der Bewusstseinsphilosophie erschopft ist
und nur ein Ubergang zum Paradigma der Verstindigung diese Erschdpfung be-
seitigen kann. »Erschopft ist das Paradigma der BewulBtseinsphilosophie. Wenn
es sich so verhilt, miissen sich freilich beim Ubergang zum Paradigma der Ver-
stindigung die Symptome der Erschopfung auflosen.« *° Dieser Ubergang findet
bei Habermas unter Riickgriff auf George Herbert Mead statt.

2.2 Meads Bedeutung fiir die Uberwindung der
bewusstseinsphilosophischen Aporien

Performanz statt Zirkularitat

Ein erster wichtiger Aspekt dieser Alternative findet sich bei Habermas innerhalb
eines geschichtsphilosophischen Abrisses zum Begriff der Individualitit.>® Vor-
laufiger Hohepunkt dieser Begriffsgeschichte ist die Auseinandersetzung mit
Rousseaus Briefen an Malherbes, anhand derer Habermas den systematisch be-
deutsamen Perspektivenwechsel von der Deskription zur Performanz verdeut-
licht: bei Rousseau sicht Habermas die Bedeutung der Transformation einer de-
skriptiven in eine performative Perspektive exemplarisch am Medium des Briefes
verdeutlicht.”” Im Verlauf der Briefe 16se sich die Darstellung von einer reinen
Beschreibung, der Deskription, und werde in eine performative, handlungsinterne
Betrachtungsweise tiberfiihrt. Besonders wichtig ist Habermas’ Ansicht nach die
Tatsache, dass eine Anndherung an den Begriff des Individuums in qualitativer
Hinsicht nur unter der Voraussetzung moglich sei, dass der Vorgang der Indivi-
duierung aus der Perspektive jenes Subjekts beschrieben werde, welches den

53 Vgl. Rorty, Der Spiegel der Natur.

54 Tugendhat, Vorlesung zur Einfilhrung in die sprachanalytische Philosophie, S. 351.
55 Ebd. S. 346.

56 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 187-209.

57 Ebd. S. 204ff.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 51

Prozess der Individuierung in actu vollzieht.”® Der Brief eigne sich daher beson-
ders fiir die literarische Auseinandersetzung mit der Frage nach dem Status des
Selbstbewusstseins, da durch ihn eine reziproke Beziehung zwischen zwei Sub-
jekten hergestellt wird: ein Subjekt richtet sich direkt und mit einem eigenen An-
liegen an ein anderes Subjekt, um in ihm einen Zuhorer oder eine Zuhdrerin zu
finden. Dieser Zuhorer kann dabei gleichzeitig die Aufgabe der Beurteilung und
Einschitzung des Gehorten iibernehmen. Die literarische Gattung des Briefes
kann daher, so Habermas’ Einschitzung, die Bedeutung dieses methodischen
Perspektivenwechsels fiir die Analyse des Selbstbewusstseinsbegriffs besonders
gut verdeutlichen: sie stellt eine Art literarische Neuaufnahme derjenigen rezip-
roken Bezugnahme dar, die Fichte als genuine Bedingung der Entstehung von
Selbstbewusstsein beschrieben hatte.

Fiir die philosophische Reflexion bedeutet dies, dass sich der Gehalt des In-
dividuums- und des Selbstbewusstseinsbegriffs erst dann systematisch erschlie-
Ben lasst, wenn der Versuch aufgegeben wird, die Phianomene aus einer Beob-
achterperspektive zu erfassen. Nur aus der Sicht eines Subjekts, das als Akteur
selbst in reziproke und kommunikative Subjektverhdltnisse verwickelt ist, kon-
nen demnach sowohl die zirkuldren Paradoxien des Selbstbewusstseinsbegrifts
als auch die Bestimmungsschwierigkeiten des Individuumsbegriffs aufgelost
werden.

Unsere begriffsgeschichtlichen Erérterungen miinden also in die Empfehlung, die Bedeu-
tung des Ausdrucks >Individualitit« mit Bezugnahme auf das Selbstverstdndnis eines
sprach- und handlungsfihigen Subjekts zu erkliren, das sich als unvertretbare und unver-
wechselbare Person gegeniiber anderen Gesprichsteilnehmern darstellt und gegebenenfalls
rechtfertigt.59

Es ist G.H. Mead, der in dieser Hinsicht fiir Habermas maf3geblich ist. Habermas
bemerkt allerdings selbst, dass Mead einen naturalistischen Aspekt in seine
Transformation der Bewusstseinsphilosophie mit einbringt. »Mead nimmt das
Programm der BewuBtseinsphilosophie wieder auf, allerdings unter den natura-
listischen Voraussetzungen der funktionalistischen Psychologie eines John De-
wey.«*

Schon Ende der sechziger Jahre hatte Habermas Meads Philosophie als eine
Neuaufnahme der Frage nach der Ich-Identitdt bei Hegel »unter naturalistischen
Voraussetzungen«’' beschrieben. Insofern bedeutet die Bezugnahme Habermas’

auf Mead von Anfang an auch eine bewusste Bezugnahme auf naturalistische

58 In diesem Sinne kann der Briefroman des 18. Jahrhunderts als literarischer Aus-
druck des verinderten Status des Individuums im Ubergang zur biirgerlichen Ge-
sellschaft verstanden werden.

59 Ebd. S. 207.

60 Vgl. Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 210.

61 Habermas, Arbeit und Interaktion, S. 19, FuBinote 10.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Elemente. Es wird zu zeigen sein, dass diese Voraussetzungen einen wichtigen
Teil der Entmetaphysierungsstrategic von Habermas einnehmen, dessen Auswir-
kungen auf die ethischen Aspekte der Theorie von Habermas bisher unterschétzt
wurden.

Naturalismus statt metaphysischer Teleologie

Naturalistische Argumentationsstrategien sind Habermas auch jenseits der Be-
zugnahme auf Mead nicht ganz fremd. Bereits in der Einleitung zur Rekonstruk-
tion des Historischen Materialismus stellt Habermas die Frage nach der Ausbil-
dung der Ich-Identitit in den Zusammenhang (sozio-)evolutionstheoretischer
Uberlegungen.® Er begriindet dies mit der engen Verbindung seiner eigenen Ab-
sichten zur marxschen Theorietradition und den in diesem Umfeld wichtigen
Uberlegungen zur sozialen Evolution, deren Grundannahmen er wieder aufneh-
men mochte.”® Das Verhiltnis Habermas’ zu Marx und der marxschen Tradition
ist komplex®, wichtig ist an dieser Stelle vor allem die habermassche Diagnose
eines normativen Defizits. Gesellschaftliche Entwicklungsprozesse analysierte
Marx nach Ansicht von Habermas vornehmlich unter dem Aspekt der Produktiv-
kraftentwicklung. Ahnlich wie im Kontext der weberschen Rationalisierungsthe-
orie konstatiert er bei Marx eine Einschriankung der Theorie auf den Typus des
zweckrationalen Handelns. Die Theorie einer kommunikativen Rationalitit ist in-
sofern auch ein Versuch Habermas’, die Folgen dieser Reduktion zu beheben.®
Entscheidend ist dabei, dass die Entwicklung der Gesellschaft als Abfolge von
Lernprozessen interpretiert wird, deren interne Struktur mit evolutionstheoreti-
schen Annahmen analogisiert werden. An dieser Analogisierung hélt Habermas
bis in seine jlingeren Schriften fest, denn noch in Wahrheit und Rechtfertigung
erklart er, »dal3 sich die natiirliche Evolution der Arten — in Analogie zu unseren
eigenen, auf soziokultureller Entwicklungsstufe moglichen Lernprozessen — als
eine Folge von >Problemlosungen< verstehen ldsst, die zu immer komplexeren
Entwicklungsstufen mit jeweils hoheren Lernniveaus gefiihrt haben«*®. Haber-
mas geht mithin nicht mehr von einer metaphysisch-teleologischen Entwicklung

62 Habermas, Jirgen: »Einleitung: Historischer Materialismus und die Entwicklung
normativer Strukturen, in: Ders. Zur Rekonstruktion des Historischen Materialis-
mus, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1976, S. 9ff.

63 Ebd. S. 10.

64 Vgl. Roderick, Rick: Habermas und das Problem der Rationalitdt. Eine Werkmono-
graphie, Hamburg: Argument 1989. Cannon, Bob: Rethinking the Normative Con-
tent of Critical Theory: Marx, Habermas and Beyond, Basingstoke: Palgrave Mac-
millan 2001. Love, Nancy S.: »What’s left of Marx?« in: Stephen K. White (Hg.),
The Cambridge Companion to Habermas, Cambridge: University Press 1995, S. 46
— 66.

65 Siehe dazu die Erldauterungen zum Begriff der »Rekonstruktion< in: Habermas, Re-
konstruktion des Historischen Materialismus, S. 9.

66 Habermas: Wahrheit und Rechtfertigung, 39.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 53

aus, ist aber der Ansicht, dass die Geschichte im Sinne von Lernprozessen rekon-
struiert werden kann.”” Damit stellt sich Habermas aber auch konzeptionell in die
Tradition jenes naturalistischen Pragmatismus, von dem er in Bezug auf Mead
und Dewey spricht. Dieses Konzept des »schwachen Naturalismus«, wie es Ha-
bermas nennt, spielt fiir die vorliegende Arbeit eine sehr wichtige Rolle, da es ei-
nerseits entscheidend fiir die habermassche Strategie der Ablosung vom meta-
physischen Denken ist, andererseits aber auch zu jenen Widerspriichen fiihrt, de-
ren Darstellung einen wichtigen Aspekt der vorliegenden Arbeit darstellen.

In Rekonstruktion des Historischen Materialismus liegt diesem Vorgehen
Habermas’ noch eine starke Parallelisierung phylo- und ontogenetischer Prozesse
zugrunde; Habermas spricht von »gewissen Homologien« zwischen Ich- und
Weltbildentwicklung bzw. Ich- und Gruppenidentitit.”® Diese Analogieschliisse
sind nicht nur dem habermasschen Marxverstindnis geschuldet, sondern haben
gleichzeitig eine systematische Bedeutung. Denn insofern eine Parallelisierung
der Entwicklung des einzelnen Subjekts mit der Gattungsgeschichte berechtigt
ist, kann eine an Lernprozessen orientierte Rekonstruktion der Ontogenese zu-
gleich Bedeutung fiir ein nachhegelianisches Geschichtsverstindnis gewinnen,
das den Begriff einer verniinftigen Geschichte nicht ginzlich aufgeben muss.
Auch vor diesem Hintergrund stellt Meads Naturalismus einen geeigneten An-
satzpunkt fiir Habermas dar: die evolutionstheoretischen Grundannahmen, die of-
fensichtlich ebenfalls Mead in sein Konzept investiert, bieten die Moglichkeit,
jene, fiir Habermas’ Theorie sehr wichtigen Annahmen {iber die geschichtlichen
Lernprozesse in die verdnderten Rahmenbedingungen der Kritischen Theorie
einzubeziehen. Letztendlich kann dies als ein Erbe der marxistischen Tradition
begriffen werden, welches Habermas im Anschluss an Mead nicht aufgeben
muss, da dieser die Moglichkeit der Weiterfithrung unter verédnderten begriffli-
chen Pramissen bietet.

Intersubjektivitét statt methodischem Individualismus

Ein weiterer Grund, weshalb Mead fiir Habermas einen ausgezeichneten An-
kntipfungspunkt darstellt, ist die Bedeutung, die die Gesellschaft als Sprecher-
gemeinschaft im Konzept Meads einnimmt. Damit ist implizit die Kritik an jener
Methode der Bewusstseinsphilosophie angesprochen, die die Genese des gesell-
schaftlichen Zusammenhangs, genauer den Begriff der Intersubjektivitit ausge-
hend vom Einzelsubjekt erldutern mochte. In diesem Modell des ymethodischen
Individualismus¢, das Habermas’ Auffassung nach jeder Form von Bewusstseins-
philosophie® zugrunde liegt, und dessen politische Bedeutung im Kontrak-
tualismus und im Liberalismus zum Tragen kommt, sieht er einen der grund-

67 Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 482.

68 Habermas: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, S. 17ff.

69 Habermas bezeichnet das die Bewusstseinsphilosophie auch regelméBig als »Sub-
jektphilosophie«.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

grundlegenden Fehler verschiedenster politischer und philosophischer Theo-
rien.”

Auch in der Kritik an Kant spielt diese Auffassung eine wichtige Rolle. Ha-
bermas ist im Anschluss an Peirce der Ansicht, dass eine Theorie des Subjekts
und der Individualitit ihren methodischen Anfang nicht beim vereinzelten Sub-
jekt suchen darf, sondern vielmehr von einem gesellschaftlichen Ganzen auszu-
gehen hat. Zu diesem Zweck ist die Bezugnahme auf die sozialisationstheoreti-
schen Grundannahmen von Mead sehr gut geeignet, denn aus ihnen »ergibt sich
der genetische Primat der Gesellschaft vor dem sozialisierten Individuum«’". Der
Frage nach der Genese dieses praexistierenden Ganzen wird dann, wie wir sehen
werden, unter anderem mit dem Verweis auf naturalistische Uberlegungen be-
gegnet. Von erheblicher Bedeutung ist fiir die Philosophie von Habermas aller-
dings, dass die Genese und Reproduktion des strukturellen Zusammenhangs der
Lebenswelt nicht ausschlieBlich auf funktionale, sondern auf kommunikative
Handlungen zuriickgefiihrt werden kann. Anderenfalls néherte sich das haber-
massche Gesellschaftsmodell dem Kontraktualismus, in dem die sozialen Zu-
sammenhinge als funktionale Verhiltnisse rekonstruiert werden: der Ubergang
vom Natur- zum Gesellschaftszustand (ex status naturalis) ist hier durch das
Streben der vereinzelten Subjekte nach einer sozialen Umgebung motiviert, in
der die partikularen Interessen der Einzelnen besser durchzusetzen sind. Der an-
schlieBend konstituierte Gesellschaftszustand zeichnet sich dann durch Rahmen-
bedingungen aus, in denen die subjektiven Interessen besser verfolgt werden
konnen. Moralisches Handeln und rechtliche Regeln werden damit aber letztlich
auf das eigenniitzige Streben der Subjekte reduziert. Da fiir Habermas morali-
sches Handeln jedoch nicht mit zweckrationalem Handeln zusammenfillt’?, muss
er einen anderen Status des moralischen Handelns innerhalb sozialer Gemein-
schaft rekonstruieren.

Festgehalten werden kann zunichst, dass Habermas die Bewusstseinsphilo-
sophie insgesamt als gescheitert ansieht und in der Philosophie von Mead eine
richtungweisende Alternative erkennt.

Um dies zu verdeutlichen, wurde Meads Bedeutung in dreierlei Hinsicht dar-
gestellt: »Performanz statt Deskription«, »Naturalismus statt Teleologie« und
»Intersubjektivitdt statt Individualismus«. Die Punkte »Performanz statt Deskrip-
tion« und »Intersubjektivitit statt Individualismus« sind dem Ubergang zum
sprachphilosophischen Paradigma geschuldet und werden uns vor allem in Hin-

70 Besonders deutlich wird der systematische Stellenwert dieses methodischen Irrtums
nach Habermas’ Ansicht in der fiinften Cartesianischen Meditation von Husserl, in
der dieser den Begriff der Intersubjektivitit ausgehend von einem monadologischen
Subjektbegriff zu kldren versucht. (Husserl, Edmund: Gesammelte Schriften, E.
Stroker (Hg.), Hamburg: Meiner 1992, Bd. 8 (Cartesianische Meditationen), S.
91ff)

71 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 69.

72 Vgl. auch Habermas, Jirgen: »Was macht eine Lebensform rational?«, in: Ders.
Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S. 42.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 55

blick auf die Darstellung der Diskursethik noch beschiftigen. Die naturalisti-
schen Elemente der meadschen Philosophie und ihre Bedeutung fiir die zentrale
Frage der Arbeit bilden den kritischen Aspekt des zweiten Teils. Der Schwer-
punkt der kritischen Auseinandersetzung wird dabei nicht auf der Transformation
der metaphysischen Teleologie in pragmatische Lernprozesse liegen. Vielmehr
soll neben einer allgemeinen Kritik an der Naturalisierung des Selbstbewusst-
seinsbegriffs aufgezeigt werden, dass die Bezugnahme auf Mead und seinen Na-
turalismus zu immanenten Widerspriichen in der Konzeption Habermas’ fiihrt.
Der habermassche Vernunftbegriff, der auch nach der kommunikationstheoreti-
schen Neuorientierung einen starken Geltungsanspruch beibehalten soll (vgl. 1.2
Dieter Henrich und Jiirgen Habermas: Zur Exklusivitdt des Wissens von sich
selbst) steht ndmlich zu den naturalistischen Grundannahmen Meads im Wider-
spruch, da diese eine funktionales Verstindnis des Vernunftbegriffs keineswegs
derart kategorial ausschlielen, wie es fiir eine Grundlegung der Diskursethik im
kommunikativen Vernunftbegriff notwendig wire. Die Schwierigkeit besteht
dann darin, dass die Bezugnahme auf Mead zu einer méglichen Reinterpretation
der kommunikativen Vernunft im Sinne instrumenteller Imperative fiihrt. Dies
wiirde jedoch bedeuten, dass ethische Imperative im Sinne instrumenteller An-
weisungen verstanden werden koénnten, was die Diskursethik von Habermas aufs
Schirfste bestreitet. Diese Behauptungen werden vor allem in Kapitel V der vor-
liegenden Arbeit detailliert begriindet

3. Individuierung durch Vergesellschaftung:
Das Selbstbewusstsein als kommunikativ
erzeugtes Phanomen

Im Folgenden wird die Rekonstruktion Meads durch Habermas im Detail darge-
stellt. Ein direkter Bezug auf Mead wird erst im Zusammenhang der Kritik an
Habermas hergestellt.

Nach Ansicht von Habermas unterscheidet sich der meadsche Ansatz von an-
deren behavioristischen Ansidtzen dadurch, dass er keinen methodischen Indivi-
dualismus vertritt, also nicht vom Reiz-Reaktionsschema des Einzelnen auf seine
objektive Umwelt ausgeht, sondern als Grundlage das Verhiltnis zweier sich zu-
einander verhaltender und aufeinander reagierender Organismen wéhlt. Weiter-
hin lehne Mead auch den fiir behavioristische Ansitze typischen Objektivismus
ab, der allein die duBerlich beobachtbare Reaktion zum Gegenstand der Analyse
erklart. Im Sinne der Abkehr vom methodischen Individualismus ldsst Mead
auch die Analyse symbolischer Interaktion im Rahmen seines Modells zu. Diese
beiden methodischen Voraussetzungen bieten gute Ankniipfungspunkte fiir Ha-
bermas, da sie wichtige Punkte der Kritik Habermas’ an der Bewusstseinsphilo-
sophie widerspiegeln. Das allgemeine Ziel Meads, so Habermas, ist die Analyse

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

der »strukturellen Merkmale symbolisch vermittelter Interaktion«’®. Die Absicht
richtet sich demnach nicht nur auf die Untersuchung sprachlicher Verstindigung,
sondern bezieht sich, unter Vernachldssigung der Analysen faktischer Sprech-
handlungen vor allem auf kommunikatives Handeln im Allgemeinen, also auf die
Herstellung und Aufrechterhaltung der Interaktion von Organismen bzw. Subjek-
ten. Im Rahmen eines evolutionstheoretischen Ansatzes setzt Mead bei der vor-
sprachlichen Gebiardenkommunikation an und rekonstruiert die Entwicklung tiber
die Signalsprache bis hin zur ausdifferenzierten Rede. Um einer Gebérde im
wechselseitigen Verhalten von Organismen eine Bedeutung (»meaning«)’* zu-
sprechen zu konnen, orientiert sich Mead zunédchst am Begriff der »objektiven«
oder »natiirlichen Bedeutung«. Insofern beispielsweise das Verhalten zweier
Tiere aus der beobachtenden Perspektive des Ethologen als einander wechselsei-
tig bedingend (Reiz-Reaktion) bezeichnet werden kann, impliziere dies eine Be-
deutungszuschreibung fiir die jeweiligen Gebérden der Tiere ausschlieBlich aus
dieser deskriptiven Perspektive. Mit anderen Worten, die Bedeutungszuschrei-
bung kann in diesem Fall nicht ohne weiteres von der deskriptiven auf die per-
formative Ebene tibertragen werden, so als ob das Tier selbst seine Gebarde mit
dieser Bedeutung verbinde. Die Rekonstruktion des Ubergangs der objektiven
(auch natiirlichen) Bedeutung, der Bedeutung an sich zur Bedeutung des Orga-
nismus fiir sich, die so genannte »Semantisierung, ist einer der fiir Habermas
bedeutsamen Aspekte des meadschen Programms, denn Habermas sieht im
Wechsel von der beobachtenden zur performativen Perspektive eine der grundle-
genden methodischen Bedingungen fiir die Ausarbeitung eines qualitativen Be-
griffs der Individualitit.

Mead verfolgt nun die Entstehung sprachlicher Kommunikation am Leitfaden einer sukzes-
siven Umwandlung der objektiven oder natiirlichen Bedeutung systemisch geordneter
Zweck-Mittel-Relationen, die zwischen beobachteten Verhaltensreaktionen bestehen, in ei-
ne Bedeutung, die diese Verhaltensweisen fiir die beteiligten Organismen selbst gewin-

75
nen.

3.1 Semantisierung: Von der gestenvermittelten zur
symbolischen Interaktion

Im Anschluss an Mead verdeutlicht Habermas anhand der reziproken Reaktions-
struktur gestenvermittelter Interaktion die Genese von Bedeutung (Semantisie-
rung) und die damit verbundene Entstehung eines intersubjektiv konstituierten
Selbstbewusstseins.” Mead erkenne in der gestenvermittelten Interaktion von

73 Ebd. S. 15.

74 Vgl. etwa Mead, George Herbert: Mind, Self, & Society from the Standpoint of a
Social Behaviosrist, Chicago: University of Chicago Press 1967, S. 76

75 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 18.

76 Einschlagig fur die vorliegende Absicht ist der Abschnitt tiber Mead in der Theorie
des kommunikativen Handelns und der Artikel Individuierung durch Vergesell-

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 57

teraktion von Tieren ein semantisches Potential, welches durch Internalisierung
fiir die Interaktionsteilnehmer symbolisch verfiigbar gemacht werde.”” Der Se-
mantisierungsvorgang findet demnach im Ubergang von der gesten- zur symbo-
lisch vermittelten Interaktion statt. In der Theorie des kommunikativen Handelns
rekonstruiert Habermas dies folgendermaflen: Die Geste eines Organismus A
fithrt zu einer spezifischen Reaktion von Organismus B. Diese Reaktion ist eine
objektivierende und interpretierende Reaktion von Organismus B auf die Geste
von Organismus A und wird von diesem ebenfalls wahrgenommen, sodass A an-
hand der Reaktion von B realisiert, welche Bedeutung sein eigenes Verhalten fiir
Organismus B hat. Organismus B vermittelt Organismus A also ein objektiviertes
und interpretiertes Verstindnis seiner eigenen Aktion.

Indem der zweite Organismus auf die Geste des ersten mit einem bestimmten Verhalten,
und der erste Organismus auf die Anfangselemente dieser Verhaltensreaktion seinerseits re-
agiert, bringen beide zum Ausdruck, wie sie die Geste des jeweils anderen interpretieren,
d.h. verstehen. So verbindet jeder der beiden Interaktionsteilnehmer mit den Gebérden des
jeweils anderen eine typische, aber nur fiir ihn geltende Bedeutung.78

In seinem Aufsatz Individuierung durch Vergesellschaftung erklart Habermas ei-
nige Jahre spiter allerdings, dass die Reaktion von B auf die Geste von A erst
dann auch von A selbst als Interpretation verstanden werden kann, wenn die von
A hervorgebrachte Geste eine Lautgebirde ist.””

Mead muf} auf einen, schon von Herder genannten Umstand rekurrieren, um zu erkléren,
wann der objektive Vorgang der Interpretation des eigenen Verhaltens durch die Verhal-
tensreaktion eines anderen vom Aktor, dem dieses widerféhrt, als Interpretation verstanden
werden kann — namlich unter der Bedingung, daf} die vom anderen interpretierte Geste eine
Lautgebirde ist.*

Dies fithrt Habermas auf den Umstand zuriick, dass nur durch die Lautgebérde
eine gleichzeitige Affizierung von B und A stattfindet. Habermas scheint anzu-
nehmen, dass nur dann eine gemeinsame Interpretation und damit eine Bedeu-

schaftung. In letzterem legt Habermas den Schwerpunkt auf die Bedeutung des
meadschen Ansatzes filir den Selbstbewusstseinsbegriff, weshalb dieser Artikel von
besonderer Bedeutung ist. Allerdings geht Habermas in der Theorie des kommu-
nikativen Handelns teilweise genauer auf die Details und Schwierigkeiten des me-
adschen Modells ein.

77 Ebd. S. 18f.

78 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 20.

79 In der Theorie des kommunikativen Handelns spricht Habermas nur davon, dass es
im Falle der Lautgebérden »leichter [ist], die Einstellung des anderen einzunechmen,
weil der Sender akustische Signale ebenso gut wahrnehmen kann wie der Empfan-
ger« (ebd. S. 25).

80 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 215.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

tungsgleichheit hergestellt werden kann, wenn das Medium, durch das die Inter-
aktion stattfindet, beiden Aktoren zeitgleich zugénglich ist. Durch die Reaktion
von B auf die Lautgebdrde von A erhilt diese dann »fiir mich eine, der Perspekti-
ve des darauf reagierenden Anderen entlehnte Bedeutung«®'. Damit veréindere
sich ihr Charakter, sie bekomme eine Bedeutung und verwandle sich von einem
reinen Verhalten in einen Bedeutungstriger. Dieser Semantisierungsvorgang
werde bei Mead durch das »Modell der Verinnerlichung«** auf Dauer gestellt:
die Ubernahme jener Einstellung, die Organismus B durch seine Reaktion zum
Ausdruck bringt, fithre langfristig zu einer Internalisierung dieser Reaktion.
Diese Einstellungsiibernahme hat fir Habermas einen systematisch bedeutsamen
Stellenwert, da sie eine Bedeutungsidentitit konstituiert, die einerseits einen ge-
lungenen Handlungsanschluss erméglicht und andererseits die Moglichkeit bie-
tet, durch die Vorwegnahme der Deutung des Gegeniibers sein eigenes Verhalten
zu steuern.

Bevor nun die beiden Modelle der Einstellungsiibernahme bei Mead disku-
tiert werden, ist darauf hinzuweisen, dass der Notwendigkeitscharakter des Uber-
gangs von der gesten- zur lautvermittelten Interaktion von Habermas nicht ein-
leuchtend begriindet wird. Habermas verweist zundchst auf Herder, ohne aller-
dings eine genaue Stellenangabe zu nennen. Inhaltlich weist er auf die Bedeutung
der Lautgebarde fiir die Gleichzeitigkeit der Affizierung von A und B hin, ver-
deutlich jedoch nicht, weshalb diese Gleichzeitigkeit einen herausragenden Stel-
lenwert einnehmen soll. Habermas scheint in der Gleichzeitigkeit den Garanten
fiir die Moglichkeit zu sehen, dass A die Reaktion von B als eine Interpretation
seines Verhaltens begreifen kann. Moglicherweise will Habermas damit sagen,
dass bei einem rein nonverbalen Verhalten nicht klar ist, auf welchen Teil des
Verhaltens B genau reagiert. Daher sei das Merkmal der Lautgebdrde entschei-
dend fiir eine Zuordnung der zu interpretierenden Gebérde. Allerdings wird diese
Zuordnungssicherheit auch durch die Gleichzeitigkeit der Affizierung von A und
B in der Lautgebirde nicht wirklich hergestellt. Es ist immerhin denkbar, dass
die Lautgebirde gemeinsam mit einer Geste gedullert wird, die Reaktion von B
aber ausschlieBlich oder teilweise auf die Geste stattfindet. In seinen Uberlegun-
gen zu Herder bezieht sich Habermas mit aller Wahrscheinlichkeit auf dessen
Ausfiihrungen in Abhandlung iiber den Ursprung der Sprache und hier speziell
auf die Uberlegungen zu den »Ténen«®. Fiir Herder hingt die Entstehung der
Sprache notwendig mit der Féahigkeit des Menschen zur »Besonnenheit«, die er
auch »Reflexion« aber auch »Verstand« oder »Vernunft« nennt84, zusammen.>
Im Unterschied zum Tier, dessen »Sprache« angeboren und instinktgesteuert sei,

81 Ebd.S. 216.

82 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 21.

83 Vgl. Herder, Johann Gottfried: Abhandlung tiber den Ursprung der Sprache, Hans
Dietrich Irmscher (Hg.), Stuttgart: Reclam 2001, S. 44f.

84 Vgl. ebd. S. 26 und S. 31.

85 Zur Verwendung des Begriffes > Vernunft« bei Herder siehe ebd. S. 26ff.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 59

sei die Quelle der menschlichen Sprache in dieser Besonnenheit zu finden. »Der
Mensch, in den Zustand von Besonnenheit gesetzt, der ihm eigen ist, und diese
Besonnenheit (Reflexion) zum erstenmal frei wiirkend, hat Sprache erfunden.«*®
Besonnenheit bzw. Reflexion ist fiir Herder die Fahigkeit, von der Vielfalt der
Sinneseindriicke zu abstrahieren und sich auf ein einziges (Gegenstands-)Merk-
mal zu konzentrieren, es aus dem »Strom der Eindriicke« herauszuheben und iso-
liert zu betrachten.®” Dieses Merkmal dient als Wiedererkennungsfunktion und
bildet als winnerliches Merkwort«™ den Grundstein der Sprache. »Dies erste
Merkmal der Besinnung war Wort der Seele! Mit ihm ist die menschliche Spra-
che erfunden.«*’ Fiir den vorliegenden Zusammenhang ist von besonderem Inter-
esse, dass Herder erldutert, dieses Merkmal miisse in Form eines vom Ohr wahr-
nehmbaren Gerduschs erkannt worden sein. Nur das Ohr konne als »erster Lehr-
meister der Sprache«’ auftreten, da die grundlegenden Merkmale nur durch das
Gehor von der Natur auf den Menschen tibertragbar seien.

Da der Mensch blof3 durch das Gehor die Sprache der lehrenden Natur empféingt und ohne
das die Sprache nicht erfinden kann, so ist das Gehor auf gewisse Weise der mittlere seiner
Sinne, die eigentliche Tiir zur Seele und das Verbindungsband der {ibrigen Sinne geworden.91

Herder begriindet diese Behauptung mit einer ldngeren Darstellung der Bedeu-
tung des Gehors als mittlerem Sinn, der den anderen Sinnen aus spezifischen
Griinden iiberlegen sei.”” An keiner Stelle dieser Darstellung wird jedoch eine
systematische Bedeutung der Ausfithrungen Herders fir den Ubergang der
gesten- zur lautvermittelten Kommunikation deutlich. Herder erwihnt nichts,
was fiir die Entstehung der Sprache durch die Lautgebédrde und deren Bedeutung
fiir eine gleichzeitige Affizierung der Interaktionspartner einschlégig sein konnte.
Im Gegenteil, er geht im Gegensatz zu Habermas vielmehr von einer monologi-
schen Sprachentstehung aus, indem er die Relation zwischen Natur und Mensch
zum Ursprungspunkt der Sprachgenese erklért. Sprache findet bei Herder genau
jenen Ursprung, den Habermas ablehnt: Benennung von Gegenstandmerkmalen
als Ursprungshandlung der Sprachgenese — vollzogen von einzelnen Subjekten.
»Der Wilde, der Einsame hétte Sprache erfinden miissen, hétte er sie auch nie ge-
redet.«’® Und an anderer Stelle erklirt Herder: »Die Kette [der verschiedenen
Sprachen, Anm. dch] reicht fort und steht nur bei einem, dem ersten [Menschen,
Anm. dch] stille.«’

86 Ebd. S.31.
87 Ebd. S. 32.
88 Ebd. S. 33.
89 Ebd. S. 32.
90 Ebd.S. 44.
91 Ebd.S.57.
92 Vgl. ebd. S. 57-61.
93 Ebd. S. 35.
94 Ebd.S. 114

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Insofern ist es schon aus systematischen Griinden nicht méglich, dass die Be-
deutung des Gehors bei Herder eine konstruktive Bedeutung fiir die Schwierig-
keiten der Interpretation Habermas’ liefert, denn bei Habermas muss sie ihre Be-
deutung im Zusammenhang einer intersubjektiv angelegten Ursprungstheorie
entfalten.”

Fiir die Interpretation der Bedeutung der Lautgebérde bei Habermas ist aller-
dings eine Stelle bei Mead, die sich in einer fritheren Schrift findet, noch auf-
schlussreicher: Mead erklart dort, dass das Spezifikum einer, fiir die Identitit
konstitutiven Gebédrde ihre allgemeine Fahigkeit ist, das Individuum zu affizie-
ren. Damit kommt aber prinzipiell jede Gebérde, der diese Eigenschaften zuge-
sprochen werden kann, als identitdtskonstituierendes Element in Frage.

Jede Gebirde, durch die ein Individuum seinerseits ebenso angeregt werden kann, wie sie

andere anregt, und die daher bei ihm selbst in der Weise eine Reaktion hervorrufen kann,

wie sie dies sonst bei anderen macht, dient als Mechanismus fiir den Aufbau einer Ich-
- 96

Identitit.

Hans Joas erkldart dazu, dass Mead »die Selbstwahrnehmung der Lautgebédrde
[natiirlich] nicht fiir die einzige Mdglichkeit zum Aufbau einer Identitiit [hilt]«’”.
Andernfalls sei beispielsweise auch die Entwicklung einer Identitdt bei von Ge-
burt an taubstummen Menschen nicht erklirbar.”® Und obwohl Joas den »evolu-
tiondren Wert der Selbstwahrnehmung der Lautgebirde« selbst als einen »ent-
scheidenden neuen Gedanken«’® bei Mead bezeichnet, schrinkt er dessen Bedeu-
tung erheblich ein, indem er erklart, iiber die Lautgebirde konne eigentlich nur
ausgesagt werden, dass »die Entwicklung [auf phylogenetischer Ebene] wohl
iiber die Lautgebirde verlaufen«'® ist. Trotz dieser Erliuterungen behauptet Joas
anschlieBend sofort, die Lautgebérde sei eine, wenn auch nicht hinreichende, so
doch notwendige Bedingung der Entstehung von Ich-Identitit. Diese Folgerung
ist meines Erachtens gerade vor dem Hintergrund der vorherigen Ausfithrungen
unverstidndlich. Im Gegensatz dazu mochte ich die weiter unten detailliert be-
griindete These vertreten, die auch mit den Uberlegungen Joas iiberein zustim-
men scheint, dass Mead keine kategoriale Differenz von gesten- und lautvermit-
telter Interaktion behauptet. Fiir Habermas, so die These weiter, ist dieser Uber-
gang auch nicht deshalb von Bedeutung, weil er bereits bei Mead Erwihnung

95 Es gibt andere Stellen bei Herder, die fiir die kommunikative Handlungstheorie von
Habermas einen wesentlich besseren Ansatzpunkt bieten wiirden. Etwa die, an der
Herder eine systematische Primérstellung der Verben gegeniiber den Nomen be-
hauptet (vgl. ebd. S. 47ft.).

96 Mead, George Herbert: »Die Definition des Psychischen«, in: Hans Joas (Hg.),
G.H. Mead, Gesammelte Aufsitze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1980, Bd. 1, 102.

97 Joas, Praktische Intersubjektivitdt, S. 108.

98 Vgl. ebd.

99 Ebd. S. 107.

100 Ebd. S. 108.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 61

findet, sondern aus einem anderen, von ihm an dieser Stelle verschwiegenen
Grund: nur durch diese Unterscheidung wird eine Differenzierung zwischen an-
passungsorientierter Gesten- und vernunftorientierter Lautkommunikation mog-
lich. Insofern der Ubergang zwischen beiden Kommunikationsformen demnach
nicht als notwendig rekonstruiert werden kann, wire die fiir Habermas so wichti-
ge Moglichkeit einer kategorialen Differenzierung zwischen funktionaler
Gestenvermittlung und vernunftimprégnierter Lautgebédrde hinféllig. Bei Mead
findet sich diese Einschdtzung schon allein deshalb nicht, weil eine Kontinuitét
zwischen beiden fiir sein naturalistisches Modell kein Problem darstellt — fiir Ha-
bermas’ Ethik hitte diese Kontinuitét allerdings weit reichende Konsequenzen.

3.2 Das darwinistische Modell der Einstellungsiibernahme:
Naturalismus statt Metaphysik'"'

Habermas konstatiert zwei unterschiedliche Beschreibungsweisen bei Mead, wie
der Zustand einer (permanenten) Einstellungsiibernahme hergestellt werden
kann: In der ersten Beschreibung gehe Mead davon aus, dass durch eine Verzo-
gerung der Reaktion, eine intelligente Reflexion von Organismus A auf sein Ver-
halten stattfindet, d.h. A nimmt eine Art Reaktionsabwigung vor, die faktisch die
Bedeutung einer Einstellungsiibernahme erhilt. Dies, so Habermas, setze aller-
dings voraus, dass A schon iiber jenes Wissen verfligt, welches er — innerhalb
dieses Modells — erst aufgrund von Reaktion,; {iberhaupt entwickeln kann, denn
um dariiber reflektieren zu konnen, welche Form der Reaktion angemessen sei,
miisse A bereits Alternativen eigenen Verhaltens gegeneinander abwigen kon-
nen, was eine bestimmte Form von Selbstbewusstsein bereits voraussetze. Wolle
man dennoch an diesem »Theorem der gehemmten bzw. verzogerten Reakti-
on«'% festhalten, so stelle die einzige Alternative zu einer zirkuliren Erkldrung
der Riickfall in die Annahmen der Bewusstseinsphilosophie dar. Habermas will
damit sagen, dass nur dann ohne Zirkel von einem Wissen iiber die Reaktion des
Gegeniibers ausgegangen werden kann, wenn man das entwickelte Subjekt an
den Anfang der Uberlegungen stellt. Allerdings war es gerade die Absicht von
Habermas in Ankniipfung an Mead gerade dieses Modell des methodischen Indi-
vidualismus zu tiberwinden. Habermas hélt daher ein zweites Erklarungsmodell,
welches er bemerkenswerter Weise das darwinistische nennt, fiir konsequenter.
Dieser Ansatz gehe davon aus, dass »der Anpassungsdruck, den die Beteiligten
in komplexeren Interaktionen, ob nun unter dem Zwang zur Kooperation oder
erst recht im Fall von Konflikten, aufeinander ausiiben, eine Primie auf erh6hte
Reaktionsgeschwindigkeiten aussetzt«.'” Die erste Stufe der Einstellungsiiber-
nahme wire damit die Konsequenz eines funktionalen Imperativs, der sich aus

101 Im Folgenden bezeichnet Reaktion; die Reaktion von Organismus B auf die Akti-
on von Organismus A; Reaktion, steht fiir die Reaktion von A auf Reaktion,;.

102 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 24.

103 Ebd.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Anpassungsoptionen ergibt. Habermas unterstiitzt diese Erkldrung vor allem auf-
grund seiner Ablehnung der zirkuldren bzw. bewusstseinsphilosophischen Alter-
native, in der erneut das einzelne Subjekt im Vordergrund stehen und wodurch
ein entscheidender Vorteil der meadschen Theorie fiir Habermas verloren gehen
wiirde.

An dieser Stelle wird sehr gut deutlich, dass Habermas naturalistische Argu-
mente verwendet, um die metaphysischen Aspekte der Bewusstseinsphilosophie
zu iiberwinden: »Anpassung statt metaphysischem Individualismus« kénnte man
diese Strategie nennen. Erneut stellt sich allerdings die Frage, wie Habermas bei
dieser Strategie die Reduktion von kommunikativer auf instrumentelle Vernunft
vermeiden will. Anstatt die problematischen Aspekte der Kritischen Theorie auf-
zuheben, scheint er mit seiner Argumentationsstrategie in eine Situation zu gera-
ten, deren Analyse und Kritik gerade eines der Hauptanliegen von Horkheimer
und Adorno gewesen ist.

3.3 Die habermassche Erweiterung des Modells der
Einstellungsiibernahme um den Aspekt der Adressierung

Habermas erklédrt zundchst, dass Meads Modell der Einstellungsiibernahme so
verstanden werden konne, als sei damit ausschlieBlich gemeint, »daf3 der eine In-
teraktionsteilnehmer vorweg die Einstellung einnimmt, in der der andere auf die
eigene Lautgeste reagieren wird«'*. Von der beobachteten Anschlussfihigkeit
der Reaktion zweier Organismen lasse sich aber nicht auf die Bedeutungsidenti-
tét der zur Interaktion verwendeten Symbole schlieBen. Denn »dal3 beide densel-
ben Stimulus iibereinstimmend interpretieren, ist ein Sachverhalt, der an sich,
aber nicht fiir sie existiert«'®’. Habermas ist also der Ansicht, dass Meads Modell
nicht dazu verwendet werden kann, die Entstehung der Bedeutungsidentitit von
Symbolen zu erkldren. Diese stelle sich erst ein, wenn A eine Lautgebédrde an B
adressiere. Mead unterscheide nicht hinreichend zwischen der Ahnlichkeit der
Reaktion auf eine spezifische Geste und dem Adressieren einer Geste an ein Ge-
geniiber als Interpreten. Erst durch diese Zu- oder Hinwendung an ein Gegeniiber
als Adressat und Interpret der eigenen Gesten bzw. AuBerungen komme Bedeu-
tungsidentitét zustande. B nimmt dann auch im Bewusstsein von A die Rolle des
Interpreten der Reaktion von A ein, d.h. A richtet sich an B im vollen Bewusst-
sein der Rolle von B als Interpret seiner eigenen Aussagen. Dies geschehe genau
dann, wenn A seine Geste in der Erwartung hervorbringt, dass sie fiir B eine be-
stimmte Bedeutung hat, denn in diesem Fall begegnet A »als ein soziales Objekt,
das auf die eigene Geste nicht mehr nur adaptiv reagiert, sondern mit dieser Ver-
haltensreaktion eine Deutung der eigenen Geste zum Ausdruck bringt«'®. Ha-
bermas ist der Ansicht, dass erst durch dieses Moment der Adressierung eine

104 Ebd. S. 25.
105 Ebd.
106 Ebd. S. 26f.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 63

Kommunikation im eigentlichen Sinne entsteht, denn damit lernen die Interakti-
onsteilnehmer »zwischen kommunikativen Akten, die an ein Gegeniiber adres-
siert sind, und konsequenzorientierten Handlungen, die etwas bewirken, zu un-
terscheiden«'®’. Wird nun diese adressierende Einstellung von beiden Interakti-
onsteilnehmern wechselseitig internalisiert, entstiinden zum ersten Mal Sprecher
und Hérer fiir sich.

Sobald sie [Ego und Alter] diese adressierende Einstellung des anderen auch sich selbst ge-
geniiber einnehmen, lernen sie die Kommunikationsrollen von Horer und Sprecher: sie ver-

halten sich zueinander wie Ego, das einem Alter Ego etwas zu verstehen gibt.108

Der Sprecher sieht sein Gegeniiber nun nicht mehr ausschlielich als ein Objekt,
auf das Einfluss genommen werden kann, sondern als Adressaten der gedulerten
Lautgebédrde und damit als (potentiellen) Kommunikationspartner, der entweder
ablehnend-kritisch oder zustimmend reagieren kann. Diese Genese von Sprecher
und Hérer stellt fiir Habermas die zweite Stufe der Einstellungsiibernahme'” dar,
an die sich unmittelbar die dritte und letzte Stufe anschliefit. Nach Habermas ist
diese durch den Vorgang der Normierung von Verhaltenserwartungen gekenn-
zeichnet, der direkt mit dem Moment der Adressierung auf der einen und der
Moglichkeit des Misslingens der Kommunikation auf der anderen Seite in Ver-
bindung steht: A richtet sich an B in der Erwartung, dass dieser auf eine be-
stimmte Art und Weise reagieren sollfe. Reagiert B nun in einer von A nicht er-
warteten Weise, so sei die Enttduschung, die A dariiber anschlieBend duf3ere, eine
Enttduschung iiber die misslungene Kommunikation und nicht iiber die Folgen
von Bs faktischem Verhalten.''’ Die Normierung der Verhaltenserwartungen als
dritte Stufe der Einstellungsiibernahme resultiert aus den Lerneffekten, die durch
diese misslungene Kommunikation entstehen. Denn die Enttduschung von Ego
auf die misslungene Kommunikation mit Alter, hilt Ego dazu an, sich in die La-
ge von Alter zu versetzen, um die Anschlussféhigkeit durch eigene Verhaltens-
konditionierung herzustellen — und vice versa. Habermas spricht hier auch von
der »Internalisierung der Stellungnahme eines anderen zur fehlerhaften Verwen-
dung von Symbolen«111. Dieser dritte Fall der Perspektiveniibernahme ist die
Grundlage fiir die Ausbildung eines Regelsystems der Symbolverwendung.112

Mit diesen drei Stufen der Einstellungsiibernahme glaubt Habermas den Uber-
gang vom konsequenzorientierten Verhalten zweier Interaktionspartner zum
kommunikativen Handeln dargestellt zu haben. Der entscheidende Aspekt be-
steht im Begriff der Adressierung, durch die Alter nach Ansicht von Habermas

107 Ebd. S. 28.
108 Ebd. S. 27.
109 Vgl. ebd.
110 Vgl. ebd.
111 Ebd. S. 30.
112 Ebd. S. 30ff.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

zum ersten Mal als potentieller Kommunikationspartner und nicht ausschlielich
als beeinflussbares Objekt in Erscheinung tritt. Es wird spéter zu zeigen sein,
dass der Aspekt der Adressierung als eine Relativierung der Anpassungshand-
lung innerhalb des darwinistischen Modells der Einstellungsiibernahme verstan-
den werden konnte. Ware diese Relativierung berechtigt, so wiirde dadurch die
oben geiibte und noch zu differenzierende Kritik am Anpassungsmodell gegen-
standslos. Demgegentiber wird in der vorliegenden Arbeit allerdings aufzuzeigen
versucht, dass der Aspekt der Adressierung das Problem der Angleichung der
kommunikativen an die instrumentelle Vernunft nicht zu 16sen vermag, da es
ebenfalls moglich ist, ihn im Rahmen des darwinistischen Modells einer Pramie
fiir erh6hte Anpassungsflexibilitit zu verstehen.

3.4 Das Selbstbewusstsein als kommunikativ erzeugtes Phanomen

Das an Mead orientierte Modell der dreistufigen Einstellungsiibernahme ist die
Grundlage fiir die Entwicklung eines Selbstbewusstseinsbegriffs, der den Apo-
rien der Bewusstseinsphilosophie entgehen soll. Das Ego entwickelt hier erst
durch die Vermittlung iiber Alter ego eine Bezichung zu sich selbst, die unter
Bezugnahme auf bewusstseinsphilosophische Prdmissen nach Ansicht von Ha-
bermas, nur um den Preis der Objektivierung und Zirkularitit erklart werden
konnte.

Anders als im Falle einer reflexiven Beziehung, die dadurch zustande kommt, daf} sich ein
Subjekt auf sich selbst zuriickbeugt, um sich zum Objekt seiner selbst zu machen, besagt
das Modell der Verinnerlichung, daB sich das Subjekt in einem AuBeren wiederfindet, in-

dem es das, was ihm als Objekt entgegentritt, in sich hineinnimmt und aneignet.1 13

An anderer Stelle erklart Habermas, dass in diesem Modell »die elementare Form
der Selbstbeziehung durch die Interpretationsleitungen eines anderen Interakti-
onsteilnehmers ermoglicht wird«''*. Diese Form der Selbstbeziehung ist zugleich
die Grundlage fiir die Differenzierung der systematisch bedeutsamen Begriffe »I«
und »Mey, die Habermas von Mead tibernimmt. »>I< bezeichnet dabei jenen Aspekt
des Aktors (A), der methodisch vor der vermittelten Selbstbeziehung liegt, also —
vereinfacht ausgedriickt — den reizauslosenden Organismus. »Me« bezieht sich
ausschlieBlich auf jenen Teil des »Subjekts«, der durch die, iiber den Horer ver-
mittelte Riickbeziehung (Reaktion;) hervorgerufen wird. Der Reiz den Organis-
mus A an Organismus B iibermittelt, hatte iiber Reaktion; und damit die erste
Stufe der Perspektiveniibernahme auch fiir A einen spezifischen Sinn bekommen.
Entscheidend ist hier, dass Organismus A durch diese Vermittlung zugleich eine
bestimmte Perspektive auf sich selbst bekommt, die abhédngig von der Reaktion
des Gegentibers ist. Insofern kann man das >Mex« als die im Alter Ego gebrochene

113 Ebd. S. 21.
114 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 215.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 65

Selbstbeziehung des Ego bezeichnen. Der Aktor verdoppelt sich also innerhalb
dieser vermittelten Selbstbeziehung »in die Instanz eines >Mich¢, das dem per-
formativen >Ich¢ als Schatten folgt — als Schatten, denn »mir< bin »ich« als der Ur-
heber einer spontan vollzogenen Gebirde nur in der Erinnerung gegeben«' .

Vor allem die letzte Formulierung (»denn »mir< bin »ich« als der Urheber ei-
ner spontan vollzogenen Gebédrde nur in der Erinnerung gegeben) ist hier wich-
tig, denn damit erkldrt Habermas den vermittelten Selbstbezug zur systemati-
schen Grundlage aller weiteren Selbstbeziige. »Denn das Selbst der origindren
Selbstbeziehung ist ein aus der performativen Einstellung einer zweiten Person
konstituiertes, aber nicht aus der Beobachterperspektive einer dritten Person ver-
gegenstindlichtes >Mich<.«'

Demnach ist das Selbstbewusstsein fiir Habermas ein Phianomen, das nur im
sozialen und intersubjektiven Zusammenhang gedacht werden kann. Gleichzeitig
wird auch der Status des Selbstbewusstseinsbegriffs bei Habermas deutlich, denn
wenn der erste Selbstbezug methodisch nur in der Vermittlung iiber eine andere
Person bzw. einen anderen Organismus hergestellt werden kann, und diese Ver-
mittlung unmittelbar abhingig ist von der Reaktion auf eine Lautgebirde, so ist
damit auch die Konstitution des Selbstbewusstseins von dem sozialen Verhiltnis
kommunikativer Interaktion abhéngig und wird nicht durch die Reflexion eines
einsamen Subjektes auf sich selbst hergestellt. »Deshalb ist das urspriingliche
Selbstbewuftsein kein dem Subjekt innewohnendes, ihm zur Disposition stehen-
des, sondern ein kommunikativ erzeugtes Phinomen.«'"’

Habermas begreift die Konstituierung des Selbstbewusstseins im Anschluss
an Mead demzufolge nicht als das unmittelbare Selbstverhiltnis eines Subjektes
(Bewusstseinsphilosophie, Heidelberger Schule), sondern als Resultat sozialer
Verhiltnisse. Aus dieser Bestimmung des Selbstbewusstseinsbegriffs als Ver-
mittlungsbegriff resultiert neben der Abgrenzung gegeniiber dem Selbstbewusst-
seinsbegriff der Bewusstseinsphilosophie auch eine interessante Ubereinstim-
mung Habermas’ mit spezifischen Aussagen der analytischen Philosophie.

3.5 Der Verlust des privilegierten Zugangs zu den res cogitans

Habermas hatte in der Theorie des kommunikativen Handelns bereits darauf hin-
gewiesen, dass er der Ansicht ist, Mead vernachléssige in seiner Theorie der Per-
spektiveniibernahme die Kategorie der Adressierung. In seinem Aufsatz Indivi-
duierung durch Vergesellschaftung nimmt er diese Kritik erneut auf und formu-
liert sie im Sinne einer Kritik an den Selbstbewusstseinstheorien der Bewusst-
seinsphilosophie. Die Moglichkeit der Genese eines Bewusstseins von sich selbst
ist fiir Habermas von dem kommunikativ-sozialen Verhiltnis zu einem anderen
Organismus abhingig. Wichtig ist jedoch die Unterscheidung der Genese eines

115 Ebd. S.216.
116 EbdS.217.
117 Ebd.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Selbstbewusstsein, das sich dem evolutionstheoretischen Modell von Mead zu-
folge durch die Entstehung der Sinnkategorie im Reiz-Reaktionsverhéltnis zwei-
er Organismen bildet auf der einen, und des reflektierten Selbstbewusstsein, des-
sen Annahme sprachliche Kommunikation bereits voraussetzt auf der anderen
Seite. Diese Differenzierung bleibt nach Auffassung von Habermas bei Mead
ungenau, was in der Theorie des kommunikativen Handelns durch die Annahme
von drei Stufen der Perspektiveniibernahme verdeutlicht wurde. Auf der zweiten
Stufe der Ubernahme lernen die Aktoren nach Habermas »was es heiBt, eine Ges-
te in kommunikativer Absicht zu verwenden und eine reziproke Beziehung zwi-
schen Sprecher und Hérer einzugehen«''®. Die Fokussierung auf den Ubergang
von instinktgesteuerten Organismen zu Gesprichspartnern ist fiir die habermas-
sche Kritik an den Selbstbewusstseinstheorien, die sich in die Tradition der Be-
wusstseinsphilosophie stellen, bedeutsam, findet sich in dieser Form jedoch nicht
bei Mead. Habermas erklirt, dass jener »Phidnomenbereich, der je mir zuge-
schriebenen Vorstellungen, von dem die Subjektphilosophie seit Descartes als
einem scheinbar Letzten ausgeht«'"”, und deren Inhalte auch als sres cogitans
bezeichnet werden, sich ausschlielich im reflektierten, die sprachliche Kommu-
nikation bereits voraussetzenden Verhiltnis eines Subjektes zu sich selbst, er-
schlie3t. Mit anderen Worten, Habermas ist der Ansicht, dass der Bereich des
Wissens, den Henrich der reinen Selbstbezichung des Subjektes vorbehélt und
dessen exklusiver Wissensstatus fiir Habermas ein metaphysisches Format be-
sitzt'?®, dem Subjekt nur deshalb zugénglich ist, weil es die Fahigkeit hat, in ein
Gesprich mit sich selbst einzutreten. Conditio sine qua non dieses internalisierten
Dialogs und damit des Zugangs zu den res cogitans ist die sprachliche Kommu-
nikation mit anderen Subjekten, womit das exklusive Wissen des Selbstbewusst-
seins bei Habermas letztendlich als Resultat der Fahigkeit zur Kommunikation in
Erscheinung tritt.

Vereinfachend kann man also sagen, dass Henrich im Selbstbewusstsein ei-
nen unmittelbaren Zugang zum Wissen von sich selbst sieht, Habermas hingegen
eine Selbstbewusstseinstheorie vertritt, die nur vermitteltes Wissen von sich
selbst kennt.

3.6 Epistemisches und praktisches Selbstbewusstsein

Nach Ansicht von Habermas legt Mead den Schwerpunkt seiner Selbstbewusst-
seinstheorie auf eine bestimmte Form der Selbstbeziehung, die Habermas >epis-
temische Selbstbeziehung« nennt. In dieser Art der Selbstbeziehung gehe es vor-
nehmlich um die Genese von Bedeutungsidentitit bzw. von symbolischer Kom-
munikation. Damit werde jedoch ein wichtiger Aspekt von Interaktion ignoriert,

118 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 28.

119 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 217f.

120 Vgl. Henrich, Fluchtlinien, S. 111 und Habermas, Riickkehr zur Metaphysik, S.
901.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 67

denn eine Signalsprache greife »noch nicht auf die Impulse und das Verhaltens-
repertoire iiber«.'*' Der unmittelbare Ubergang Meads von der Entwicklung einer
symbolvermittelten Interaktion zum normativ gesteuerten Handeln ist daher auch
nach Ansicht von Habermas unzuldssig. Mead nehme eine ungeniigende Diffe-
renzierung zwischen symbolischer Kommunikation und der Kommunikation mit-
tels eines ausdifferenzierten Sprachsystems vor. Zur Verdeutlichung erldutert
Habermas, dass Sprache neben ihrer Funktion als Medium der Verstindigung
zugleich Medium der Vergesellschaftung und der Handlungskoordinierung von
Individuen ist'*; durch seine Konzentration auf die Funktion der Verstindigung
und der Vergesellschaftung vernachldssige Mead den Aspekt der Handlungsko-
ordinierung. Habermas verlagert aus diesem Grund den Schwerpunkt der Analy-
se symbolischer Interaktion auf die Analyse der Handlungskoordinierung, genau-
er der Genese normenregulierten Handelns.

Bisher haben wir uns mit der Umstellung der Kommunikation von Gesten auf Sprache be-
fasst und die Frage nach den Bedingungen einer bedeutungsidentischen Verwendung von
Symbolen behandelt; nun miissen wir die Umstellung der Interaktion von einem vorsprach-
lichen, instinktgebundenen auf einen sprachabhéngigen, kulturell gebundenen Steuerungs-

. " w12
modus verfolgen, um den neuen Mechanismus der Handlungskoordinierung aufzukléren. 3

Bei der Umstellung dieses Steuerungsmodus handelt es sich kurz gesagt um ei-
nen Ubergang von der Einstellungs- zur Rolleniibernahme.'** Entscheidend ist,
dass Ego im Fall der Rolleniibernahme Alters normative und nicht, wie im Fall
der Einstellungsiibernahme, dessen kognitive Erwartungen tibernimmt. Gleich-
zeitig @ndere sich auch der Status des »Mex, denn insofern die, iiber das andere
Subjekt vermittelte Selbstbeziehung sich nicht mehr auf die Bedeutungsidentitét
der verwendeten Symbole, sondern auf die eigene Verhaltensregulierung bezieht,
sei das »Me« nicht mehr Sitz eines reflektierten Selbstbewusstseins, sondern die
Instanz einer allgemeinen Selbstkontrolle. Anders ausgedriickt, wenn sich die
vermittelte Selbstbezugnahme interagierender Subjekte nicht mehr auf die Ko-
ordinierung der Verstindigung, sondern auf die Koordinierung der Verhaltenser-
wartungen bezieht, tritt Reaktion; als verhaltensregulierendes und nicht mehr als
Bedeutungsgleichheit herstellendes Moment in Erscheinung. Diese Struktur ver-
deutlicht Habermas in der Theorie des kommunikativen Handelns an den von
Mead verwendeten Begriffen »play«, »game« und »generalized other«.'”> Wich-
tig ist an dieser Stelle vor allem der Begriff des »generalized other«, da er einen
systematischen Stellenwert fiir die Diskursethik entfaltet. Der Begriff verweist

121 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, 40.

122 Ebd. S. 41. (Vgl. auch unten III. 2. Handlungskoordinierung und Sprechaktanaly-
se)

123 Ebd. S. 40.

124 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 219.

125 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 53ff.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Begriff verweist auf die Generalisierung der partikularen Interessen zu allgemei-
nen Verhaltenserwartungen, die nicht mit der »Gewalt der generalisierten Will-
kiir aller Einzelnen«'?® zusammenfallen.

Zusammenfassend ldsst sich vorldufig festhalten, dass, im Gegensatz zur rein
epistemischen Selbstbeziehung, die keine direkte Moglichkeit zur Handlungsko-
ordination zwischen den Subjekten beinhaltet, die praktische Selbstbeziehung
langfristig zu generalisierten Verhaltenserwartungen fiihrt, die (auch im Sinne
der freudschen Theorie) vom handelnden Subjekt verinnerlicht werden miissen.
Diese internalisierte Kontrolle {ibt nach Habermas’ Ansicht das >Me« des prakti-
schen Selbstverhéltnisses aus. Im Zentrum des praktischen Selbstverhéltnisses
steht also nicht mehr die Genese des Selbstbewusstseins durch Perspektiveniiber-
nahme, sondern die Selbstkontrolle per Rolleniibernahme. Zwar wird die Struktur
des vermittelten Selbstbezuges aufrechterhalten, doch das Ziel der Verhaltensko-
ordination ist ein anderes als das Ziel der Genese symbolischer Interaktion: es
fungiert als Instanz der Selbstkontrolle und nicht ausschlielich als Medium der
Verstindigung. Das »Me« des praktischen Selbstbezuges, das sich der Selbstkont-
rolle durch die Antizipation der Verhaltenserwartungen aller Anderen, und nicht
mehr nur einer bestimmten Gruppe, unterwirft, nennt Habermas mit Mead den
»generalized other«.'?’

Damit entsteht zwischen >I< und >Me« eine Struktur, die an das Verhiltnis
von »Uber-Ich¢ und >Es< bei Freud erinnert, denn das >I« tritt innerhalb des prakti-
schen Selbstverhiltnisses als Quelle der Spontaneitdt auf, deren Kontrolle erst
durch die Ubergeneralisierung des >Me«¢ hervorgerufen wird. Habermas bezeich-
net dies als die »Pointe des Ansatzes«'>® von Mead. Allerdings stellt sich ange-
sichts der verhaltenskontrollierenden Aufgabe des »Me« die Frage, inwiefern das
»I¢ letztlich nicht ginzlich im »Me< und damit innerhalb der Anpassung an die ge-
sellschaftlichen Normerwartungen aufgeht. Diese Frage ist fiir die Analyse des
Individualitétsbegriffs und der Ich-Identitit von Bedeutung, weil eine Anglei-
chung des »I« an das »Mex« letztlich genau auf jene Abwertung der Individualitit
gegeniiber der Allgemeinheit hinauslaufen wiirde, deren Kritik der Ausgangs-
punkt des Aufsatzes Individuierung durch Vergesellschaftung ist.'” Habermas
erklart daher, dass die dynamische (oder dialektische) Struktur der beiden Pole
fiir die Bildung einer Ich-Identitdt und damit von Individualitdt entscheidend ist,
denn in der Internalisierung der Verhaltenserwartungen des >Me« bestehe fiir den
noch unkontrollierten Willen des »I< die Bedingung der Moglichkeit tiberhaupt

126 Ebd. S. 62.

127 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 219.

128 Ebd. S. 220.

129 Vgl. dazu auch Diising, Edith: Intersubjektivitit und Selbstbewusstsein: Behavio-
ristische, phidnomenologische und idealistische Begriindungstheorien bei Mead,
Schiitz, Fichte und Hegel, KéIn: Dinter 1986, S. 79-88 und die Diskussion um
Kommunitarismus und Liberalismus im nichsten Kapitel der vorliegenden Arbeit.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 69

einen verantwortlichen und selbstbewussten Willen auszubilden. In diesem Sinn
entwickelt sich iiber die Vermittlung des >Me« aus der Begierde ein Wille.

Das Selbst des praktischen Selbstverhdltnisses ist nicht der Erinnerungsschatten, der
sich einer vorgingigen Spontaneitit anschmiegt, sondern ein Wille, der sich einzig
durch Vergesellschaftung zu einem >Ich will¢, zu einem >Ich kann einen neuen Anfang
setzen, fiir dessen Folgen ich verantwortlich bing, konstituiert.'*

Die Spontaneitdt des >I< bleibt diesem Modell zufolge fiir die Genese einer Ich-
Identitdt bedeutsam, die sich nicht geradehin an die generalisierten Verhaltens-
erwartungen anpasst.

Habermas versucht sich mit diesem Ansatz implizit auch zwischen liberalen
und kommunitaristischen Konzeptionen zu positionieren. Dies wird besonders
deutlich, wenn man das Augenmerk auf die Dialektik von >I< und »>Mex« richtet.
Dort zeigt sich, dass Habermas versucht, einen systematischen Vorrang sowohl
der Gruppe als auch des Selbst zu vermeiden. Die liberale Tradition einer
kontraktualistischen Gesellschaftsauffassung begreift das Subjekt als begriffli-
chen Ausgangspunkt der Gesellschaftsgenese, wohingegen der Kommunitaris-
mus einen begrifflichen wie konkreten Vorrang der Gesellschaft vor dem Subjekt
behauptet. Auch Habermas’® Konzeption des kommunikativ konstituierten
Selbstbewusstseins geht davon aus, dass Gesellschaftlichkeit nicht aus dem (ver-
traglichen) Zusammenschluss einzelner Subjekte entstanden ist, sondern Subjek-
te selbst nur innerhalb einer Gemeinschaft tiberhaupt entstehen kdnnen. Damit
steht er prima facie den kommunitaristischen Theorien ndher. Allerdings ver-
weist die Ablehnung einer Ineinssetzung von I und Me auf einen Rest liberalisti-
schen Gedankenguts, der vom Kommunitarismus in dieser Form nicht behauptet
wird.

Nach Ansicht von Edith Diising ist der Versuch Habermas’, Individualitét
qualitativ und nicht nur ex negativo auszuzeichnen, allerdings misslungen, da
auch bei ihm letztendlich das Allgemeine iiber das Einzelne triumphiere. »Das
Individuelle soll als das Wesentliche ausgezeichnet werden und kann doch nur
als das Akzidentelle, ndmlich als dasjenige bestimmt werden, was von der exem-
plarischen Verkdrperung eines generisch Allgemeinen abweicht.«'*' Diising ver-
tritt damit die Auffassung, dass Habermas in seiner Adaption des meadschen An-
satzes einer Vormachtstellung des »Me« das Wort rede, die letztlich auf eine
Schwichung des Individualititsbegriffs hinauslaufe und in der Tat die Herrschaft
der Allgemeinheit tiber das Einzelne verfestige.

In dieser Diskussion zeigt sich das politische Potential der Diskussion um
den Begriff des Selbstbewusstseins. Auch die Debatte von Henrich und Haber-
mas sowie der Gegenentwurf einer Selbstbewusstseinstheorie bei Habermas kann
durchaus politisch verstanden werden. Die Begriffe Individualitdt und Identitét

130 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 221.
131 Dising, Intersubjektivitit und Selbstbewusstsein, S. 187f.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

konnen namlich ebenfalls als soziologisch-politische Kategorien verstanden wer-
den, die Habermas bei der Analyse der Strukturverdnderung von

Gleichzeitig wird nun auch der Bezug der Theorie von >I< und »Me« zu den
gesellschaftlichen Strukturverdnderungen deutlich, die im Kapitel »Dialektik der
Rationalisierung« beschrieben wurden: Die kulturelle Differenzierung erhoht
nidmlich die Abstraktion der Verhaltenserwartungen insofern, als sie einen grofe-
ren Raum mdoglichen und dennoch normkonformen Verhaltens erdffnet. Anders
ausgedriickt, die {iber das »Me« vermittelte konventionelle Ich-Identitidt wird im
Verlauf der kulturellen Differenzierung nicht zuriickgedréngt, sondern einer ho-
heren Abstraktionsstufe zugefiihrt. Dadurch eroffnet sich fur das >I«< ein groBerer
Verhaltensspielraum, der allerdings mit dem Erwartungsdruck erkauft wird, sich
»in Richtung auf eine >umfassendere Gesellschaft»'** zu entwerfen, denn die
einheitlichen Strukturen konventioneller Gesellschaften stehen in diesem Sinne
nicht mehr zur Verfiigung. Der Einzelne steht somit vor der Aufgabe, seine eige-
ne Identitdt gegeniiber immer abstrakteren moralischen Normen und zum Teil
widerspriichlichen Anforderungen an die eigene Biographie zu entwerfen. Daher
fuhrt Habermas die Begriffe »ideale Rolleniibernahme« und »universeller Dis-
kurs« ein, an dem der Einzelne zum Zweck der Konstitution moralischer Normen
innerhalb postkonventioneller Gesellschaftsformationen kontrafaktisch teilneh-
men muss. Damit ist ein Ausblick auf die Problematik der Normenbegriindung
innerhalb nachmetaphysischer Gesellschaften gegeben, die uns im Zusammen-
hang der detaillierten Darstellung der Diskursethik noch beschéftigen wird.

4. Zusammenfassung:
Die Sdkularisierung des Selbstbewusstseins

Es ist nun moglich, die spezifischen Aspekte des habermasschen Selbstbewusst-
seinsbegriffs zusammenzufassen und die Differenzen, auch hinsichtlich der me-
taphysischen Implikationen, zur traditionellen Selbstbewusstseinskonzeption der
Bewusstseinsphilosophie zu verdeutlichen.

Als allgemeiner Grund fiir die Bezugnahme von Habermas auf Mead wurde
der meadsche Ansatz zur Auflosung der aporetischen Situationen genannt, in die
jene Theorien sich verwickelt hatten, die die bewusstseinsphilosophischen An-
nahmen teilen. Zu dieser Problemlage gehort auch die hier als Generalweinwand
bezeichnete Kritik Habermas’, derzufolge die Bewusstseinsphilosophie das
Selbstbewusstsein aus der methodischen Voraussetzung eines einzelnen Subjek-
tes ableiten will. Der Status, den das Wissen von sich selbst im Kontext einer
solchen Selbstreflexion annimmt, wird als exklusiv und empirisch nicht zu wi-
derlegen vorgestellt. Diese Exklusivitit der Gewissheit ist fiir Habermas ein
Kennzeichen metaphysischer Theorien. Insofern liegt die entscheidende Diffe-

132 Ebd. S. 223.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 71

renz der henrichschen und der habermasschen Theorien, bezogen auf die Frage
nach den metaphysischen Implikationen, im Status des Wissens von sich selbst.
Betrachtet man die detaillierte Darstellung der Bezugnahme Habermas’ auf
Mead, so kann diese Differenz nun erldutert werden:

Von grundlegender Bedeutung ist zunédchst, dass Habermas den Begriff des
Selbstbewusstseins in einen systematisch notwendigen Zusammenhang zur Inter-
aktion von 1+n Organismen bzw. Subjekten stellt. Diese Interaktion muss im
Sinne Habermas’ als sprachliche Interaktion spezifiziert werden, denn Habermas
bringt das Selbstbewusstsein nicht nur in den systematischen Zusammenhang der
Interaktion mehrerer Subjekte — Ansétze dazu finden sich bereits im Deutschen
Idealismus — sondern bestimmt es zugleich als kommunikativ erzeugtes Phéno-
men. Kommunikation verweist per se auf eine soziale Gemeinschaft. Habermas
rekonstruiert die Genese dieser Gemeinschaft und ihrer Kommunikation auf-
grund der Bezugnahme auf Meads Behaviorismus in einem evolutionstheoreti-
schen bzw. naturalistischen Sinn und macht daher konstitutionstheoretische Aus-
sagen iber ihre (historische) Genese. Dies fiihrt zu methodischen Problemen, die
genauer untersucht werden missen.

Da Habermas das Selbstbewusstsein als ein Phdnomen begreift, das nur
durch die (sprachliche) Vermittlung zweier Subjekte entstehen kann, wird der
Aktor seiner selbst ausschlieBlich in der Reaktion seines Gegeniibers (Reaktion;)
ansichtig. Das Bewusstsein von sich selbst ist ihm jenseits dieser Vermittlung
weder zugénglich, noch macht es fiir Habermas iiberhaupt Sinn, jenseits (sozia-
ler) Interaktion von Selbstbewusstsein zu sprechen. Damit verdndert sich zu-
gleich der Status des Wissens von sich selbst: jenes Wissen um die res cogitans,
das in der Tradition der Bewusstseinsphilosophie seit Descartes als unumst6Bli-
ches, infallibles Wissen ausgezeichnet wurde und deshalb unvermitteltes war,
wird bei Mead und Habermas zum vermittelten Wissen, denn es entsteht nur in
der Interaktion zwischen sozialen Subjekten, genauer, es ist abhidngig von der
Reaktion des Alter Ego und kann ohne diese Reaktion nicht entstehen. Das
Selbstbewusstsein steht daher dem einzelnen Subjekt selbst nicht zur direkten
Verfiigung, es ist kein »dem Subjekt innewohnendes [...] Phinomen«'**. Haber-
mas verdndert mit Mead also den Status des Selbstbewusstseins insofern, als das
in diesem Selbstbewusstsein zum Ausdruck kommende Wissen nicht mehr dem
alleinigen Zugang jedes einzelnen Subjekts offen steht, sondern nur in der Ver-
mittlung tiber ein anderes Subjekt bzw. ein »Me« konstituiert wird. Es wird somit
von der herrschaftlichen Verfiigung des einzelnen Subjektes gelost und in einen
sozialen und damit auch verdnderlichen Kontext gestellt. Diese Theorie der ver-
mittelten Verfiigbarkeit der res cogitans soll hier als die »Sikularisierung des
Selbstbewusstseins<** bezeichnet werden, da Habermas dadurch auch den meta-

133 Ebd. S.217.
134 Die Behauptung, der Begrift »Sakularisierung« sei an dieser Stelle nicht sinnge-
mil verwendet, da metaphysische Annahmen nicht unbedingt sakral sein miiss-

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

physischen Aspekt des henrichschen und des bewusstseinsphilosophischen An-
satzes insgesamt tiberwinden will.

5. Kritik und Ausblick

Habermas erklirt selbst, dass Meads Ansatz naturalistische Voraussetzungen be-
inhaltet'**. Offensichtlich ist er der Ansicht, dass der Ubergang zu einer, an na-
turwissenschaftlichen Methoden inspirierten Philosophie, jene Ankniipfungs-
moglichkeiten bietet, die er fiir seine Auseinandersetzung mit der Bewusstseins-
philosophie benétigt. Dies wird bereits in dem Versuch deutlich, eine Geschichts-
philosophie aufrechtzuerhalten, die den teleologischen Aspekt eines absoluten
Geistes durch eine Kombination lerntheoretischer (Piaget und Kohlberg) und
pragmatischer Aspekte (Dewey, Mead) ersetzt (vgl. Kapitel II 2. »Naturalismus
statt metaphysischer Teleologie«). Da Mead fiir Habermas die systematische
»Scharnierstelle« im Ubergang zur Neuaufnahme verschiedener Problemstellun-
gen der philosophischen Tradition darstellt, gehen die naturalistischen Voraus-
setzungen Meads in die Philosophie von Habermas in einer Art und Weise ein,
die einer genauen Analyse bedarf.'*® Im Folgenden wird auf die Kritik an den
Folgen der naturalistischen Implikationen des meadschen Sozialbehaviorismus
fiir die Theorie von Habermas eingegangen. Neben einer allgemeinen, von Hen-
rich formulierten Kritik an dem Versuch, den Begriff des Selbstbewusstseins in
dieser (schwachen) Form zu naturalisieren, stehen die Auswirkungen auf die
praktische Philosophie von Habermas im Zentrum. Das grundlegende Gegenar-
gument von Henrich wird vorgestellt, um dann auf die Konsequenzen der Natu-
ralisierung einzugehen. Anschlieend wird die Frage nach den Moglichkeiten ei-
ner alternativen Selbstbewusstseinstheorie am Beispiel anderer Ansitze erortert,
in denen zwar die grundlegende Einsicht der »Sékularisierung des Selbstbewusst-
seins< bewahrt wird und in denen daher auch nicht auf eine bewusstseinsphiloso-
phische Stufe der Theoriebildung zurtickgekehrt wird, die aber dennoch ohne na-
turalistische bzw. evolutionstheoretische Annahmen auskommen.

5.1 Der Zirkel des habermasschen Ansatzes: Selbstbezug
als Bedingung der Moglichkeit von Naturalisierung™’

Dieter Henrich weist auf ein grundlegendes Problem des habermasschen Selbst-
bewusstseinsbegriffs hin: es sei unmdglich, die Entstehung von Selbstbeziiglich-

ten, ist nur dann richtig, wenn man den Begriff der Sakularisierung auf religidse
Zusammenhinge einschrinkt. Ich sehe nicht, wieso man dies tun sollte.

135 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 210.

136 Vgl. auch Dews, Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas.

137 Die folgenden Uberlegungen orientieren sich an dem Aufsatz »Naturalismus und
Anti-Naturalismus bei Habermas« von Peter Dews. Vgl. ebd.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 73

keit aus der Interaktion zweier Organismen zu erkldren, ohne dabei eine grundle-
gende Fihigkeit zum Selbstbezug bereits vorauszusetzen. Die wechselseitige Be-
zugnahme zweier Organismen ist demnach nur dann moglich, wenn beide die
Fahigkeit besitzen, die Gerichtetheit des Aktes ihres Gegeniiber auf sich selbst zu
erkennen. Dies sei aber wiederum nur unter der Voraussetzung moglich, dass sie,
in welcher Form auch immer, ein Bewusstsein ihrer Selbst bereits besitzen.

Hatte ich nicht schon die Moglichkeit, mich zu mir selbst zu verhalten, so konnte ich
iber kein Studium irgendwelcher Selbstbeziehungen in der Welt, und wiren es auch
solche, die (aus der Perspektive eines dritten aus gesehen) meine eigenen sind, zu einer
Schlussfolgerung dahingehend veranlasst werden, dass es mich gibt und dass ich mich
wesentlich in einer solchen Beziehung befinde.'*®

Demzufolge kénne Habermas schon aus logischen Griinden die Entstehung
des Selbstbewusstseins nicht ausschlieBlich aus der Interaktion zweier Organis-
men entwickeln. Meads Stellungnahme zu solchen Fragen ist eindeutig: »I do not
mean to raise the metaphysical question of how a person can be both >I« and
ymex, but to ask for the significance of this distinction from the point of view of
conduct itself.«'*

Nach Ansicht von Mead handelt es sich bei der Frage, wie das >I« eigentlich
entstehen kann also um eine metaphysische Frage, deren Beantwortung kein Ziel
seiner Theorie darstellt. Vielmehr geht Mead bereits von einem Zustand aus, in
dem wir aufgrund von Handlungsbeobachtungen die Existenz einer solchen »En-
titdt« und damit auch eine gewisse Form der Selbstbezugsfihigkeit annehmen
diirfen. Bei Habermas findet sich ein solches Zitat nicht. Dies hat einen guten
Grund, denn Habermas wiirde mit einem solchen Hinweis selbst die behavioristi-
schen Implikationen des meadschen Ansatzes vollstindig iibernehmen. Er er-
weckt dadurch allerdings den Eindruck, die nach Meads Ansicht »metaphysische
Frage« nach den »Erméglichungsbedingungen fiir urspriingliches Selbstbewusst-
sein«'*” tatséichlich beantworten zu wollen.

Eine befriedigende Antwort auf die von Henrich geduferte Kritik findet sich
bei Habermas nicht. Dieser Punkt wird im Kapitel 5.3 wieder aufgenommen.
Neben einer kurzen Darstellung des Ansatzes von Lynne Rudder Baker zur Be-
deutung der Perspektive der ersten Person fiir den Naturalismus steht dabei vor
allem das Modell von Ernst Tugendhat im Zentrum des Interesses.

138 Henrich, Fluchtlinien, S. 148.
139 Mead, Mind, Self, and Society, S. 173).
140 Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 215.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

5.2 Naturalistische Implikationen und ihre Konsequenzen
Handlungskoordinierung als Anpassung

Habermas’ Ethik ist, wie spater noch ausfiihrlicher zu zeigen sein wird, unter an-
derem ein Versuch, zu verdeutlichen, dass die moralische Sollgeltung von Nor-
men weder durch die Angst vor Sanktionen (»Normen beanspruchen nicht darum
Geltung, weil sie mit Sanktionen verkniipft sind«'*") noch durch die Geltung
pragmatischer Imperative erkldrt werden kann (»Aber wiederum zeigt sich, daf3
Moralitit nicht nahtlos aus Zweckrationalitit hervorgeht.«).'* Habermas ist
demnach der Ansicht, dass sich der Wille zum moralischen Handeln weder auf
den Versuch, Repressionen zu entgehen, noch auf zweckrationales Handeln re-
duzieren ldsst. Auf den ersten Blick bietet der Behaviorismus von Mead fiir diese
Absicht erneut einen guten Ankniipfungspunkt, denn die Orientierung normkon-
formen Handelns an der Autoritdt des generalized other, hat »den Charakter blo-
Ber Willkiir abgestreift [...], weil die Nachachtung, die er findet, nicht durch du-
Jere Sanktionen erzwungen wird«.'* Vielmehr seien die Normen, fiir die der
verallgemeinerte Andere steht, giiltig.'** Was der Begriff »giiltig« in diesem Zu-
sammenhang bedeutet, soll spéter erldutert werden; an dieser Stelle soll zunéchst
untersucht werden, woraus der generalized other seine Autoritit {iberhaupt be-
zieht. Habermas ist der Ansicht, dass diese in einem vom generalized other zum
Ausdruck gebrachten allgemeinen Willen griindet. An dieser behavioristisch ge-
wendeten Form der volonté générale orientiert sich der Einzelne in seiner Rol-
leniibernahme und koordiniert daher seine Handlung im Anschluss an die Erwar-
tungen seines Gegeniibers in Bezug auf eine abstrakte Moral.

Mead selbst erklért allerdings, dass sein behavioristischer Ansatz nur vor
dem Hintergrund einer funktionalen Lesart der zu erklarenden Phdnomene durch-
fihrbar ist. »If we then conceive it [mind or consciousness, Anm. dch] functio-
nally, and as a natural rather than a transcendental phenomenon, it becomes pos-
sible to deal with it in behavioristic terms.«'* In der Formulierung »natural
rather than transcendental« driickt sich einerseits gerade jenes Motiv der mead-
schen Philosophie aus, das fiir Habermas von gro3em Interesse ist, welches ande-
rerseits aber auch die Grundlage der hier geiibten Kritik darstellt. Die Detrans-
zendentalisierung verlduft mit Mead auch bei Habermas tiber eine Naturalisie-
rung.

Die beiden Thesen, die im Folgenden verteidigt werden, behaupten erstens,
dass die Orientierung des Einzelnen am generalized other bei Mead als Anpas-
sungsleistung interpretiert werden muss und zweitens, dass Habermas trotz eini-

141 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 72.
142 Habermas, Was macht eine Lebensform rational, S. 42.

143 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 72.
144 Vgl. ebd.

145 Mead, Mind, Self, and Society, S. 10 [Hervorhebung dch].

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 75

ger Bemiihungen, dies zu vermeiden, den Anpassungsgedanken in seine prakti-
sche Philosophie tibernimmt. Dabei ist der von Mead in dem genannten Zitat ins
Spiel gebrachte funktionale Aspekt von besonderer Bedeutung: Bei Mead ist die
Autoritdt des generalized other mit einer Erhdhung der Zielerreichungswahr-
scheinlichkeit verkniipft. Mit anderen Worten, die Rolleniibernahme, aus der a la
longue der generalisierte Andere gebildet wird, stellt eine verbesserte Moglich-
keit dar, die gewilinschten Verhaltensreaktionen des Opponenten vorherzusagen.
Mead gibt fiir diese Lesart selbst gute Griinde. So erldutert er beispielsweise,
dass der Zweck von Kommunikation in der Handlungsanpassung besteht.

We are particularly concerned with intelligence on the human level, that is, with the ad-
justment to one another of the acts of different human individuals within the human social
process; and adjustment which takes place through communication: by gestures on the
lower planes of human evolution, and by significant gestures [...] on the higher planes of

. 146
human evolution.

Insofern dies bereits als eine implizite Kritik an dem habermasschen Modell ei-
ner nicht auf Zweckrationalitdt reduzierbaren Kommunikation verstanden werden
kann, konnte ein Verteidiger der Position Habermas’ einwenden, Anpassung sei
hier durchaus noch im Sinne der habermasschen Handlungskoordinierung zu ver-
stehen. Mead spricht weiter allerdings davon, dass Reflexion und reflektives
Verhalten, welches fiir ihn Grundvoraussetzung von Kommunikation ist, der
zweckorientierten Anpassung an die »social and physical environment«'*’ dient.
Die Entstehung von Identitdt wird in diesem Zusammenhang als die Festschrei-
bung jener Haltung begriffen, die aus Sicht der sozialen Umwelt am besten funk-
tioniert.

The organization of the self is simply the organization, by the individual organism, of the
set of attitudes towards its social environment — and toward itself from the standpoint of that
environment, or a functioning element in the process of social experience and behavior con-

stituting that environment — which it is able to take.'*®

Die Interpretation der Genese von Identitit und mit ihr des normenkontrollierten
Verhaltens im Sinne einer reziproken Handlungsanpassung wire also durchaus
im Sinne Meads. Nicht jedoch im Sinne Habermas’, denn dieser vertritt, wie be-
reits erwéhnt, die Auffassung, dass moralische Handlungen nicht in zweckratio-
nalen Handlungen aufgehen. Es stellt sich nun jedoch die wichtige Frage, ob
sein eigener Ansatz der Handlungskoordinierung und der Genese normkonfor-
men Verhaltens aufgrund der starken Bezugnahme auf Mead nicht ebenfalls als
reine Anpassungsleistung und das heift als zweckorientiertes Verhalten rekonst-

146 Ebd. S. 75 [Hervorhebung dch].
147 Ebd. S.91.
148 Ebd [Hervorhebung dch].

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

ruiert werden kann. Geradezu augenscheinlich wird dies bei seiner Favorisierung
des »darwinistischen Modells der Einstellungsiibernahme«.

Erinnern wir uns, Habermas hatte zwei Erkldrungsmodelle der Einstellungs-
iibernahme bei Mead unterschieden: ein bewusstseinsphilosophisches und ein
darwinistisches. In letzterem wurde die Einstellungsiibernahme durch »eine Pré-
mie auf erhohte Reaktionsgeschwindigkeiten«'* erklirt, wohingegen das erste
Modell von einer Reaktionsabwigung ausgeht, die nach Habermas gerade jene
Féhigkeit zum Selbstbezug bereits voraussetzt, die es zu erkldren gilt. Damit
wendet Habermas auf das Reaktionsabwigungsmodell dasselbe Argument an,
dass Dieter Henrich gegen den Ansatz von Habermas im Ganzen vorgebracht
hatte. Als Gegner der metaphysischen Annahmen der Bewusstseinsphilosophie
votiert Habermas daher fiir das naturalistische Modell der Einstellungsiibernah-
me. Dieses fiihrt jedoch jenes wichtige Moment der Entstehung und Bedeutung
von Moralitdt, die Einstellungsiibernahme, auf ein funktionalistisches Moment
zuriick: die Erhohung der Reaktionsgeschwindigkeit. Insofern nun dieser Prozess
der Handlungsanpassung auch als subjektbildend begriffen wird, und genau dies
ist bei Mead der Fall, wire ein Ausgangspunkt fiir eine Kritik an Habermas’ Sub-
jekt- und Moralverstindnis formuliert, der vor allem auf die Bezugnahme der
meadschen Konzeption zuriickzufiihren ist.

Allerdings bleibt die Frage zu kldren, ob Habermas nicht genau diese Prob-
lematik der meadschen Theorie erkannt hat und durch die Erweiterung der mead-
schen Theorie um den Begriff der Adressierung aufzulsen versucht. Denn man
kann Habermas an dieser Stelle so verstehen, dass jener darwinistische Zwang
zur Einstellungsiibernahme, demzufolge »der Anpassungsdruck, den die Beteilig-
ten in komplexeren Interaktionen [...] aufeinander ausiiben, eine Primie auf
erhdhte Reaktionsgeschwindigkeiten aussetzt«'*’, in einem zweiten Schritt durch
den Aspekt der Adressierung (vgl. I1.3.3 Die habermassche Erweiterung des
Modells der Einstellungsiibernahme um den Aspekt der Adressierung«) ge-
brochen werden soll. So soll moglicherweise vermieden werden, dass der gesam-
te sich anschlieBende Prozess und damit zugleich die Genese normkontrollierten
Handelns im Sinne des darwinistischen Modells der Einstellungsiibernahme
aufgefasst werden.

Doch selbst der Aspekt der Adressierung fiihrt nicht zu einer entscheidenden
Abkehr vom Begriff der Anpassung. Zwar wurde die Adressierung verstanden
als bewusste Bezugnahme von Ego auf Alter als Interpret der Lautgeste (von
Ego), sodass Habermas vom »Ubergang zur kommunikativen Absicht« sprechen
kann. Die reziproke Internalisierung dieser Adressierung entspricht dann der Ent-
stehung von Sprecher und Horer fiir sich, da sich Ego in mitteilender Absicht an
Alter wendet und sich zugleich auch als potentieller Interpret der » Antwort« von
Alter auf seine eigene Lautgeste verstehen kann. Doch ist nicht ersichtlich, wieso

149 Ebd.
150 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 24.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 77

diese zweite Stufe der Einstellungsiibernahme nicht ebenfalls vom Standpunkt
des darwinistischen Modells einer Pramie fiir erhohte Flexibilitdt aus verstanden
werden sollte. Im Gegenteil, sie scheint erst dann eigentlich Sinn zu machen: Die
Genese der Sprecher-Horer Struktur ist ndmlich ebenfalls eine Konsequenz der
erhohten Anpassungsqualitdt im Falle einer reziproken Internalisierung der Ad-
ressierungseinstellung. Mit anderen Worten, Ego und Alter werden auch auf der
zweiten Stufe durch einen »naturalistischen Zwang« zur wechselseitigen Verin-
nerlichung der Adressierung angehalten.

Das Argument der Performanz

Betrachten wir ein weiteres Argument von Habermas, mit dem die bisher getibte
Kritik moglicherweise relativiert werden kann. Seiner Ansicht nach verfolgt Me-
ad die Absicht, die Entstehung normenkonformen Verhaltens »von innen, d.h.
aus der Perspektive eines Teilnehmers aufzukldren und so zu hierarchisieren, daf3
die Emergenz der jeweils hoheren Interaktionsstufe im Sinne eines intern nach-
vollziehbaren Lernprozesses verstanden werden kann«'’'. Bereits im Kapitel
»Performanz statt Zirkularitit« wurde auf die Bedeutung des Wechsels von der
deskriptiven zur performativen Perspektive fiir die Ausarbeitung des Begriffs der
Individualitdt und des Selbstbewusstseins hingewiesen. Habermas hatte die fikti-
ven Briefe Rousseaus an Malherbes im Sinne einer philosophiegeschichtlichen
Zasur interpretiert, durch die der systematische Stellenwert einer Innenperspekti-
ve deutlich wird, um anschlieend die meadsche Konzeption des Selbstbewusst-
seinsbegriffs naher darzustellen. In diesen Briefen ist die Sprache als symboli-
sches Kommunikationsmittel natiirlich bereits existent. Es geht insofern an dieser
Stelle nicht um die Frage nach der Genese von symbolisch vermittelter Interakti-
on. Welche Bedeutung aber haben die Briefe dann fiir die Absicht von Haber-
mas? Habermas ist der Ansicht, dass sich auch die Bedeutung der performativen
Perspektive anhand der Theorie Meads sehr gut verdeutlichen lésst, denn Mead
versucht, den Prozess der Kommunikationsgenese aus performativer Perspektive
zu rekonstruieren. Habermas macht dies auch in einem jiingeren Text deutlich, in
dem er sich mit der Herausforderung eines starken Naturalismus auseinander-
setzt.">? Dort erklrt er, die Herausforderung bestehe darin, »aus der Teilnehmer-
perspektive selbst den Weg zu einem streng naturalistischen Verstdndnis des ei-
genen Sprachverhaltens zu ebnen«'>. Dies besagt folgendes: Habermas ist sich
der im vorherigen Kapitel getibten Kritik zwar zumindest hinsichtlich ihrer Aus-
wirkungen auf die theoretische Philosophie bewusst (daher behandelt er in
Wahrheit und Rechtfertigung diese Frage auch im Kontext der theoretischen Phi-
losophie), er ist allerdings ebenfalls der Ansicht, dass sich aus der performativen
Perspektive eine andere Situation ergibt. Formuliert man dies als ein Argument

151 Ebd.S.72.
152 Vgl. Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende.
153 Ebd. S. 34.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

gegen die bereits formulierte Kritik, dann basiert ihr Fehler darauf, die methodi-
sche Bedeutung dieses Perspektivenwechsels bisher nicht beriicksichtigt zu ha-
ben. Zwar hitte der Beobachter die Moglichkeit, den gesamten Prozess als An-
passungsprozess zu rekonstruieren, doch aus dem Blickwinkel der beteiligten In-
teraktionspartner stelle sich der Prozess als ein Lernprozess dar, dessen Resultate
keineswegs moralisch neutral sind."** Die Geltung einer Dekonstruktion des mo-
ralischen Gehalts der Interaktion von Ego und Alter Ego aus dem beobachtenden
Blickwinkel einer Theorie der Anpassung bleibe demnach auf die AuBBenperspek-
tive beschrinkt. Die an Interaktionen beteiligten Subjekte selbst unterldgen einer
Geltung, die von Innen gerade nicht dekonstruiert werden kann. Dies ist eines der
Hauptargumente Habermas’ gegen den starken Naturalismus.

Sprach- und handlungsféhige Subjekte, die in kommunikative Praktiken eingelassen sind,
konnen gar nicht umhin, sich in ihrem Denken und Tun nach Normen zu richten und von
Griinden affizieren zu lassen. Sie konnen sich unter Quines objektivierender Beschreibung

. . 155
nicht wiedererkennen.

Das »Argument der Performanz« steht fiir den Hinweis auf die Unmoglichkeit
der Selbst-Objektivierung aus performativer Perspektive. Im Folgenden soll ver-
deutlicht werden, dass dieses Argument keineswegs die bisher geiibte Kritik rela-
tiviert.

Das Problem des Ubergangs von der gesten- zur lautvermittelten
Interaktion oder: Die externe Perspektive als Selbstbeschreibung

Mit Bezug auf Mead schreibt Habermas dem Ubergang von der gesten- zur laut-
vermittelten Interaktion eine systematisch entscheidende Bedeutung fiir die Ge-
nese von Selbstbewusstsein zu. Das Argument fiir diesen systematischen Stel-
lenwert besteht in dem Hinweis auf die gleichzeitige Affizierung von Ego und
Alter im Falle der Lautgebarde.

Mead muf} auf einen weiteren [...] Umstand rekurrieren, um zu erkléren, wann der objekti-
ve Vorgang der Interpretation des eigenen Verhaltens durch die Verhaltensreaktion eines
anderen vom Aktor, dem dieses widerfahrt, als Interpretation verstanden werden kann —
ndmlich unter der Bedingung, da3 die vom anderen interpretierte Geste eine Lautgebdrde
ist. Mit der Lautgebérde, die beide Organismen gleichzeitig wahrnehmen, affiziert der Ak-
tor sich selber zur gleichen Zeit und auf die ndmliche Weise, wie sein Gegeniiber. Diese
Koinzidenz soll es moglich machen, dal der eine Organismus in der gleichen Weise auf
sich selbst wie auf den anderen einwirkt und dabei lernt, sich genau so wahrzunehmen, wie
er aus der Sicht des anderen als soziales Objekt wahrgenommen wird.

154 Dieses Argument spielt auch in den Uberlegungen zum >schwachen Naturalismus<
eine entscheidende Rolle.
155 Ebd.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 79

Mead selbst erklért allerdings ausschlieBlich, dass Sprache aus der Transformati-
on der Geste zum Symbol entstehe:

When now that gesture means this idea behind it and it arouses that idea in the other indi-
vidual, then we have a significant symbol. [...] Where the gesture reaches that situation it
has become what we call »language«. It is now a significant symbol and it signifies a cer-
tain meaning. 156

Noch entscheidender ist aber, dass Mead diesen Vorgang in einen Zusammen-
hang zu »the adjustment of the conduct of these different forms to each other«'*’
bringt und damit offensichtlich auch aus der performativen Perspektive funktio-
nalistische Argumente fiir die Entstehung von Identitét und Selbstbewusstsein ins
Feld fithrt. Dies wird auch an einer anderen Stelle sehr deutlich: Dort erklért
Mead, »the value of this importation of the conversation of gestures into the con-
duct of the individual« — also das, was Habermas das praktische Selbstverhéltnis
nennt — »lies in the superior co-ordination gained for the society as a whole, and
the increased efficiency of the individual as a member of the group”'>*. Mead be-
greift also den Vorgang der Sprachgenese und damit der Identitit auch aus der
Interaktionsperspektive als funktionalen Differenzierungsprozess.

Es stellt sich aber die Frage, wieso Habermas dann behauptet, dass der Uber-
gang von der gesten- zur lautvermittelten Interaktion eine systematische Bedeu-
tung hat? Auch wenn Mead diesem Ubergang nicht jene Bedeutung beimisst, die
Habermas behauptet, besteht immerhin die Moglichkeit, dass Habermas einen
wichtigen Aspekt anspricht, den Mead in dieser Weise einfach nicht gesehen hat.
An dieser Stelle wird allerdings die These vertreten, dass Habermas die systema-
tische Bedeutung im Ubergang von der gesten- zur lautvermittelten Interaktion
vor allem deshalb behauptet, weil er glaubt, nur so eine rein funktionale Genese
von Sprache und Identitdt vermeiden zu konnen und so zugleich die Grundlagen
fiir einen Kommunikationsbegriff zu legen, der sich als jenes Medium erweist,
das im Ubergang zu einer nachmetaphysischen Gesellschaft als transformiertes
Erbe des kantischen Vernunftbegriffs in Erscheinung treten kann. Im Gegensatz
zu Habermas benétigt Mead aufgrund seines behavioristischen Ansatzes hinge-
gen keine Zisur zwischen anpassungsorientierter Gestenkommunikation und
Sprache, denn er versucht vor allem der biologisch-darwinistischen Frage nach
der Entstehung von Geist, Identitdt und Intellekt eine sozialwissenschaftliche
Explikation zur Seite zu stellen. Habermas verfolgt hingegen die wesentlich
schwierigere Absicht, Darwin und Kant in Einklang zu bringen."*’

156 Mead, Mind, Self, and Society, S. 45f.

157 Ebd. S. 45.

158 Ebd. S. 179.

159 Vgl. Habermas, Metaphysik nach Kant, S. 28; Habermas, Motive Nachmetaphysi-
schen Denkens, S. 53; Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragma-
tischen Wende, S. 17.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

In dem Versuch Darwin und Kant zu vereinigen, liegt ein fiir die Absicht der
vorliegenden Arbeit sehr wichtiger Aspekt der habermasschen Philosophie, denn
darin deutet sich bereits an, dass Habermas keineswegs ein reiner Gegner des Na-
turalismus ist. Vielmehr versucht er die »Alternative eines schwachen Naturalis-
mus«'® einzufiihren und damit Problemen zu entgehen, die sich fiir den strengen
Naturalismus auf der einen und den seinsgeschichtlichen Idealismus auf der an-
deren Seite stellen.'®" Daher kann Habermas auch die Kritik Dieter Henrichs
nicht nachvollziehen, in der dieser behauptet, Habermas entziche sich dem Prob-
lemdruck des Naturalismus, indem er eine dritte Kategorie jenseits von Geist und
Materie einfithre: den Kommunikationsbegriff. Erstens, so Habermas, stehe ge-
rade zur Debatte, ob sich nach der Einfithrung einer dritten Kategorie jenes »al-
te« Problem des Materie-Geist Dualismus tiberhaupt noch in traditioneller Form
stelle. Auch hier lautet Habermas’ These, dass mit der Entwicklung einer
Sprachpragmatik die Priamissen aufgehoben werden konnen, vor deren Hinter-
grund der Materie-Geist Dualismus entstanden ist.'> Allerdings, und dies ist fiir
die vorliegende Arbeit von grofler Bedeutung, 16se sich auch mit dem Entwurf
einer Sprachpragmatik der Problemdruck des Naturalismus nicht vollig auf. Er
trete vielmehr als Herausforderung an eine nachmetaphysische Theorie heran, die
sich einerseits transzendentaler Annahmen nicht vollig entledigen will und die
andererseits die Schwierigkeiten nicht durch eine Differenzierung von empiri-
scher und intelligibler Welt 16sen méchte. Daraus erklért sich zugleich die Auf-
gabe der Vereinigung von Kant und Darwin.

Er [der Naturalismus] tritt nur in anderer Weise auf fiir Theorien, die zwar von der trans-
zendentalen Fragestellung ausgehen, aber nicht dabei verharren, das Intelligible ein fiir al-
lemal vom Phidnomenalen abzuschneiden. Sie miissen eine Antwort auf die Frage finden,

. . . . 163
wie Kant mit Darwin vereinbart werden kann.

Da Habermas der Ansicht ist, dass diese Vereinigung moglich sei, behauptet er
weiter in einer als programmatisch anzusehenden These, dass der »normative
Gehalt der Moderne auch und gerade unter materialistischen Pramissen eingeholt
werden kann«'®*. Im Anschluss an Marx mochte Habermas daher eine »naturge-
schichtliche Entstehung der soziokulturellen Lebensform von homo sapiens«
entwerfen, »in der — iiber die physikalisch vergegenstindlichte natura naturans
hinausgehend — sozusagen noch ein Stiick natura naturata mitgedacht wird«. Mit
diesem Ansatz glaubt Habermas das eigentliche Problem des strengen Naturalis-
mus, ndmlich die »objektivistische Selbstbeschreibung von Kultur, Gesellschaft

160 Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 32.

161 Ebd. Vgl. auch unten III. 6. »Schwacher Naturalismus als Problemlgsung< und V.
»Metaphysische Implikationen in der Diskursethik?«.

162 Habermas, Metaphysik nach Kant, S. 27.

163 Ebd. S. 28.

164 Ebd.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 81

und Individuum<<165, vermeiden zu konnen, ohne dabei in einen Idealismus zu-
riickzufallen. Systematisch grundlegend fiir dieses Projekt sind jene soziokultu-
rellen Lebensformen, die aus der Perspektive der beteiligten Subjekte ein vorthe-
oretisches Wissen vermitteln, dem die rein beobachtende Perspektive des stren-
gen Naturalismus nicht gerecht werden kann. »Als sprach- und handlungsfahige
Subjekte haben wir vor aller Wissenschaft einen internen Zugang zur symbolisch
strukturierten Lebenswelt, zu den Erzeugnissen und Kompetenzen vergesell-
schafteter Individuen.«'%

Dies ist die Kurzform der Antwort Habermas’ auf die Herausforderung des
Naturalismus. Allerdings muss Habermas nun zeigen, wie beide Perspektiven
(die Kants und die Darwins) en detail miteinander vermittelt werden koénnen.
Wenn namlich die Perspektive Darwins auch als interne Perspektive rekonstruiert
werden kann, lieBe sich keine Differenzierung zwischen interner und externer,
performativer und deskriptiver Perspektive im Sinne Habermas vornehmen. Nur
wenn es moglich ist, im Prozess der Normen- und Identitdtsgenese an einer be-
stimmten Stelle aus performativer Sicht einen Aspekt von nicht—objektivierbarer
Bedeutung zu rekonstruieren, ldsst sich Kant nicht auf Darwin reduzieren. Die
hier vertretene These lautet nun, dass Habermas genau deshalb behauptet, die
Bedeutung des Ubergangs von der gesten- zur lautvermittelten Interaktion stelle
diese Zisur dar, ohne wirklich deutlich machen zu koénnen, wo der kategoriale
Unterscheid zwischen beiden eigentlich besteht. Es mag zwar richtig sein, dass
im Falle der Lautgebidrde sich beide Interaktionspartner in gleicher Weise wahr-
nehmen, doch darin besteht kein kategorialer, sondern hochstens ein gradueller
Unterschied zur gestenvermittelten Interaktion. Auch eine bestimmte Bewegung
(etwa der Hénde etc.) kann zu einer Reaktion des Gegeniibers fiihren, in deren
Licht der Aktor anschlieBend seine eigene Geste interpretieren kann. Die Trans-
formation dieser Geste zum Symbol ist dabei nicht notwendig an die Gleichzei-
tigkeit der Wahrnehmung der Geste durch Ego und Alter gekoppelt. In gleicher
Weise kann die Symbolkonstitution auch aus der Sicht von Ego als eine »Kondi-
tionierung« durch Alter aufgefasst werden: >Immer wenn ich mich so und so und
nicht anders bewege, geschieht dies und das.< Langfristig folgt daraus, dass sich
auch Gesten zu bedeutungsgleichen Symbolen entwickeln kénnen. '’

Im vorherigen Kapitel wurde argumentiert, dass die habermassche Hand-
lungskoordinierung aufgrund der Bezugnahme auf Mead auch als reine Anpas-
sungsfunktion interpretiert werden kénnte. Dabei wurde noch nicht explizit be-
riicksichtigt, ob das Argument der internen, performativen Perspektive diese In-

165 Ebd.

166 Ebd. S. 28f.

167 Natiirlich darf hier nicht auf das Beispiel der Gebardensprache verwiesen werden,
da diese die lautvermittelte Sprache bereits voraussetzt. Es geht vielmehr darum,
zu zeigen, dass die lautvermittelte Interaktion im Sinne Meads eher als eine funk-
tionale Ausdifferenzierung der gestenvermittelten Interaktion verstanden werden
kann und dass Habermas diese Interpretation nicht widerlegt.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

terpretation ad absudrum fiihrt. Da Habermas Meads Modell gerade aufgrund
dieser internen Rekonstruktion bevorzugt, wurde anschlieend untersucht, ob
sich unter Einbezichung dieses Arguments ein nicht-objektivierbarer Aspekt der
Genese lautvermittelter Interaktion rekonstruieren ldsst. Es zeigt sich allerdings,
dass erneut sowohl gesten- als auch lautvermittelte Interaktion als Anpassungs-
handlung verstanden werden kénnen, womit Sprache und Kommunikation und
damit die fiir die Diskursethik wichtigsten Begriffe auf ein Moment von Zweck-
rationalitdt reduziert wéren, das Habermas in seiner Ethik gerade vermeiden will.
Insofern erweist sich die Bezugnahme auf Mead fiir Habermas als problematisch,
denn er kann dessen objektivierenden Aspekt der naturalistischen Argumentation
auf dem Weg zu seinem eigenen Kommunikationsbegriff nicht abschiitteln.

Der hier eingeschlagene Weg der Kritik an Habermas kann sogar im Sinne
einer Vorgehensweise beschrieben werden, die Habermas selbst als den Witz des
strengen Naturalismus bezeichnet. »Der Witz dieser Theoriestrategie besteht dar-
in, aus der Teilnehmerperspektive selbst den Weg zu einem streng naturalisti-
schen Verstindnis des eigenen Sprachverhaltens zu ebnen.«'®® Nach Habermas
Ansicht scheitert dies allerdings daran, dass sprach- und handlungsfihige Subjek-
te gezwungen sind, »sich in ihrem Denken und Tun nach Normen zu richten und
von Griinden affizieren zu lassen«'®. Eine streng naturalistische Beschreibung
der Normen- und Identitidtsgenese werde daher dem Selbstverstindnis der Sub-
jekte nicht gerecht. Es wurde allerdings gezeigt, dass Habermas durch die Be-
zugnahme auf Mead trotz aller Gegenmallnahmen selbst ein Modell nahe legt, in
dem ein naturalistisches Verstindnis des eigenen Sprachverhaltens entworfen
wird. Auch an anderer Stelle scheint Habermas die Differenzierung zwischen in-
terner und externer Betrachtung nicht konsequent durchzuhalten.'”® Dort nimmer
er zunéchst eine Unterscheidung zwischen numerischer und qualitativer Identifi-
zierung vor, um anschlieBend zu verdeutlichen, dass Individualitit letztendlich
nur als qualitative Identifizierung verstanden werden kann. Anschlieend nennt
er als Beispiel fiir die qualitative Identifizierung eines Menschen unter anderem
jedoch die Zuschreibung einer bestimmten Genkombination. »Hingegen spre-
chen wir von qualitativer 1dentifizierung, wenn wir denselben Menschen durch
eine bestimmte Genkombination, durch seine soziale Rollenkonstellation oder
durch ein biographisches Muster kennzeichnen.«'”"

Es fillt auf, dass die beiden anderen im Zitat genannten Beispiele, soziale
Rollenkonstellation und biographisches Muster durchaus zu einer Beschreibung
der qualitativen Identifizierung und damit der Individualitit aus performativer
Perspektive passen, denn der Handelnde vollzieht den Prozess der Individuierung
hier durch das eigene Handeln. Das Beispiel der Genkombination ist allerdings
irritierend, denn damit wird die qualitative Identifizierung auf eine Handlung zu-

168 Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 34.
169 Ebd.

170 Vgl. Habermas, Individuierung durch Vergesellschaftung, S. 192.

171 Ebd.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 83

riickgefiihrt, die nur aus beobachtender Perspektive vorgenommen werden kann.
Beispielsweise kann ich die eigene Genkombination im Labor identifizieren, aber
dies wire nicht vergleichbar mit einer qualitativen Identifizierung im Sinne einer
bestimmten Biographie etc.

Semantischer Naturalismus und Metaphysik

Im Kapitel 1.2 zur Auseinandersetzung von Habermas und Henrich stand zu-
nichst vor allem die Differenz hinsichtlich des Selbstbewusstseinsbegriffs aus
der Perspektive von Habermas im Zentrum des Interesses. So wurde unter ande-
rem deutlich gemacht, weshalb eine genauere Analyse der Konzeption dieses
Begriffs bei Habermas unerlisslich ist. An dieser Stelle kann nun noch auf einen
weiteren Aspekt der henrichschen Habermas-Kritik eingegangen werden, der im
Grunde eine Zusammenfassung der hier dargestellten Problematik und zugleich
eine Vorwegnahme gewisser Aspekte des dritten Teils darstellt.

Fir Henrich offenbart der Ansatz von Habermas ndmlich einen »semanti-
schen Naturalismus«'”, dessen zentrales Moment in der These der moglichen
Ableitung des Selbstbewusstseins aus sprachlicher Interaktion besteht. »Alles
kommt [fiir Habermas, Anm. dch] darauf an, daf3 sich die weit stirkere These be-
griinden ldsst, da Selbstbewufitsein auf sprachliche Interaktion reduziert, daf3 es
also vollstindig von ihr hergeleitet werden kann.«'” Durch die Kennzeichnung
des habermasschen Ansatzes als semantischen Naturalismus bringt Henrich Ha-
bermas in Verbindung mit einer Kritik, die Henrich auch am Naturalismus
Quines iibt und die der habermasschen Kritik &dhnlich ist: Henrich erkennt im Na-
turalismus ein Konzept, in dem eine »Selbstdistanzierung des bewussten Le-
bens«'™* am Werk ist, die man als genau jene Objektivierung normativer Zu-
sammenhéinge begreifen kann, die auch Habermas am Naturalismus kritisiert.
Entscheidend ist allerdings, dass Henrich aufgrund der Durchfithrung der sprach-
philosophischen Konzeption bei Habermas einen unbewussten Alliierten der
Naturalisten sieht.

DaB heute gerade die Sprachtheorie, aus der Habermas die Argumente fiir seinen Universa-
lismus zieht, den Naturalismus am meisten begiinstigt, da3 aber Habermas den doppelten
Boden dieser seiner Argumentation ignoriert, kénnte ihm leicht das Schmunzeln derer ein-
tragen, die sich als die »Postmodernen« vorstellen, wenn sie erst einmal darauf kommen,

welch’ potenten Alliierten wider Willen sie sich hier noch verschaffen konnen.'”

Man kann das Ziel der Arbeit bis zu dieser Stelle auch als den Versuch beschrei-
ben, zu verdeutlichen, inwiefern diese Einschdtzung von Henrich in der Philoso-

172 Henrich, Was ist Metaphysik — was Moderne, S. 31.
173 Ebd.

174 Ebd. 25.

175 Ebd.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

phie von Habermas selbst begriindet ist. Auch konnte von Habermas bisher nicht
iiberzeugend rekonstruiert werden, inwiefern seine Differenzierung eines schwa-
chen von einem starken Naturalismus verhindern kann, dass die Probleme die
Henrich und Habermas an einer naturalistischen Philosophie erkennen, auch auf
die Theorie von Habermas zutreffen.'’®

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die Bezugnahme auf das evolutions-
theoretische Konzept von George H. Mead und der damit verkniipfte Anspruch
der Ableitung des Selbstbewusstseins aus sprachlicher Interaktion zu Schlussfol-
gerungen fiir die Philosophie von Habermas fiihrt, die gerade jener Kritik unter-
liegen, die Habermas selbst am strengen Naturalismus tibt.

Fiir die Leitfrage der vorliegenden Arbeit ist der zentrale Argumentations-
schritt nun die von Henrich aufgestellte These, dass man die Antworten des Na-
turalismus ebenfalls als eine Form der Metaphysik bezeichnen kann. »Nun kann
man auch noch diesen Naturalismus durchaus und mit einem Recht, das weit
geht, eine Metaphysik nennen.«'’’ Henrich begriindet diese Behauptung mit dem
Hinweis darauf, dass sich die Antworten des philosophischen Naturalismus selbst
einer empirischen Verifikation im Sinne der Naturwissenschaften entziehen. »Er
[der Naturalismus, dch] ist in seinem Resultat eine Extrapolation und in seinem
Aufbau eine Synthese von wissenschaftlichen Disziplinen, die als solche selbst
gar nicht Forschungsresultat sein kann.«'”® Der Naturalismus bildet demnach fiir
Henrich selbst eine bestimmte Form der >Metaphysik des Abschlusses<'” und
widersetzt sich somit dem eigentlichen Programm Habermas’, Philosophie aus-
schlieBlich als Platzhalter empirischer Theorien mit starken universalistischen
Anspriichen zu betreiben'™.

Wenn nun allerdings nicht behauptet werden soll, dass die objektivierende
Perspektive des Naturalismus die einzig mogliche sei, um Phidnomene wie
Selbstbewusstsein, Normativitit, Identitit etc. zu erkldren, so muss nach alterna-
tiven Erklarungsmodellen gesucht werden, welche, ohne hinter die von Haber-
mas beschriebene Problemsituation zuriickzufallen, eine Moglichkeit bieten, die
zu erkldrenden Phdnomene ohne naturalistische Annahmen begrifflich zu erfas-
sen. Bevor die Diskursethik von Habermas einer genaueren Analyse unterzogen
wird, soll daher ein Blick auf ein mogliches Alternativkonzept geworfen werden,
das von #hnlichen Primissen wie Habermas ausgeht, die Sprachanalyse aller-
dings nicht an naturalistisch-evolutionstheoretische Voraussetzungen kniipft. Ein
Ausblick ist dieses Kapitel deshalb, weil eine kritische Wiirdigung an dieser Stel-
le nicht mehr geleistet wird. Um eine wirkliche Alternative aufzuzeigen, miisste
jedoch analysiert werden, ob die internen Stédrken dieses Modells mit den Stirken
des habermasschen Ansatzes verbunden werden kénnten.

176 Vgl. dazu auch unten III. 6. >Schwacher Naturalismus als Problemldsung?<
177 Henrich, Was ist Metaphysik — was Moderne, S 24.

178 Ebd.

179 Vgl. dazu oben L. 2.2. >Selbstbewusstsein, Metaphysik und Modernex.

180 Henrich, Was ist Metaphysik — was Moderne, S 23.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 85

5.3 Alternative Theorien
Lynne Rudder Baker: Das schwache und das starke Ich-Phanomen

In einem ihrer Aufsitze'' versucht Lynne Rudder Baker die Bedeutung des
Selbstbewusstseinsbegriffs gegeniiber den Reduktionstendenzen innerhalb des
Naturalismus zu stirken. Dieser Ansatz soll hier kurz vorgestellt werden, da er
unter sprachphilosophischer Perspektive einen méglichen Losungsweg fiir das
Problems der Zirkularitit in Habermas® Selbstbewusstseinstheorie darstellt (vgl.
Kapitel II. 5.1 Der Zirkel des habermasschen Ansatzes).

Nach Ansicht von Baker wird der Begriff des Selbstbewusstseins im Zusam-
menhang des Naturalismus systematisch unterschétzt, da dort vor allem die Frage
nach Intentionalitit (Baker spricht vom »Perspektivischsein«'*?) im Mittelpunkt
der Aufmerksamkeit stehe. Sie unterscheidet zunédchst zwischen einem schwa-
chen und einem starken Ich-Phéanomen: ein Hinweis auf die Existenz schwacher
Ich-Phénomene sei ein Verhalten, das sich mittels praktischer Syllogismen aus-
reichend erkldren lasse, und das ausschlieBlich perspektivisch sei. Beispiele hier-
fiir seien Tiere und Kleinkinder."® Starke Ich-Phinomene zeichneten sich hinge-
gen durch die Féhigkeit zur Konzeptualisierung der Unterscheidung von erster
und dritter Person aus. Demnach ist es fiir das starke Ich-Phdnomen nicht ausrei-
chend, das Personalpronomen der ersten von dem der dritten Person unterschei-
den zu konnen, sondern man muss »einen Begriff seiner selbst als seiner selbst
haben«'®*, »Wer denkt: >Ich bin groB¢, kann sich von anderen unterscheiden; wer
denkt: »Ich wiinschte, da3 ich groB3 wire«, kann diese Unterscheidung konzeptua-
lisieren.«'*

Baker formalisiert dieses starke Ich-Phdnomen nun in der Form »Ich f, dal3
ich*...»'®. Die Verwendung des Asterisk soll andeuten, dass der Sprecher in
der Verwendung des Personalpronomens »an sich selbst als an sich selbst«'®’
denke. Baker mochte damit darauf hinweisen, dass der Sprecher mit der Verwen-
dung dieses »ich*« sich nicht im Sinne eines Namens oder als dritte Person be-
zeichnet, sondern eben als sich selbst.'®

181 Baker, Lynne Ruder: »Die Perspektive der ersten Person: Ein Test fiir den Natura-
lismus«, in: Geert Keil/Herbert Schnédelbach (Hg.), Naturalismus. Philosophische
Beitrége, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 250 — 273.

182 Vgl ebd. S. 254.

183 Vgl ebd. S. 253.

184 Ebd. S. 254.

185 Ebd. S. 255.

186 Ebd. S. 256.

187 Ebd. S. 257.

188 Diese Ausfithrungen erscheinen mir fragwiirdig. Erkldrungsbediirftig ist ja gerade,
was die Phrase vom »sich selbst als sich selbst bezeichnen« eigentlich bedeutet.
Tugendhat hat darauf hingewiesen, dass die richtige Verwendung des Personal-
pronomens der ersten Person (auch des >Ich*<) von der Fahigkeit zur richtigen
Verwendung des dritten Personalpronomens abhingt. Das wiirde bedeuten, dass

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Entscheidend ist, dass Baker unter Hinweis auf Bertrand Russell und Peter
Geach behauptet, »dall bei den schwache Ich-Phinomene aufweisenden Wesen,
denen indes die Perspektive der ersten Person fehlt, die grammatische erste Per-
son vollstindig eliminiert werden kann.'®

Stellen wir uns vor, daf ein Hund, dem die Perspektive der ersten Person fehlt, sprechen
konnte. Als Subjekt schwacher Ich-Phdnomene kénnte dieser durchaus einfache Sitze wie
»Ich sehe einen potentiellen Sexualpartner< zuBern. Eine solche AuBerung kénnte genauso
gut mit »Dort driiben ist ein potentieller Sexualpartner< wiedergegeben werden. Da ihm aber
die Perspektive der ersten Person fehlt, konnte er nicht sinnvoll duBlern:>Ich hoffe, daBl ich*

. 190
einen passenden Sexualpartner finden werde.

Klarungsbediirftig ist dabei vor allem die Unterscheidung zwischen einem star-
ken und einem schwachen Ich-Phinomen, denn die Definition des starken Ich-
Phinomens als der Fahigkeit »sich selbst als sich selbst« zu bezeichnen, ldsst ge-
rade das zu erkldrende Phdanomen, worauf diese Phrase eigentlich referiert, offen.
So hat beispielsweise Tugendhat darauf hingewiesen, dass die richtige Verwen-
dung des Personalpronomens der ersten Person (auch des »Ich*«) von der Féhig-
keit zur richtigen Verwendung des dritten Personalpronomens abhingt. Das wiir-
de bedeuten, dass die Bezugnahme auf sich selbst als sich selbst gerade nicht von
der Verwendung der dritten Person abzukoppeln ist.'”' Allerdings erscheint mir
das fir unseren Zusammenhang entscheidende Argument von Baker dennoch
hilfreich, denn immerhin besteht hier ein Losungsansatz fiir das Problem, auf das
Henrich gegentiber der Selbstbewusstseinstheorie von Habermas hingewiesen
hat. Die Herausforderung besteht dabei darin, das schwache Ich-Phinomen
selbstbezuglos zu rekonstruieren, sodass das entscheidende Moment des Selbst-
bezugs, welches fiir den Begriff des Selbstbewusstseins unerlésslich ist, tatsidch-
lich ausschlieBlich durch Relationalitdt (bspw. soziale Interaktion) beschrieben
werden kénnte. Auch zu diesem Punkt finden sich Hinweise in Bakers Ansatz,

die Bezugnahme auf sich selbst als sich selbst gerade nicht von der Verwendung
der dritten Person abzukoppeln ist. (Vgl. Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung
in die sprachanalytische Philosophie. Siehe auch néchstes Kapitel der voeliegen-
den Arbeit.) Allerdings erscheint mir das fiir unseren Zusammenhang entschei-
dende Argument von Baker dennoch hilfreich. Dieses ist jedoch terminologisch
nur nachvollziehbar, wenn der Ansatz von Baker etwas allgemeiner dargestellt
wird, was im Folgenden geschehen soll.

189 Baker, Die Perspektive der ersten Person: Ein Test fiir den Naturalismus, S. 268.
Schon Russell habe darauf hingewiesen, dass es sinnlos sei, wenn das cartesische
Ich im Zustand kompletter Einsamkeit den Satz »>Ich denke«< duBere. Das Ich kon-
ne dann ebenso gut sagen >Es denkt«. Auf die starken Ich-Phanomene treffe dies
nicht zu.

190 Baker, Die Perspektive der ersten Person: Ein Test fiir den Naturalismus, S. 268.

191 Vgl. Tugendhat, Vorlesungen zur Einfiithrung in die sprachanalytische Philosophie
und néchsten Abschnitt.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 87

denen bei einer detaillierten Bearbeitung dieser Frage genauer nachgegangen
werden miisste.'*?

Ernst Tugendhat: Sprachanalytik statt Naturalismus

Eine umfassende Theorie des Selbstbewusstseins, in der die grundlegende Ein-
sicht der hier als »Sdkularisierung des Selbstbewusstseins< bezeichneten Erkennt-
nis enthalten ist und die ohne naturalistische Annahmen auszukommen versucht,
liegt im sprachphilosophischen Ansatz von Ernst Tugendhat vor, den dieser vor
allem in seinem Buch Vorlesung zur Einfithrung in die analytische Philoso-
phie'” und Selbstbewuptsein und Selbstbestimmung'* entworfen hat. Tugendhat
entwickelt hier ein Verstdndnis des Selbstbewusstseinsbegriffs, das sich neben
sprachanalytischen auch auf traditionelle Ansétze bezieht und welches dem Ent-
wurf von Habermas in mancher Hinsicht &hnlich ist. So setzt sich auch
Tugendhat intensiv mit der Selbstbewusstseintheorie Henrichs bzw. der Heidel-
berger Schule, zu der er neben Henrich auch Ulrich Pothast und Konrad Cramer
z3hlt, auseinander. Genau wie Baker misst auch Tugendhat dem Personalprono-
men der ersten Person eine besondere Bedeutung bei und versucht seine
Verwendungsweise und Referenz zu kldren.

Im Folgenden soll etwas ausfiihrlicher auf Tugendhats Ansatz eingegangen
werden, da dieser in zweierlei Hinsicht als instruktiv bezeichnet werden kann:

Auf der einen Seite bietet er moglicherweise einen Ansatz, das Zirkel-
Argument Henrichs gegen Habermas zu relativieren, auf der anderen Seite tritt
bei Tugendhat eine Sprachanalytik an die Stelle des habermasschen Naturalis-
mus, durch die gewisse Folgeprobleme des habermasschen Naturalismus mogli-
cherweise iiberwunden werden kénnen.'”

Bevor Tugendhat detaillierter auf die Problematik des »Bewusstseins von sich
selbst« und die Theorie der Heidelberger Schule zu sprechen kommt, erlautert er
sein eigenes, sprachphilosophisches Verstindnis der Struktur des >Bewusstseins
von etwas<. In Absetzung von traditionellen erkenntnistheoretischen Positionen,
die das Bewusstsein von einem Gegenstand als intentionale Relation zwischen
Subjekt und Objekt begreifen, versteht Tugendhat jedes intentionale Bewusstsein
als propositionales Bewusstsein'”®, d.h. ein Bewusstsein bezieht sich nicht ei-
gentlich auf einen Gegenstand, sondern auf einen Sachverhalt. Man kann dies
auch daran verdeutlichen, dass die Bezugnahme auf Gegenstiande unter Verwen-
dung von transitiven Verben beschrieben wird, deren grammatisches Objekt ein

192 Baker, Die Perspektive der ersten Person: Ein Test fiir den Naturalismus, S. 261ff.

193 Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philosophie.

194 Tugendhat, Selbstbewufltsein und Selbstbestimmung.

195 Ich mochte darauf hinweisen, dass die Darstellung des tugendhatschen Ansatzes
vor allem flir ein besseres Versténdnis der hier entwickelten Problemlage vorge-
stellt wird und nicht als problemlose Alternative gelten soll.

196 Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philosophie, S.
102.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

nominalisierter Satz (»dass es regnet«) und nicht einfach ein Gegenstand (»ein
Stuhl«) ist. Anders ausgedriickt, S wei, »dass p« (und nicht »ein x«)."”” Mit
Husserl bezeichnet Tugendhat nun das, worauf Bezug genommen wird, als
»Sachverhalt« bzw. »Proposition«. So gelangt er zu der oben paraphrasierten
These, »daB3 auch diejenigen intentionalen Erlebnisse, die sich nicht auf Proposi-
tionen beziehen, sondern auf gewohnliche Gegenstinde, auf einer bewuliten Be-
ziehung zu einer Proposition, einem propositionalen Bewusstsein, beruhen«.'”®
Ubertragen auf den Begriff des Selbstbewusstseins ergibt sich daraus die Konse-
quenz, dass das Wissen von sich selbst ebenfalls kein Wissen von einem Zustand
oder einem Erlebnis ist, denn so wie man keinen Gegenstand wissen kann, kann
man auch keinen Zustand bzw. kein Erlebnis wissen. Vielmehr hat auch die Dar-
stellung des Selbstwissens die grammatikalische Struktur »dass p« und ist daher
ebenfalls propositional, d.h. das Wissen von sich selbst impliziert nach Tugend-
hat ein propositionales Bewusstsein. »Ich kann weder mich (oder »mein Ich<)
wissen noch meine Zustdnde fiir sich genommen, sondern wissen kann ich nur,
daB ich die und die Zustinde habe.«'* Ein weiteres Ergebnis dieser Uberle-
gungen ist die These Tugendhats, alles intentionale Bewusstsein sei notwendi-
gerweise sprachlicher Natur.**

Tugendhat unterscheidet nun dhnlich wie Habermas zwei verschiedene Wei-
sen des Sich-zu-sich-selbst-Verhaltens: einerseits das epistemische Selbstbe-
wusstsein und andererseits das praktische »Sichzusichverhalten«. Ersteres dulert
sich in Sdtzen, in denen »ein Wissen von einem Sachverhalt, der in einem pradi-
kativen Satz (>ich @<) zum Ausdruck gebracht wird«’®' und ist fiir die folgenden
Uberlegungen von besonderem Interesse.

Aus der Definition des epistemischen Selbstbewusstseins ergeben sich nach
Tugendhat zwei Fragen. Zum einen die Frage nach der Besonderheit der Identifi-
zierung einer Person mittels des Wortes »ich< (1) und des Weiteren die Frage,
worauf sich das Wissen des epistemischen Selbstbewusstseins eigentlich griindet

2).
Das Prinzip der veritativen Symmetrie: Tugendhats Henrich Kritik

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass Henrich in seiner Theorie mit Fichte
davon ausgeht, dass das Selbstbewusstsein in dem Phénomen der Identitit von

197 Zur Begriindung der These Tugendhats, dass die Bewusstseinsrelation, die durch
transitive Verben ausgedriickt wird, deren grammatisches Objekt ein singulédrer
Terminus ist, ein propositionales Bewusstsein sei, siehe auch Tugendhat, Vorle-
sungen zur Einfiithrung in die sprachanalytische Philosophie, S. 98ff.

198 Tugendhat, SelbstbewuBtsein und Selbstbestimmung, S. 19.

199 Ebd. S. 27.

200 Ebd. S. 20. Tugendhat ist sich der Strittigkeit dieser These bewusst und erwéhnt
dies auch. Vgl. auch Kramer, Sybille/Ekkehard, Kénig (Hg.): Gibt es eine Sprache
hinter dem Sprechen? Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002.

201 Ebd. S. 50.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 89

Subjekt und Objekt bzw. von Wissen und Gewusstem besteht.””” Daraus ergibt
sich jene Formel, die Fichte zuerst eingefiihrt hat, und die Henrich auch zur Be-
schreibung seines Verstdndnisses von Selbstbewusstsein verwendet: Ich = Ich.
Da Henrich damit unter anderem impliziert, dass das Selbstbewusstsein in dem
intuitiven Wissen von sich selbst besteht, untersucht Tugendhat die Frage, was es
bedeutet, sich selbst zu wissen. Zur Beantwortung dieser Frage kann Tugendhat
an seine Erdrterung zur propositionalen Struktur des Selbstwissens anschlieen.
Aus dieser ergab sich die sprachanalytisch begriindete These, dass das Wissen
von sich selbst keine Form der Selbstbeziehung ist, sondern sich ausschlie3lich
als propositionale Struktur darstellt. Dies verdeutlicht er, indem er darauf hin-
weist, dass Formulierungen wie »Ich weill mich« nicht verstanden werden kon-
nen, ohne sie in eine propositionale Wissensstruktur zu iibersetzen.””* AuBerdem
kritisiert er die Behauptung Henrichs, jene Formel des Ich = Ich sei als Wissens-
relation zu verstehen, denn fiir Tugendhat ist es »vollstindig sinnwidrig [...] zu
sagen, in dem Satz »ich = ich< hat das »=¢ den Sinn von Wissen«.”** Die Formel
Ich = Ich werde sowohl in der traditionellen als auch in der Heidelberger Selbst-
bewusstseinstheorie, die nach Tugendhat beide am Subjekt-Objekt Modell orien-
tiert sind und die Annahmen der Bewusstseinsphilosophie teilen, félschlicherwei-
se als eine Erkenntnisleistung des Ich angesehen. Darin liegt fiir Tugendhat auch
die Ursache jener Problematik, die Henrich in seiner Abhandlung zu Fichte be-
schreibt. Sie besteht darin, dass die Frage, die sich das Ich im Zusammenhang
der Selbstbewusstseinstheorie Fichtes stellt, ob es mit sich selbst identisch ist,
immer schon beantwortet zu sein scheint. Insofern namlich das Ich auf sich selbst
reflektiert, geht es immer schon davon aus, dass es mit sich selbst identisch ist.
Negativ formuliert bedeutet dies, dass das Ich nicht wirklich hinterfragen kann,
ob es mit sich selbst identisch ist. Tugendhat sieht darin nur eine Ausformulie-
rung der tautologischen Formel Ich = Ich. Es ist zwar keineswegs absurd, sich die
Frage zu stellen, ob beispielsweise eine Person P mit Person Q identisch ist.
Dann lautet die Frage allerdings »Ist P = Q?« und nicht »Ist X = X?«. Letztere sei
aufgrund ihrer tautologischen Struktur a priori positiv zu beantworten.

Es bestehe allerdings die Moglichkeit einer Umformulierung der Frage, ob
ich wirklich ich bin, in die Frage, »wie ich mich als mich erkenne«®®. Formal
entspriche die letzte Frage aber nicht mehr der Struktur der Frage »Ist Ich =
Ich?«. Die Umformulierung impliziert vielmehr eine Transformation der tautolo-
gischen Fragestruktur in eine andere, prinzipiell auch negativ beantwortbare Fra-
ge, denn jenes »als mich« beziehe sich nun auf mich als ein Individuum und
nicht mehr auf ein abstraktes Ich.

Tugendhat analysiert daher den Status der Bezugnahme des Ich auf sich
selbst, nicht ausgehend von der Formel als Ich = Ich, sondern von der Frage,

202 Vgl. Henrich, Selbstbewusstsein: kritische Einleitung in eine Theorie, S. 13.
203 Vgl. Tugendhat, Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung, S. 57.

204 Ebd. S. 58.

205 Ebd. S. 69.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

»Wie erkenne ich mich als mich?«. Er beginnt diese Analyse, indem er nach dem
Status bzw. der Verwendungsweise des Wortes »ich« fragt. Dieses wird als so
genanntes 'Indexwort' oder auch als 'deiktischer Ausdruck' bezeichnet. Letztere
bilden eine Unterklasse der singuldren Termini, welche einen bestimmten Ge-
genstand unter allen moglichen Gegenstdnden als angesprochenen auszeichnen.
Die Differenz zwischen den singuldren Termini und den deiktischen Ausdriicken
liegt in der Abhingigkeit des deiktischen Ausdrucks von der jeweiligen Sprechsi-
tuation. Insofern zidhlt das Wort »ich« ebenfalls zu den deiktischen Ausdriicken,
da damit erstens ein bestimmter Sprecher sich selbst bezeichnet, es jedoch zwei-
tens von der jeweiligen Sprechsituation abhingt, auf wen »ich« genau verweist,
d.h. welcher Sprecher den Ausdruck »ich« verwendet. Wichtig sind des Weiteren
auch die Gruppen, die durch deiktische Ausdriicke gebildet werden. Wird ein
Zeitpunkt t, beispielsweise mit »jetzt« bezeichnet, so bezeichnet man ihn zum
Zeitpunkt t; beispielsweise mit »damals« und zum Zeitpunkt t.; zum Beispiel mit
»dann«. Gleiches gilt fiir die deiktischen Ausdriicke, die auf »rdumliche Gegen-
stinde«’® verweisen. Als eine solche Gruppe deiktischer Ausdriicke sind auch
die Personalpronomen anzusehen. Wichtigstes Moment dieser Gruppenbildung
ist die wechselseitige Bedeutungsabhéngigkeit der Gruppenworter. Bevor dies er-
lautert werden kann, muss darauf hingewiesen werden, dass Tugendhat mit Witt-
genstein von einer Gebrauchstheorie der Bedeutung ausgeht.””’” Insofern betont er
auch, dass sich beispielsweise die Bedeutung des Wortes »hier« nicht vom Wis-
sen um die Verwendungsweise des Wortes »dort« abkoppeln ldsst. Eine Person,
so Tugendhat, die jeden Ort an dem sie sich gerade befindet, mit »hier« bezeich-
net und die Fahigkeit zur Verwendung des Wortes »dort« nicht besitzt, wiirde gar
keine Auszeichnung eines bestimmten Ortes vornehmen, da ein bestimmter
Raumpunkt (»hier«) nur in Abgrenzung zu anderen moglichen Raumpunkten
(»dort«) als solcher hervorgehoben werden kann. Dieser Erkenntnis entnimmt
Tugendhat eine allgemeine Kritik am Subjekt-Objekt-Modell der traditionellen
Theorien: diese hitten nicht verstanden, dass die Bezeichnung eines Gegenstan-
des grundlegend mit der Pluralitit aller moglichen Gegenstinde zusammen-
hingt.**®

Ein entscheidender Schritt in der Argumentation ist die anschlieBende An-
wendung dieser Erkenntnis - also der bedeutungsrelevanten Abhéngigkeitsver-
hiltnisse deiktischer Gruppenworter- auf den Ausdruck »ich«. Dadurch ergibt
sich die Verwendungsweise dieses Ausdrucks und — vor dem Hintergrund der

206 Zur Verwendung von Orts- und Zeitadverbien als deiktische Ausdriicke siche ebd.
S. 72f.

207 »Die Bedeutung eines Ausdrucks ist das, was erkldrt wird, wenn seine Verwen-
dungsweise erklért wird.« (Ebd. S. 72).

208 »Hier zeigt sich eine weitere fundamentale Schwiche des Subjekt-Objekt-
Modells: es ist eine Naivitdt zu meinen, es konnte iiberhaupt einen isolierten Be-
zug auf einen Gegenstand (>das Objekt<) geben, vielmehr gehort es konstitutiv zur
Bezugnahme auf einen Gegenstand, daf3 aus einer Pluralitét ein einzelner Gegen-
stand herausgehoben wird.« (Ebd. S. 74).

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 91

Gebrauchstheorie der Bedeutung - gleichzeitig seine Bedeutung: nur derjenige,
der die Worte »du« und »er« (»ihr«/«sie«) richtig verwenden kann, weif3 iiber-
haupt, worauf er mit dem Ausdruck »ich« Bezug nimmt.

Es gehort konstitutiv zur Verwendung von >ich¢, dal, wer >ich« sagt, erstens weif3, da3 die-
selbe Person von anderen Sprechern mit >du« angesprochen und mit »sie/er< bezeichnet wer-
den kann, und zweitens, daf er damit eine einzelne Person von anderen, die er mit »sie< be-
zeichnen kann, heraushebt. 2%

Spriche eine Person ohne Kenntnis dieses Zusammenhangs von »ich«, wiirde sie
nach Ansicht von Tugendhat also gar nicht auf sich selbst als raum-zeitliche
Entitit Bezug nehmen. "

Tugendhat erldutert weiter, dass Interdependenzen auch zwischen deikti-
schen Ausdriicken verschiedener Gruppen existieren. Dabei kommt er zu dem
Schluss, dass vor allem die Wechselbeziehungen der Begriffe »hier«, »jetzt« und
»ich« von Bedeutung sind, da die Identifikation von Gegenstidnden letztendlich
nicht ausschlieBlich iiber singulidre Termini sondern nur iiber die Versicherung
der raumzeitlichen Kontinuitdt (»hier«, »jetzt«) geleistet werden kann. Letzter
Bezugspunkt der raumzeitlichen Kontinuitét, und damit wie jeder moglichen I-
dentifikation tiberhaupt, ist jedoch die Person selbst, das »ich«. Driickt man dies
nicht in der sprachanalytischen Terminologie von Tugendhat aus, so kdnnte man
auch sagen, dass er die Moglichkeit der Gegenstandsidentifizierung auf die Ver-
ortung eines Gegenstandes innerhalb eines Koordinatensystems aus Raum, Zeit
und wahrnehmendem Subjekt zuriickfiihrt. Allerdings ist die Bedeutung dieser
Ausdriicke bei Tugendhat immer an die Gebrauchstheorie gebunden, sodass auch
die Bedeutung von Begriffen wie Raum und Zeit letztlich auf die Verwendung
der Worte »hier« und ,jetzt« zuriickgefiihrt wird.

So kann festgehalten werden, dass Tugendhat die Moglichkeit der Identifizie-
rung von Gegenstinden mit der Feststellung ihrer raumzeitlichen Kontinuitét
verkniipft. Die alleinige Auszeichnung durch singuldre Termini ist nicht ausrei-
chend. Jede Gegenstandsidentifikation ldsst sich mithin in eine objektive
(Raum/Zeit) und eine subjektive (Feststellung der Raum-Zeit Kontinuitdt durch
ein Subjekt) Komponente zerlegen. Entscheidend ist, dass Tugendhat diese bei-
den Komponenten auch in der Selbstidentifikation eines Sprechers durch das

209 Ebd.

210 Was unterscheidet aber den Ausdruck >ich< von anderen deiktischen Ausdriicken?
Ein wichtiger Unterschied liegt in der Feststellung Castafiedas, dass bei richtiger
Verwendung des Wortes »ich« die Nicht-Existenz der damit bezeichneten Entitit
unmoglich ist, bzw. dass man sich mit der Bezugnahme auf diese Entitét irrt. Im
Falle von anderen deiktischen Ausdriicken ist dieser Umstand nicht gegeben, denn
wenn eine Person beispielsweise mit dem Wort »dort< auf einen bestimmten raum-
lichen Punkt Bezug nimmt, kann sie zwar einerseits das Wort richtig verwenden,
sich allerdings andererseits durchaus in Bezug auf den Ort irren. Gleiches gilt fur
andere deiktische Ausdriicke wie etwa >dies« etc.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Wort »ich« fiir notwendig hélt. Dies wird deutlich, wenn man sich vor Augen
fithrt, welchen Sinn die Antwort »ich« auf die Frage »Wer bin ich?« hat. Der
deiktische Ausdruck »ich« zeichnet in diesem Moment nichts aus, und so hélt
Tugendhat die Antwort »ich« auf die Frage »Wer bin ich?« auch nicht fiir eine
Antwort. Damit die Selbstidentifikation tatsdchlich eine inhaltliche Referenz hat,
miissen zu der subjektiven Identifikation noch Merkmale hinzutreten, die aus der
dritten Perspektive verifizierbar sind. Signifikant fiir Objektivitdt und daher auch
fiir die objektive Komponente jedweder Identifikation ist die intersubjektive U-
bereinstimmung hinsichtlich des in Frage stehenden Sachverhaltes. Nur dann,
wenn ich mir selbst Eigenschaften zuspreche, die von meinem alter ego nach-
vollzogen werden konnen, gebe ich tatsdchlich Auskunft dariiber, wer ich bin.
Das bedeutet, dass ich mir die duBerlichen Eigenschaften, die ich mir selbst zu-
schreibe, aus einer Art dritter Perspektive zuschreibe. Denn entweder glaube ich
allen anderen, dass ich blonde Haare habe, oder ich iiberpriife diese Zuschrei-
bung aus einer konstruierten dritten Perspektive (beispielsweise einen Spiegel-
blick).

Tugendhat kann nun zu den beiden anfangs gestellten Fragen zuriickkehren.

Die erste Frage nach dem Status der Identifikation mittels des Wortes »ich«
hélt er fiir beantwortet. Er ist der Ansicht, dass das Wort »ich«, nicht den Spre-
cher als solchen identifiziert, sondern ihn als aus einer dritten Perspektive identi-
fizierbaren kennzeichnet. Nur, wenn der Sprecher gleichzeitig zu der Verwen-
dung des Wortes »ich«, die Verwendung des Wortes »er« beherrscht, weil} er
selbst, was er mit »ich« kennzeichnet.”'' »Das Wort »ich« bezeichnet den letzten
Bezugspunkt aller Identifizierung, gleichwohl wird mit ihm die gemeinte Person
— der Sprecher — nicht identifiziert, aber doch als aus der »er<-Perspektive identi-
fizierbare gemeint.«*'> Dieses Verstindnis des Wortes »ich« hat allerdings weit
reichende Folgen fiir die Selbstzuschreibung der ¢-Pradikate und damit fiir die
zweite am Anfang formulierte Frage nach der Grundlage fiir das Wissen des
epistemischen Selbstbewusstseins. Wenn eine Person sich mit »ich« nur insofern
selbst bezeichnen kann, als sie weil, was es heilit, durch andere Personen mit
»er« bzw. »sie« bezeichnet zu werden, macht es auch keinen Sinn, die Grundlage
der Wahrheit des Satzes »Ich ¢« im Sinne einer inneren Wahrnehmung zu deu-
ten, denn nach dem Ansatz von Tugendhat kann der Satz nur dann richtig ver-
wendet werden, wenn der Sprecher zugleich weil3, was es bedeutet, einer anderen
Person genau diesen ¢-Zustand zuzuschreiben. Tugendhat kommt daher zu dem
(ersten) Ergebnis, dass die Verifikation der ¢-Sétze vom <Prinzip der (notwendli-
gen) veritativen Symmetrie« abhingig ist. Dieses Prinzip laute: »Der Satz »ich ¢,
wenn er von mir gedufiert wird, ist notwendigerweise genau dann wahr, wenn

211 Tugendhat hilt diese Erkenntnis fiir vereinbar mit den empirischen Ergebnissen
der Entwicklungspsychologie. (Vgl. ebd. S. 80.).
212 Ebd.S. 87

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 93

der Satz rer ¢«, wenn er von jemand anderem gedufert wird, der mit rer¢ mich
meint, wahr ist.*"

Letztendlich pladiert Tugendhat damit fiir die These, dass »die Aufkldrung
der @-Sétze in der 1. Person nur in eins mit der Aufkldrung ihrer Verwendung in
der 3. Person erfolgen«*'* kann. Anders ist es aber um den Status der Gewissheit
von ¢-Sidtzen bestellt, denn der Sprecher hat ein unmittelbares Wissen von sei-
nem ¢-Zustand, das einem Beobachter nicht in der gleichen Weise zugénglich

ist. Tugendhat spricht hier von »epistemischer Asymmetrie«*'’.

Die epistemische Asymmetrie

Das Prinzip der veritativen Symmetrie erldutert, dass die Wahrheit der
Selbstzuschreibung von Zustinden notwendig an die Perspektive einer dritten
Person gekoppelt ist. Tugendhat will damit allerdings nicht bereits die Frage be-
antwortet wissen, wann es wahr sei, dass jemand einen ¢-Zustand erlebe. Es geht
vielmehr darum, das Kriterium fiir die Verifikation der Selbstzuschreibung aus-
findig zu machen. Mit anderen Worten, nach Tugendhat ist es genau dann richtig,
dass ich einen @-Zustand erlebe, wenn der Satz »Er erlebt einen ¢-Zustand« rich-
tig ist (die Personalpronomen beziehen sich in diesem Fall natiirlich auf die glei-
che Person).

Damit stellt sich aber die Frage, ob man eine unmittelbare, nicht teilbare Ge-
wissheit des Ich von seinen @-Zustinden begriinden kann. Denn schlielich ist
die Perspektive auf mich, dhnlich wie bei Habermas, nur in Vermittlung durch
andere Subjekte moglich. Insofern der Satz »Ich, Peter, habe Angst« nur dann
wahr ist, wenn der Satz »Er, Peter, hat Angst« wahr ist, besteht keine Moglich-
keit, der Proposition des Angsthabens unterschiedliche Bedeutungen zuzuordnen,
je nachdem ob sie aus der Er- und der Ich-Perspektive formuliert wird. Das Prin-
zip der veritativen Symmetrie verbietet es also, durch Bedeutungsrelativitét einen
besonderen Zugang zu den ¢-Priadikaten anzunehmen. Dennoch bleibt eine un-
mittelbare und nicht teilbare Gewissheit des Ich von den @-Zusténden als erkla-
rungsbediirftiges Phinomen bestehen: Tugendhat bezeichnet dieses Phdnomen
als »epistemische Asymmetrie<. Die hier durchgefiihrten Uberlegungen entspre-
chen, unter verdnderter Terminologie und Perspektive, der schon erwéhnten Fra-
ge nach dem privilegierten Zugang zu den res cogitans (vgl. das Kapitel 11.3.5
Der Verlust des privilegierten Zugangs zu den res cogitans). Um einen Losungs-
ansatz fiir diesen scheinbaren Widerspruch zwischen veritativer Symmetrie und
epistemischer Asymmetrie zu entwickeln, bezieht sich Tugendhat erneut auf
Wittgenstein. Ergebnis dieser Analyse ist die These, dass es sich bei Sdtzen der
Art »Ich @« um den einzigartigen Fall assertorischer Sitze handelt, die zwar

213 Ebd. S. 88.
214 Ebd. S. 89f.
215 Ebd. S. 89.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

wahr oder falsch sein konnen, die aber dennoch nicht kognitiv sindm, d.h., dass
ein Irrtum bei dieser Klasse von Sitzen ausgeschlossen ist.

Wie ist das zu erkldren und welche Bedeutung hat es fiir das Problem der
epistemischen Asymmetrie?

Tugendhat orientiert sich zunéchst an Wittgensteins Erlduterung, dass Sétze
der Form »ich ¢« als expressive Sitze einzuordnen sind.”'” Das bedeutet, dass
sich in ithnen der Zustand ¢ — beispielsweise Schmerz — duflert und durch sie kei-
ne Préidizierung der Form a ist F stattfindet. Wiirde in den »ich @«-Sitzen eine
Pradizierung stattfinden, wiren sie also Sitze, in denen einem Ich ein Zustand
pradiziert wird, so miisste mit dem Wort »ich« tatsdchlich eine Identifizierung
vorgenommen werden, deren RechtmiBigkeit anhand eines Kriteriums zu tiber-
priifen wire. Im Zusammenhang der Erlduterungen zum Prinzip der veritativen
Symmetrie wurde allerdings schon deutlich, dass Tugendhat mit Wittgenstein der
Auffassung ist, dass mit dem Wort »ich« keine Identifizierung vorgenommen
wird.”"*

Welchen Gewissheitsstatus aber haben dann die »ich @«-Sitze? Entscheidend
fur Tugendhat ist, dass Wittgenstein diese Sdtze mit Interjektionen, also sponta-
nen Ausrufen, die einen bestimmten subjektiven Zustand zum Ausdruck bringen,
in Verbindung bringt.

Wittgensteins Grundthese ist, da3 sich die »ich ¢«-Sétze nicht wesentlich von den unartiku-
lierten Ausrufen unterscheiden; >nicht wesentlich« — das ldsst jedoch offen, daf3 sie sich
gleichwohl unterscheiden, und hier werden wir ansetzen miissen. >’

Eine Uberseinstimmung zwischen den »ich @«-Sitzen und Interjektionen bestehe
zunéchst darin, dass beide die gleichen Verwendungsregeln besitzen, beide wer-
den genau dann richtig verwendet, wenn sich die Person tatsachlich im Zustand ¢
befindet. Es bestehe allerdings, wie schon angedeutet, eine wichtige Differenz zu
den so genannten kognitiven Sdtzen, denn bei diesen fallen richtige Verwendung
und Verifikation des Sachverhaltes nicht zusammen. Anders ausgedriickt, ein as-
sertorischer Satz kann richtig verwendet werden, ohne dass damit zugleich sein
propositionaler Gehalt bestitigt wird. Wenn ich beispielsweise sage »Es regnet.«
um damit zu verdeutlichen, dass es regnet, habe ich zwar den Satz richtig ver-
wendet, dennoch kann ich mich hinsichtlich des Tatbestandes, dass es regnet, ir-
ren. Dies ist bei »ich @«-Sétzen und Interjektionen nicht der Fall, denn der Regel
gemdf verwendet, bestdtigen sie gleichzeitig implizit die Wahrheit des ausge-
driickten Sachverhaltes. Zugleich ist die Frage nach dem Wissen um die Wahr-
heit eines solchen Satzes sinnlos, denn der Sprecher ist sich in jedem Fall be-

216 Ebd. S. 131.

217 Siehe auch Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Phi-
losophie, S. 95.

218 Tugendhat, Selbstbewulitsein und Selbstbestimmung, S. 83.

219 Ebd. S. 127.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. NATURALISIERUNG DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 95

wusst, ob er die Wahrheit spricht oder nicht. Tugendhat erldutert dies, indem er
erklirt, dass »das Kriterium eines Erlebnissatzes in der 1. Person Pridsens wie
»ich habe Schmerzen« [...] daher [ist], daB er ohne weiteres umgeformt werden
kann in »ich wei, daB ich Schmerzen habe«.*’ In dieser Transformationsfihig-
keit liege zugleich der signifikante Unterschied zwischen Interjektionen und »ich
@«-Sdtzen, denn damit ein Satz als assertorisch bezeichnet werden kann, muss
diese préipositionale Formulierung vom eigentlichen Satz impliziert werden. Das
zeigt sich unter anderem daran, dass auf einen Satz wie »Ich habe Angst« im Ge-
gensatz zu Interjektionen mit Ja-Nein Stellungnahmen geantwortet werden kann.
Diese Stellungnahmen, die gleichbedeutend sind mit »Das ist wahr« bzw. »Das
ist falsch« beziehen sich allerdings nur auf die Aufrichtigkeit, Habermas wiirde
sagen »die Wahrhaftigkeit« des Sprechers und nicht auf eine argumentativ be-
griindbare Behauptung, wie dies in kognitiven Séitzen der Fall ist, denn schlie3-
lich ist die Méglichkeit des Irrtums a priori ausgeschlossen. Sitze der Form »ich
¢« sind mithin zwar assertorisch, da sie in prinzipiell bestreitbare Sétze ohne Be-
deutungsverlust umgewandelt werden konnen, sie sind jedoch nicht kognitiv, da
ein Irrtum prinzipiell ausgeschlossen ist. Das Phidnomen der jepistemischen
Asymmetrie< beschreibt also unter den genannten Bedingungen einen besonderen
Zugang zu eigenen Zustinden, der jedoch nicht durch den besonderen Status der
Introspektion, sondern durch die Interpretation der cogitationes als den Interjek-
tionen verwandte propositionale Sétze erklarbar wird.

Fassen wir zusammen: Tugendhat erkldrt zundchst in Kritik an Henrichs
Selbstbewusstseinstheorie, weshalb Sdtze der Form »ich ¢« nicht an Beobach-
tungssitze der Form »p ist F« angeglichen werden konnen. Hauptgrund hierfiir
ist, dass der Ausdruck »ich« ein Indexwort ist und daher seine richtige Verwen-
dung unter anderem mit der Féhigkeit zusammenhéngt, das Pendant (er/sie) rich-
tig verwenden zu koénnen. Nur wenn man weil3, wie die Personalpronomina der
dritten Person verwendet werden, kann man auch das Wort »ich« richtig verwen-
den. Daraus leitet er das Prinzip der veritativen Symmetrie ab, welches die
Wahrheitsbedingungen des Ich-Bezugs innerhalb der »ich @«-Sétze bestimmt.
Dadurch entsteht die Frage, wie es zu erkléren ist, dass das Subjekt dennoch eine
besondere Gewissheit seiner @-Zustinde hat. Tugendhat erklédrt dies nicht, wie
die traditionelle Bewusstseinstheorie durch den Begriff der Vorstellung bzw. Int-
rospektion, sondern durch den Verweis auf den Zusammenhang von Wahrheits-
bedingung und Verwendungsregeln der cogitationes.

Inwiefern kann der Entwurfs von Tugendhat im Vergleich zu dem Konzept
von Habermas hier von Nutzen sein? Wichtig ist zundchst, dass die »Sakularisie-
rung des Selbstbewusstseins«, und die ihr zugrunde liegende Annahme einer so-
zialen Vermittlung im Wissen des Selbstbewusstseins um sich selbst in beiden
Theorien vertreten wird. Dies wird unter anderem aus den Ubereinstimmungen

220 Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philosophie, S.
96.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

beider Theoretiker hinsichtlich der Analyse jener Aporien deutlich, die sich aus
den Theorien ergeben, an deren methodischem Anfang das vereinzelte Subjekt
steht und deren Durchfiihrung sich bis in Details am Subjekt-Objekt Modell ori-
entiert. Auch ist es das Ziel beider Philosophen, diese Aporien zu iiberwinden
und sie in eine sinnvolle und nachvollziehbare Argumentation zu {iberfithren. Um
diese Absichten umzusetzen, bezieht sich Habermas vor allem auf das behavio-
ristisch-naturalistische Konzept von Georg Herbert Mead, Tugendhat orientiert
sich stark an Wittgensteins Gebrauchtheorie der Bedeutung. Dabei verfolgt die
vorliegende Arbeit mit der Darstellung des Ansatzes von Tugendhat nicht die
Absicht, einen prinzipiellen Vorzug Wittgensteins gegeniiber Mead bei der Lo-
sung der Probleme bewusstseinsphilosophischer Aporien zu behaupten. Die Ab-
sicht dieses Kapitels besteht vielmehr in einem Hinweis darauf, dass der Versuch
einer nachmetaphysischen Selbstbewusstseinstheorie zwar nicht auf die Trans-
formation egologischer Theorien des Selbstbewusstsein®*' verzichten kann, dass
es jedoch trotz Ubereinstimmungen in der Analyse der Problemlage méglich ist,
einen Losungsansatz jenseits von Meads naturalistischen Thesen zu entwerfen.
Die Aufgabe weiterfithrender Analysen wire unter anderem, zu kldren, inwiefern
durch die Orientierung an Wittgenstein eine spezifische Form des Sprachpositi-
vismus entsteht und wie dieser durch Habermas’ Ansatz relativiert werden kann.
Festgehalten werden muss jedoch, dass aus Sicht beider Theoretiker eine nach-
metaphysische Ethik sich nicht mehr auf egologische Theorien des Selbstbe-
wusstseins beziehen kann, insofern sie von metaphysischen Argumenten tatséch-
lich unabhingig sein mochte.

221 Siehe dazu auch Paimann, Rebecca: Formale Strukturen der Subjektivitit: Egolo-
gische Grundlagen des System der Transzendentalphilosophie bei Kant und Hus-
serl, Hamburg: Meiner 2002.

am 14.02.2028, 08:56:40.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

