5. Fazit und Schlussbetrachtungen

In dieser Arbeit habe ich die Emanzipationsstrategien der Frauen im DMB untersucht.
Dabei bin ich von Ute Planerts These ausgegangen, dass die deutsche Frauenbewe-
gung auch auflerhalb der Frauenvereine in die Gesellschaft hineingewirkt hat. Die
gesellschaftliche Antwort auf die Frauenbewegung war jedoch nicht nur organisier-
ter Antifeminismus — wie Planert es in ihrer jahrzehntelangen Forschung aufzeigt —,
sondern auch unorganisierte weibliche Emanzipation und gesteigerte Partizipation in
anderen gesellschaftlichen Umgebungen als der Frauenbewegung. Exemplarisch habe
ich das am DMB, dem prominenten Reformverein des beginnenden 20. Jahrhunderts
gezeigt, den Ernst Haeckel 1906 als antiklerikalen Verein griindete. An seinem Bei-
spiel wird deutlich, wie die Emanzipationsbestrebungen der Frauenbewegung in die
Reformbewegung hineinwirkten.

Ich arbeite mit einem weiten Emanzipationsbegriff, der die Ausweitung weibli-
cher Agency ganzheitlich auf allen gesellschaftlichen Ebenen umfasst und nicht nur
auf die politischen Forderungen der organisierten Frauenvereine achtet. Emanzipati-
on beinhaltet soziale, wirtschaftliche und sittentheoretische Aspekte auf personlich-
familidrer und 6ffentlich-gesellschaftlicher Ebene.

Die Arbeit orientiert sich deshalb an drei Methoden, um verschiedenen Ebenen der
Frauenemanzipation im Bund abzubilden. Die Monistinnen emanzipierten sich in prak-
tischer und theoretischer Weise, indem sie sich den Raum nahmen, sich aufindividueller
Ebene zu emanzipieren. Die Hauptquellen der Arbeit sind die monistischen Zeitschrif-
ten und die Korrespondenzen der Frauen im DMB mit fithrenden Monisten, wobei der
Fokus vor allem auf den Briefen an und von Ernst Haeckel liegt, da dieser niederschwel-
lig fiir die Frauen erreichbar war. Die erste und die dritte Methode der Arbeit setzen auf
der praktischen Ebene an. Indem sie die Korrespondenzen der Monistinnen mit fithren-
den Monisten analysiert, vollzieht die Kollektivbiografie die Funktionen der Frauen im
Bund und ihre Beziehungen zu Entscheidern im DMB nach. Die Netzwerkanalyse be-
trachtet die Beziehungen der Frauen im Bund untereinander. Die Zeitschriftenanalyse
untersucht als zweite Methode auf theoretischer Ebene die Frauenbilder, die die monis-
tischen AutorInnen in den Vereinszeitschriften 6ffentlich vertraten. Die monistischen
Zeitschriften geben auf theoretischer Ebene Auskunft iiber das monistische Frauenbild
in Ehe und Familie, Bildung und Beruf und die Kollektivbiografien sowie die Netzwerk-

https://dol.org/1014:361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

350

Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiosen Reformbewegung

analyse, die die Arbeit anhand der Korrespondenzen der Frauen mit Haeckel untersucht
hat, geben Aufschluss iiber die praktische Verortung der Frauen in der Vereinspraxis des
DMB.

Die Frauenbiografien sind ein methodischer Zugang, der es erméglicht, den Ver-
gleich der Biografien vorzubereiten und die Frauen anschliefend sogar in drei proto-
typische Monistinnenfiguren einzuteilen. So ist es moglich, fiir die Stichprobe der zwdlf
Monistinnen eine Aussage iiber ihre Situation im Bund zu titigen, die sich mutmafilich
zumindest teilweise auch auf die Gesamtheit der Monistinnen im Bund tibertragen lisst,
tiber die die Quellen keine direkten Informationen bereithalten. Die Historische Netz-
werkanalyse vertieft die Betrachtung der praktischen Frauenrolle im Bund unter dem
Aspekt der weiblichen Interaktion im Verein.

Innerhalb der drei identifizierten Gruppen der Haeckelverehrerinnen, Kinstlerin-
nen und politischen Aktivistinnen gab es jeweils gruppenspezifische Emanzipations-
strategien, die auf individueller Ebene funktionierten. Die Frauen im DMB waren sogar
— und hier erfiillen die Analyseergebnisse doch wieder die enge Definition von Eman-
zipation - auf Gruppenebene emanzipiert, denn sie handelten zwar nur fiir sich selbst,
um ihre eigene 6ffentliche Wirksambkeit auszubauen, und hatten in ihren emanzipativen
Bestrebungen keine Gruppenperspektive; doch andererseits waren die emanzipativen
Handlungsmuster gruppenspezifisch und hatten somit doch stellvertretenden Charak-
ter fiir die jeweilige Gruppe. Das trifft fiir die politischen Aktivistinnen und speziell die
Frauenrechtsaktivistinnen in besonderem Mafie zu, wenn sie eine neue sexuelle Ethik
unterstiitzten und forderten, unverheiratete Miitter zu fordern, und so fiir alle Frau-
en Verbesserungen foérderten. Und auch die Kinstlerinnen arbeiteten im DMB zwar
am Aufbau individueller beruflicher Netzwerke, doch waren auch sie untereinander
vernetzt und bereicherten so die Netzwerke ihrer Freundinnen.

Diese Ergebnisse leisten einen Beitrag zur Frage, wie sehr sich die kaiserliche Ge-
sellschaft auf ihrem Weg in die Moderne veranderte und wie diese weiblichen Emanzi-
pationsbestrebungen auch auflerhalb der Frauenvereine iiber die Reformbewegung in
die Gesellschaft hineinwirkten. Es ist auch ein Zeichen der Modernitit, dass die Monis-
tinnen in den DMB eingebunden waren und dass es dazu keiner politischen Regelungen
bedurfte. Einschnitte in der Chronologie der Frauenrechte beeinflussten die Emanzipa-
tionsstrategien der Monistinnen nicht: Weder das Reichsvereinsgesetz von 1908 noch die
Einfithrung des Frauenwahlrechts 1919 waren Voraussetzungen fir weibliche Aktivitit
im DMB oder verinderten diese grundlegend. Die politisch aktiven Frauen veréffentlich-
tennichterstab1908 in den monistischen Vereinszeitschriften, Helene Stocker griindete
den Bund fir Mutterschutz bereits 1904; die monistischen Kiinstlerinnen kniipften ih-
re beruflichen monistischen Kontakte unabhingig von ihrer Vereinstitigkeit durch Le-
sezirkel und personliche Kontakte mit Haeckel und anderen Monisten; und schliefilich
besuchten die Haeckelverehrerinnen zwar keine monistischen Vereinsversammlungen,
jedoch zahlreiche monistische Veranstaltungen und Diskussionsvortrige.

Die Arbeit kommt zu dem Schluss, dass die weibliche Emanzipation im DMB von
zwei wesentlichen Spannungen geprigt war, die sie im Folgenden zusammenfasst. Auf
der Suche nach einem Begriff, der die Vielfiltigkeit der Analyseergebnisse und die Span-
nungen um die Emanzipation der Frauen im DMB passend beschreibt, stiefd ich auf den

https://dol.org/1014:361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Fazit und Schlussbetrachtungen

Begriff der Ambivalenz.' Ambivalenz ist hier als alltagssprachlicher Begriff zu verstehen,
der heute vor allem Doppelwertigkeit und Mehrdeutigkeit bedeutet. Die Arbeit entdeck-
te zwei Ambivalenzen der Rolle, die Frauen im DMB spielten. Diese sind sowohl theo-
retischer als auch praktischer Natur. Die erste Ambivalenz betrifft die Emanzipations-
strategien der Monistinnen selbst. Die zweite Ambivalenz besteht im monistischen Ge-
schlechterverstindnis und im Umgang des DMB mit Frauen im Bund, deren Ideen und
Leben, also mit seiner Reaktion auf die weibliche Emanzipation.

5.1 Unterschiedliche Einstellungen zur weiblichen Emanzipation
unter den Monistinnen. Drei Emanzipationsstrategien

Die erste Ambivalenz im Zusammenhang der weiblichen Emanzipation mit dem Monis-
tenbund ist, dass die Bandbreite der Emanzipation im Bund enorm grofd war. Zwar ist
die Stichprobe der Kollektivbiografie mit zwélf Frauen sehr klein, denn es gab nicht viele
Frauen im Bund und noch weniger, zu denen Quellen erhalten sind. Doch bereits in die-
ser kleinen Stichprobe lassen sich drei Gruppen von Frauen ausmachen, deren Emanzi-
pationsstrategien sehr unterschiedlich sind. Die Frauen, die auf Grund ihrer Verehrung
fiir Haeckel und seiner Theorien Monistinnen geworden sind, entsprachen der monisti-
schen Kulturtheorie am meisten. Sie waren ofter Miitter und Hausfrauen und die Arbeit
nennt ihren Prototypen >sHaeckelverehrerin«. Die politischen Aktivistinnen hingegen wa-
ren starker politisch emanzipiert, denn sie alle gingen einer Erwerbsarbeit nach, hatten
offentliche Reichweite und mussten oftmals keinen familidren Verpflichtungen wie Kin-
derbetreuung nachkommen. Die Kiinstlerinnen waren eine Zwischengruppe. Die Frau-
en im Monistenbund stellten eine heterogene Gruppe mit unterschiedlichen Motivatio-
nen und Ansichten beziiglich der Frauenfrage dar und bedingten somit ambivalente Ver-
einsmeinungen iiber Rollenzuschreibungen an Frauen in Gesellschaft und Familie. Sie
hatten auch verschiedene Emanzipationsvorstellungen.

Mit unterschiedlichen individuellen gruppenspezifischen Emanzipationsstrategien
nutzten sie den Monistenbund zur Verbesserung ihrer privaten Situation, um sich
selbststindiger zu machen, oder sogar, um mehr 6ffentliche Reichweite zu erlangen.
Sie emanzipierten sich von ihren geschlechtlich bedingten Benachteiligungen in den
Feldern Bildung, Erwerbsarbeit und 6ffentlicher Reichweite.

Die Haeckelverehrerinnen wihlten die Strategie, sich durch den Austausch mit Hae-
ckel weiterzubilden und sich so zu emanzipieren. Friederici und vor allem Daxenbich-
ler tauschten regelmifiig Literaturempfehlungen mit ihm aus und erhielten von Hae-

1 Vgl. 0. A, Art. Ambivalenz, in: Digitales Worterbuch der deutschen Sprache, https://www.dwds.d
e/wb/Ambivalenz [zuletzt abgerufen: 13.08.2023]. Der Begriff kommt urspriinglich aus der Psych-
iatrie: »Gleichzeitiges Bestehen miteinander unvereinbarer Gefiihle, Vorstellungen, Wiinsche und
Absichten.« (Peter, Uwe Henrik, Art. Ambivalenz, in: Ders., Lexikon Psychiatrie, Psychotherapie,
Medizinische Psychologie, 6., vollig neu bearbeitete und erweiterte Auflage, Urban & Fischer:
Miinchen/lena 2007, S. 24.) Der schweizerische Psychiater Eugen Bleuler hatte ihn erstmalig ein-
gefiithrt. (Vgl. Bleuler, Eugen, Ambivalenz, in: Bleuler, Manfred (Hg.), Beitrage zur Schizophrenie-
lehre der Ziiricher Psychiatrischen Universitatsklinik Burghélzli (1902—1971), Darmstadt: Wissen-
schafliche Buchgesellschaft, S. 85-97.)

https://dol.org/1014:361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. /dele Acces

351


https://www.dwds.de/wb/Ambivalenz
https://www.dwds.de/wb/Ambivalenz
https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Ambivalenz
https://www.dwds.de/wb/Ambivalenz

352

Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiosen Reformbewegung

ckel sogar postalisch ganze Biicher zur Lektiire zugeschickt. Das war angesichts ihrer
nicht-universitiren Bildung vor allem im Bereich der Naturwissenschaften eine intellek-
tuelle Bereicherung, die anderen, nicht monistisch interessierten Frauen nur zuteil wur-
de, sofern sie den fiir damalige Umstinde ungewohnlichen Weg gingen und ab 1909 in
Deutschland naturwissenschaftliche Ficher an den Universititen studierten, was selten
vorkam. Zudem mussten Frauen, die andere Wege der héheren Bildung als den des Leh-
rerinnenseminars einschlugen, oft mit gesellschaftlichem und elterlichem Widerstand
rechnen, wie es beispielsweise bei Adele Schreiber der Fall war. Haeckels Schreiben bo-
ten eine niederschwellige Alternative zum Hochschulstudium, durch die die Frauen sich
weiterbilden konnten. Zudem war der Kontakt zu Haeckel nicht nur kulturelles Kapital
fiir seine Verehrerinnen, da sie sich bildeten und eine Verbindung zu einem in der Of-
fentlichkeit stehenden Universititsprofessor hatten. Von Crompton profitierte auch fi-
nanziell in ihrer gesamten Biografie durch Kredite von ihrem Freund und als Kiinstlerin
von seinen Empfehlungsschreiben. So handelte es sich bei den Haeckelverehrerinnen auf
den ersten Blick um unbedeutende Frauen, die als glithende Jingerinnen oder als selbst-
bezeichnete Adoptivtdchter in naiver Weise ihr Idol verehrten. Doch bei genauerem Hin-
sehen wird klar, dass sie nicht hilflos waren, sondern durch ithre Emanzipationsstrategie
ihre praktischen Handlungsfelder gezielt und kalkuliert ausweiteten.

Die Kiinstlerinnen fanden ihre Emanzipationsnische durch bekannte und gut ver-
netzte Monisten als Mentoren. Sie nutzten ihre Kontakte im Monistenbund, um ihre
berufliche Zukunft zu verbessern. So suchten delle Grazie, Stonawski und Holgers ak-
tiv die Nihe zu Monisten wie Haeckel, Carneri und Dodel und erweiterten dadurch ihre
beruflichen Netzwerke. Auch sie tauschten sich mit Haeckel iiber Literatur, Philosophie
und Naturwissenschaften aus, sodass sie wie die prototypischen Haeckelverehrerinnen
gleichzeitig auch ihre Bildung ausbauten. Sie weiteten also ihre Handlungsfelder in den
Bereichen Beruf und Bildung aus.

Die Frauenrechtsaktivistinnen — gemeint sind hier auch allgemein die politisch ak-
tiven Monistinnen — weiteten ihre Agency vor allem dadurch aus, dass sie ihre Forderun-
gen nach mehr Frauenrechten in monistischen und anderen Zeitschriften artikulierten.
Hierftr bot ihnen der Monistenbund mit seinen Vereinspublikationsorganen eine 6f-
fentliche Bithne. Manchmal forderten die politisch ohnehin aktiven Frauen wie Stocker
und Altmann-Bronn auch eine groflere politische Bithne, als die Zeitschriftenredaktio-
nen bereit waren, ihnen zu geben. Jedenfalls forderten sie Offentlichkeit und bekamen
sie in einigen Fillen auch. Das war fiir ihre Erwerbsarbeit als politische Publizistinnen
zutriglich. Somit emanzipierten sich die politisch aktiven Monistinnen durch den Mo-
nistenbund in den Bereichen Erwerbsarbeit und Offentlichkeitswirksamkeit.

Die Arbeit zeigt, dass individuelle Emanzipationsstrategien gruppenintern ein Sys-
tem hatten: Sie wollten nicht nur teilnehmen, sondern die Kiinstlerinnen wollten auch
gleiche berufliche Netzwerke haben wie Minner und die Frauenrechtsaktivistinnen
wollten 6ffentlich fiir eine neue Sexualmoral eintreten, also die soziale und wirtschaftli-
che Stellung aller Frauen verbessern. Die Forderungen der Kiinstlerinnen galten durch
ihre Vernetzung fir die gesamte Gruppe aus Kiinstlerinnen und die Forderungen der
politischen Aktivistinnen betrafen alle Frauen. Auch wenn die Haeckelverehrerinnen nur
in ihrem eigenen Bildungsinteresse und ohne Vernetzung mit anderen Frauen mit Hae-
ckel in Briefaustausch traten, ging das Streben vieler Monistinnen nach Partizipation

https://dol.org/1014:361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Fazit und Schlussbetrachtungen

also durchaus iiber die individuelle Ebene hinaus und reichte in den gesellschaftlichen
Aspekt der Agency hinein.

Ein moglicher Kritikpunkt an der Einschitzung der Arbeit, dass die Monistinnen
emanzipiert waren, liegt in der Frage, warum der Fokus der weiblichen Emanzipation im
DMB auf Ernst Haeckel und somit auf einem Mann lag. Zwei Argumente sprechen ge-
gen diese Kritik: Erstens hatten die Frauen gruppenspezifische ausgereifte Emanzipati-
onsstrategien, fiir die sie Haeckel brauchten. Das Verhiltnis zwischen den Monistinnen
und Haeckel war symbiotisch: Sie verehrten ihrensLehrer<und erhielten dafiir Vorteile in
Bildung und Beruf. Aber das bedeutet nicht, dass Frauen nicht emanzipiert waren, nur
weil sie Haeckels Hilfe fiir ihre Emanzipationsstrategien brauchten. Die Monistinnen
forderten alle der aufgezeigten Emanzipationsstrategien selbststindig und eigeninitia-
tiv ein. Es brauchte die Hilfe von (reformwilligen) Mdnnern, um Strukturen, die Frauen
ausschlossen und von Macht wie 6ffentlicher Reichweite, Wissen oder beruflichen Netz-
werken fernhielten, aufzubrechen. Betrachtet man die weiblichen Emanzipationsstrate-
gien im DMB, kommt man auf Grund ihrer relationalen Geschlechtlichkeit nicht darum
herum, auch die Reaktionen der Minner im Bund zu betrachten.

Zweitens bestand die Emanzipation der Monistinnen nicht nur in der Bitte an Hae-
ckel, ihnen diese zu ermoglichen. Die Frauen suchten Zugang zum DMB und nicht nur
zu Haeckel, um gesellschaftlichen Einfluss zu erlangen. Vor allem Helene Stocker korre-
spondierte in ihren Kooperationsverhandlungen mit dem DMB vor allem mit Wilhelm
Ostwald. Und auch einige andere Frauen standen mehr mit Carneri oder Dodel im Aus-
tausch und somit mit anderen fithrenden Monisten als mit Haeckel. Auch die Netzwerk-
analyse unterstiitzt dieses Argument: Frauen haben aus unterschiedlichen Griinden und
unabhingig voneinander an Haeckel geschrieben. Sie suchten also nicht ausschliefilich
und nicht in organisierter Weise den Kontakt zum Ehrenvorsitzenden des Bunds.

Diese erste Ambivalenz der unterschiedlichen Emanzipationsstrategien zeigt, dass
die Frauen selbst nicht einig iiber die Frauenemanzipation waren, sich jedoch - jede
Gruppe auf ihre eigene Art — an minnlich dominiertem wissenschaftlichem, berufli-
chem und 6ffentlichem Austausch beteiligen wollten und diesen auch prigen wollten,
sich also aus der minnlichen Bevormundung in Sachen Bildung, Beruf und Publizistik
16sen wollten.

Insofern kann der DMB als moderner Verein bezeichnet werden, da er den Frauen
eine Plattform bot, ihre Agency in diesen Bereichen auszuweiten. Doch inwieweit er die
Frauenemanzipation in Theorie und Praxis wirklich unterstiitzte und welche Bestrebun-
gen nur weibliche Versuche blieben, sich zu emanzipieren, zeigt die zweite Ambivalenz.

5.2 Die Ambivalenzen im DMB: Frauen als dffentliche Modernitatstreiber und
hausliche Miitter - monistischer Anspruch und praktischer Widerspruch

Der Monistenbund vertrat als naturwissenschaftlicher Bund das Ziel, seine Weltan-
schauung ausschlieflich monistisch aus der beobachtbaren Welt und mit den Natur-
wissenschaften zu erkliren. Er lehnte jeglichen Dualismus ab, um die Welt zu erkliren.
Doch nicht nur die religiés-jenseitige Sinnstiftung durch Gott, sondern auch weltliche
Dualismen widersprechen dem Monismus. Vor diesem Hintergrund ist der Wider-

https://dol.org/1014:361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. /dele Acces

353


https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

354

Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiosen Reformbewegung

spruch, dem die MonistInnen in ihrem Frauenbild und in ihrem Umgang mit Frauen in
doppelter Weise unterlagen, bemerkenswert.

Der Vergleich der monistischen mit der kirchlichen Frauenvorstellung zeigt, wie
dhnlich sich beide Ansichten im Ergebnis sind. Beide vertreten die traditionelle An-
sicht, dass Frauen in den privaten Haushaltsbereich geh6ren und schreiben Frauen das
Muttersein als natiirliche Aufgabe zu. Frauen sollten nicht erwerbstitig sein und somit
bestand auch fiir MonistInnen kein Grund, sich in besonderem Mafe fiir Frauenbil-
dung zu engagieren. Zwar referierten die christlichen AutorInnen des beginnenden 20.
Jahrhunderts auf eine religios begriindete Geschlechterordnung, wihrend die Monis-
tlnnen in den untersuchten monistischen Zeitschriften auf die naturphilosophische
monistische Kulturtheorie verwiesen, doch das Ergebnis bleibt trotz der unterschied-
lichen Argumentation gleich. Diese Feststellung ist insofern bemerkenswert, als dass
die kirchlichen VertreterInnen und die MonistInnen eigentlich in einem strengen welt-
anschaulichen Machtkampf um die gesellschaftliche Deutungshoheit standen. Dieser
bildet sich in dem Konflikt zwischen dem Monistenbund, der Darwins Evolutionstheorie
verbreiten wollte, und dem evangelischen Keplerbund ab, der die naturwissenschaft-
lichen Erkenntnisse religiés deuten wollte und die Evolutionstheorie ablehnte. Die
MonistInnen lehnten alle Offenbarungsreligionen als unwissenschaftlich ab und ver-
traten trotzdem deren traditionelle dualistische Geschlechterrollenvorstellungen, da sie
der biirgerlichen Geschlechterordnung entsprachen, der auch die MonistInnen selbst
anhingen.

Die MonistInnen lsten also die religiése Begriindung der Geschlechterzuschrei-
bungen durch eine naturwissenschaftliche Begriitndung ab. Der Geschlechterdualismus
blieb trotz anderen Argumenten auch im DMB erhalten — auch wenn die wenigen
Frauenrechtsaktivistinnen im Bund die Situation der Frauen grundsitzlich verbessern
wollten und Rollenbilder zumindest aufweichten. Das monistische Frauenbild selbst
ist also ambivalent, weil es mit dem Frauenbild des traditionellen kirchlichen Feinds
gemein ist. Denn die MonistInnen brachen nur mit den christlichen Traditionen, die
biirgerliche Geschlechterordnung iitbernahmen sie.

Die monistische Sicht auf Frauen stellt sich als ambivalent dar: Einerseits hatte das
traditionelle Frauenbild Bestand und die fithrenden Monisten gingen nur insofern Ko-
operationen mit den Frauenrechtsaktivistinnen im Bund ein, wie es keine >itbermaflige«
Reprisentation des Monistenbunds durch Frauen nach auflen vermittelte. Andererseits
hatten die Frauenrechtsaktivistinnen wie Stocker und Schreiber und die MonistInnen
den gemeinsamen kirchlichen Weltanschauungsfeind, der einerseits gegen ein moder-
nes Frauenbild und andererseits gegen eine auf Naturwissenschaften fuflende Weltan-
schauung eintrat. Zwar vertraten nicht nur die Kirchen, sondern die gesamte Gesell-
schaft im beginnenden 20. Jahrhundert und somit auch die biirgerliche Frauenbewe-
gung das dualistische Geschlechterbild. Dennoch ist hier zu betonen, dass einige Frau-
enrechtsaktivistinnen wie Helene Stocker und Adele Schreiber Frauen eine eigenstin-
digere und somit modernere Rolle zusprachen als die christliche Frauenbewegung und
die Kirchen. Die gemeinsame Feindschaft von progressiveren Frauenrechtsaktivistinnen
und Monisten gegen antireformerische christliche Einfliisse erklirt ihre Freundschaft.
So gingen namhafte politische Aktivistinnen 6ffentliche Beziehungen zum Monisten-
bund ein und publizierten in seinen Publikationsorganen.

https://dol.org/1014:361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Fazit und Schlussbetrachtungen

Insofern stellt der Umgang der Monisten mit éffentlich wirksamen Frauen einen Wi-
derspruch im Widerspruch dar: Zum einen schrieben die MonistInnen auf Grund ihres
Geschlechterdualismus Frauen eine andere gesellschaftliche Rolle als den Minnern zu.
Somit widersprachen sie ihrem monistischen Grundsatz, indem sie in der Geschlechter-
frage dualistisch dachten. Zum anderen widersprachen die fithrenden Monisten in zwei-
ter Linie ihrem Geschlechterdualismus selbst, wenn sie Frauen wie Stocker eine (wenn
auch genau abgesteckte) 6ffentliche Bithne in ihren Zeitschriften boten, da sie so ihrer
klaren Vorstellung von der Frau als Mutter, die eben nicht 6ffentlich wirkt, widerspra-
chen und sie zu Modernititstreibern machten.

Die fithrenden Monisten sahen in den Monistinnen keineswegs gleichberechtigte Part-
nerinnen, die im Kampf gegen die Kirche mit ihnen kooperierten. Eine solche Annah-
me fokussiert auf die weltanschaulichen Gemeinsamkeiten der Frauenrechtsaktivistin-
nen im Monistenbund und der iibrigen MonistInnen sowie die Kooperationen dieser
beiden Gruppen in den monistischen Zeitschriften.” Sie blendet allerdings aus, wie oft
die Frauen im Bund eben nicht die Reichweite erhielten, die sie forderten und fiir die
sie angesichts ihrer politischen Aktivitit auflerhalb des Bunds qualifiziert waren. Ost-
wald und Haeckel waren vielmehr Patriarchen, die die Akteurinnen der Frauenbewegung
fiir ihren Zweck benutzten, um mit ihnen als Werkzeug den Monismus zu popularisieren.
Doch das beruhte auf Gegenseitigkeit; das gleiche galt fiir die Frauen umgekehrt eben-
falls: Schreiber und Stdcker nutzten ihre Kontakte und die Publikationsmoglichkeiten
im Bund auch, um fiir ihre Ziele zu werben und arbeiteten somit auch mit Kalkiil mit
dem DMB zusammen. So nutzten die Monistinnen — wie die erste Ambivalenz zeigt —
den Bund, um ihre personliche Agency in den Bereichen Bildung, Beruf und Offentlich-
keit auszuweiten. Der Monistenbund hatte selbst kein ausgearbeitetes Programm fir
die Frauenemanzipation. Er mag keine Speerspitze des Fortschritts fiir die politischen
Frauenrechtsaktivistinnen gewesen sein. Doch die Arbeit zeigt, wie agil die Monistin-
nen jede individuelle Emanzipationsstrategie mit den fithrenden Monisten aushandel-
ten. Monistinnen und Monisten waren eher niitzliche Verbiindete als gleichberechtigte
Partner.

Die Arbeit zeigt, dass Frauen in patriarchalen Gesellschaften ihre Forderungen
nach Emanzipation besser durchsetzten konnten, wenn sie sich solidarisierten und
Fithrungsrollen in Vereinen einnahmen, wie es im Bund Deutscher Frauenvereine der
Fall war. So machte sich im DMB unter den Frauen eine Ohnmachtsstimmung breit,
die schon Claudia Honegger beschreibt.> Alle Frauen nutzten (teilweise vergeblich)
ihre Kontakte zu fithrenden minnlichen Vereinsanfiihrer, die tief in der monistischen
Szene verankert waren. Dabei bauten sie ihre Handlungsspielriume im Rahmen ihres
biirgerlichen Habitus aus, vor allem durch die biirgerliche Briefkultur und ihre Artikel
in den monistischen Zeitschriften, die ebenfalls der biirgerlichen Vorstellung von hoher

2 Vgl. zum Beispiel Leber, Christoffer, Arbeit am Weltritsel. Religion und Sikularitit in der Monis-
musbewegung um 1900, Géttingen 2020, S. 294f.

3 Vgl. Honegger, Claudia/Heintz, Bettina, Zum Strukturwandel weiblicher Widerstandsformen im
19. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 1981, S. 9.

https://dol.org/1014:361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. /dele Acces

355


https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

356  Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiosen Reformbewegung

Bildung und schriftstellerischer Titigkeit entsprachen.* Die Monistinnen agierten also
im Rahmen zeitgendssischer Zuschreibungen an Frauen, auch wenn viele von ihnen
versuchten, diese aufzubrechen.

4 Vgl. zum biirgerlichen Habitus Kocka, Jirgen, Das europiische Muster und der deutsche Fall, in:
Ders. (Hg.), Biirgertum im 19. Jahrhundert (Einheit und Vielfalt Europas, Bd. 1), Vandenhoeck &
Ruprecht: Gottingen 1995, S.11-78 und vgl. zur biirgerlichen Briefkultur Hiibinger, Gangolf, Brief-
kultur(en) im blrgerlichen Zeitalter, in: Berg, Matthias/Neuhaus, Helmut (Hgg.), Briefkultur(en)
in der deutschen Geschichtswissenschaft zwischen dem 19. und 21. Jahrhundert (Schriftenreihe
der Historischen Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 106), Van-
denhoeck & Ruprecht: Gottingen 2021, S. 25-36.

https://dol.org/1014:361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

