
5. Fazit und Schlussbetrachtungen  

In dieser Arbeit habe ich die Emanzipationsstrategien der Frauen im DMB untersucht. 
Dabei bin ich von Ute Planerts These ausgegangen, dass die deutsche Frauenbewe
gung auch außerhalb der Frauenvereine in die Gesellschaft hineingewirkt hat. Die 
gesellschaftliche Antwort auf die Frauenbewegung war jedoch nicht nur organisier
ter Antifeminismus – wie Planert es in ihrer jahrzehntelangen Forschung aufzeigt –, 
sondern auch unorganisierte weibliche Emanzipation und gesteigerte Partizipation in 
anderen gesellschaftlichen Umgebungen als der Frauenbewegung. Exemplarisch habe 
ich das am DMB, dem prominenten Reformverein des beginnenden 20. Jahrhunderts 
gezeigt, den Ernst Haeckel 1906 als antiklerikalen Verein gründete. An seinem Bei
spiel wird deutlich, wie die Emanzipationsbestrebungen der Frauenbewegung in die 
Reformbewegung hineinwirkten. 

Ich arbeite mit einem weiten Emanzipationsbegriff, der die Ausweitung weibli
cher Agency ganzheitlich auf allen gesellschaftlichen Ebenen umfasst und nicht nur 
auf die politischen Forderungen der organisierten Frauenvereine achtet. Emanzipati
on beinhaltet soziale, wirtschaftliche und sittentheoretische Aspekte auf persönlich- 
familiärer und öffentlich-gesellschaftlicher Ebene. 

Die Arbeit orientiert sich deshalb an drei Methoden, um verschiedenen Ebenen der 
Frauenemanzipation im Bund abzubilden. Die Monistinnen emanzipierten sich in prak
tischer und theoretischer Weise, indem sie sich den Raum nahmen, sich auf individueller 
Ebene zu emanzipieren. Die Hauptquellen der Arbeit sind die monistischen Zeitschrif
ten und die Korrespondenzen der Frauen im DMB mit führenden Monisten, wobei der 
Fokus vor allem auf den Briefen an und von Ernst Haeckel liegt, da dieser niederschwel
lig für die Frauen erreichbar war. Die erste und die dritte Methode der Arbeit setzen auf 
der praktischen Ebene an. Indem sie die Korrespondenzen der Monistinnen mit führen
den Monisten analysiert, vollzieht die Kollektivbiografie die Funktionen der Frauen im 
Bund und ihre Beziehungen zu Entscheidern im DMB nach. Die Netzwerkanalyse be
trachtet die Beziehungen der Frauen im Bund untereinander. Die Zeitschriftenanalyse 
untersucht als zweite Methode auf theoretischer Ebene die Frauenbilder, die die monis
tischen AutorInnen in den Vereinszeitschriften öffentlich vertraten. Die monistischen 
Zeitschriften geben auf theoretischer Ebene Auskunft über das monistische Frauenbild 
in Ehe und Familie, Bildung und Beruf und die Kollektivbiografien sowie die Netzwerk

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


350 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung

analyse, die die Arbeit anhand der Korrespondenzen der Frauen mit Haeckel untersucht
hat, geben Aufschluss über die praktische Verortung der Frauen in der Vereinspraxis des
DMB.

Die Frauenbiografien sind ein methodischer Zugang, der es ermöglicht, den Ver
gleich der Biografien vorzubereiten und die Frauen anschließend sogar in drei proto
typische Monistinnenfiguren einzuteilen. So ist es möglich, für die Stichprobe der zwölf
Monistinnen eine Aussage über ihre Situation im Bund zu tätigen, die sich mutmaßlich
zumindest teilweise auch auf die Gesamtheit der Monistinnen im Bund übertragen lässt,
über die die Quellen keine direkten Informationen bereithalten. Die Historische Netz
werkanalyse vertieft die Betrachtung der praktischen Frauenrolle im Bund unter dem
Aspekt der weiblichen Interaktion im Verein.

Innerhalb der drei identifizierten Gruppen der Haeckelverehrerinnen, Künstlerin
nen und politischen Aktivistinnen gab es jeweils gruppenspezifische Emanzipations
strategien, die auf individueller Ebene funktionierten. Die Frauen im DMB waren sogar
– und hier erfüllen die Analyseergebnisse doch wieder die enge Definition von Eman
zipation – auf Gruppenebene emanzipiert, denn sie handelten zwar nur für sich selbst,
um ihre eigene öffentliche Wirksamkeit auszubauen, und hatten in ihren emanzipativen
Bestrebungen keine Gruppenperspektive; doch andererseits waren die emanzipativen
Handlungsmuster gruppenspezifisch und hatten somit doch stellvertretenden Charak
ter für die jeweilige Gruppe. Das trifft für die politischen Aktivistinnen und speziell die
Frauenrechtsaktivistinnen in besonderem Maße zu, wenn sie eine neue sexuelle Ethik
unterstützten und forderten, unverheiratete Mütter zu fördern, und so für alle Frau
en Verbesserungen förderten. Und auch die Künstlerinnen arbeiteten im DMB zwar
am Aufbau individueller beruflicher Netzwerke, doch waren auch sie untereinander
vernetzt und bereicherten so die Netzwerke ihrer Freundinnen.

Diese Ergebnisse leisten einen Beitrag zur Frage, wie sehr sich die kaiserliche Ge
sellschaft auf ihrem Weg in die Moderne veränderte und wie diese weiblichen Emanzi
pationsbestrebungen auch außerhalb der Frauenvereine über die Reformbewegung in
die Gesellschaft hineinwirkten. Es ist auch ein Zeichen der Modernität, dass die Monis
tinnen in den DMB eingebunden waren und dass es dazu keiner politischen Regelungen
bedurfte. Einschnitte in der Chronologie der Frauenrechte beeinflussten die Emanzipa
tionsstrategien der Monistinnen nicht: Weder das Reichsvereinsgesetz von 1908 noch die
Einführung des Frauenwahlrechts 1919 waren Voraussetzungen für weibliche Aktivität
im DMB oder veränderten diese grundlegend. Die politisch aktiven Frauen veröffentlich
ten nicht erst ab 1908 in den monistischen Vereinszeitschriften, Helene Stöcker gründete
den Bund für Mutterschutz bereits 1904; die monistischen Künstlerinnen knüpften ih
re beruflichen monistischen Kontakte unabhängig von ihrer Vereinstätigkeit durch Le
sezirkel und persönliche Kontakte mit Haeckel und anderen Monisten; und schließlich
besuchten die Haeckelverehrerinnen zwar keine monistischen Vereinsversammlungen,
jedoch zahlreiche monistische Veranstaltungen und Diskussionsvorträge.

Die Arbeit kommt zu dem Schluss, dass die weibliche Emanzipation im DMB von
zwei wesentlichen Spannungen geprägt war, die sie im Folgenden zusammenfasst. Auf
der Suche nach einem Begriff, der die Vielfältigkeit der Analyseergebnisse und die Span
nungen um die Emanzipation der Frauen im DMB passend beschreibt, stieß ich auf den

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Fazit und Schlussbetrachtungen  351 

Begriff der Ambivalenz.1 Ambivalenz ist hier als alltagssprachlicher Begriff zu verstehen, 
der heute vor allem Doppelwertigkeit und Mehrdeutigkeit bedeutet. Die Arbeit entdeck
te zwei Ambivalenzen der Rolle, die Frauen im DMB spielten. Diese sind sowohl theo
retischer als auch praktischer Natur. Die erste Ambivalenz betrifft die Emanzipations
strategien der Monistinnen selbst. Die zweite Ambivalenz besteht im monistischen Ge
schlechterverständnis und im Umgang des DMB mit Frauen im Bund, deren Ideen und 
Leben, also mit seiner Reaktion auf die weibliche Emanzipation. 

5.1 Unterschiedliche Einstellungen zur weiblichen Emanzipation 
unter den Monistinnen. Drei Emanzipationsstrategien 

Die erste Ambivalenz im Zusammenhang der weiblichen Emanzipation mit dem Monis
tenbund ist, dass die Bandbreite der Emanzipation im Bund enorm groß war. Zwar ist 
die Stichprobe der Kollektivbiografie mit zwölf Frauen sehr klein, denn es gab nicht viele 
Frauen im Bund und noch weniger, zu denen Quellen erhalten sind. Doch bereits in die
ser kleinen Stichprobe lassen sich drei Gruppen von Frauen ausmachen, deren Emanzi
pationsstrategien sehr unterschiedlich sind. Die Frauen, die auf Grund ihrer Verehrung 
für Haeckel und seiner Theorien Monistinnen geworden sind, entsprachen der monisti
schen Kulturtheorie am meisten. Sie waren öfter Mütter und Hausfrauen und die Arbeit 
nennt ihren Prototypen ›Haeckelverehrerin‹. Die politischen Aktivistinnen hingegen wa
ren stärker politisch emanzipiert, denn sie alle gingen einer Erwerbsarbeit nach, hatten 
öffentliche Reichweite und mussten oftmals keinen familiären Verpflichtungen wie Kin
derbetreuung nachkommen. Die Künstlerinnen waren eine Zwischengruppe. Die Frau
en im Monistenbund stellten eine heterogene Gruppe mit unterschiedlichen Motivatio
nen und Ansichten bezüglich der Frauenfrage dar und bedingten somit ambivalente Ver
einsmeinungen über Rollenzuschreibungen an Frauen in Gesellschaft und Familie. Sie 
hatten auch verschiedene Emanzipationsvorstellungen. 

Mit unterschiedlichen individuellen gruppenspezifischen Emanzipationsstrategien 
nutzten sie den Monistenbund zur Verbesserung ihrer privaten Situation, um sich 
selbstständiger zu machen, oder sogar, um mehr öffentliche Reichweite zu erlangen. 
Sie emanzipierten sich von ihren geschlechtlich bedingten Benachteiligungen in den 
Feldern Bildung, Erwerbsarbeit und öffentlicher Reichweite. 

Die Haeckelverehrerinnen wählten die Strategie, sich durch den Austausch mit Hae
ckel weiterzubilden und sich so zu emanzipieren. Friederici und vor allem Daxenbich
ler tauschten regelmäßig Literaturempfehlungen mit ihm aus und erhielten von Hae

1 Vgl. o. A., Art. Ambivalenz, in: Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache, https://www.dwds.d 
e/wb/Ambivalenz [zuletzt abgerufen: 13.08.2023]. Der Begriff kommt ursprünglich aus der Psych
iatrie: »Gleichzeitiges Bestehen miteinander unvereinbarer Gefühle, Vorstellungen, Wünsche und 
Absichten.« (Peter, Uwe Henrik, Art. Ambivalenz, in: Ders., Lexikon Psychiatrie, Psychotherapie, 
Medizinische Psychologie, 6., völlig neu bearbeitete und erweiterte Auflage, Urban & Fischer: 
München/Jena 2007, S. 24.) Der schweizerische Psychiater Eugen Bleuler hatte ihn erstmalig ein
geführt. (Vgl. Bleuler, Eugen, Ambivalenz, in: Bleuler, Manfred (Hg.), Beiträge zur Schizophrenie
lehre der Züricher Psychiatrischen Universitätsklinik Burghölzli (1902–1971), Darmstadt: Wissen

schafliche Buchgesellschaft, S. 85–97.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Ambivalenz
https://www.dwds.de/wb/Ambivalenz
https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Ambivalenz
https://www.dwds.de/wb/Ambivalenz


352 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung

ckel sogar postalisch ganze Bücher zur Lektüre zugeschickt. Das war angesichts ihrer
nicht-universitären Bildung vor allem im Bereich der Naturwissenschaften eine intellek
tuelle Bereicherung, die anderen, nicht monistisch interessierten Frauen nur zuteil wur
de, sofern sie den für damalige Umstände ungewöhnlichen Weg gingen und ab 1909 in
Deutschland naturwissenschaftliche Fächer an den Universitäten studierten, was selten
vorkam. Zudem mussten Frauen, die andere Wege der höheren Bildung als den des Leh
rerinnenseminars einschlugen, oft mit gesellschaftlichem und elterlichem Widerstand
rechnen, wie es beispielsweise bei Adele Schreiber der Fall war. Haeckels Schreiben bo
ten eine niederschwellige Alternative zum Hochschulstudium, durch die die Frauen sich
weiterbilden konnten. Zudem war der Kontakt zu Haeckel nicht nur kulturelles Kapital
für seine Verehrerinnen, da sie sich bildeten und eine Verbindung zu einem in der Öf
fentlichkeit stehenden Universitätsprofessor hatten. Von Crompton profitierte auch fi
nanziell in ihrer gesamten Biografie durch Kredite von ihrem Freund und als Künstlerin
von seinen Empfehlungsschreiben. So handelte es sich bei den Haeckelverehrerinnen auf
den ersten Blick um unbedeutende Frauen, die als glühende Jüngerinnen oder als selbst
bezeichnete Adoptivtöchter in naiver Weise ihr Idol verehrten. Doch bei genauerem Hin
sehen wird klar, dass sie nicht hilflos waren, sondern durch ihre Emanzipationsstrategie
ihre praktischen Handlungsfelder gezielt und kalkuliert ausweiteten.

Die Künstlerinnen fanden ihre Emanzipationsnische durch bekannte und gut ver
netzte Monisten als Mentoren. Sie nutzten ihre Kontakte im Monistenbund, um ihre
berufliche Zukunft zu verbessern. So suchten delle Grazie, Stonawski und Holgers ak
tiv die Nähe zu Monisten wie Haeckel, Carneri und Dodel und erweiterten dadurch ihre
beruflichen Netzwerke. Auch sie tauschten sich mit Haeckel über Literatur, Philosophie
und Naturwissenschaften aus, sodass sie wie die prototypischen Haeckelverehrerinnen
gleichzeitig auch ihre Bildung ausbauten. Sie weiteten also ihre Handlungsfelder in den
Bereichen Beruf und Bildung aus.

Die Frauenrechtsaktivistinnen – gemeint sind hier auch allgemein die politisch ak
tiven Monistinnen – weiteten ihre Agency vor allem dadurch aus, dass sie ihre Forderun
gen nach mehr Frauenrechten in monistischen und anderen Zeitschriften artikulierten.
Hierfür bot ihnen der Monistenbund mit seinen Vereinspublikationsorganen eine öf
fentliche Bühne. Manchmal forderten die politisch ohnehin aktiven Frauen wie Stöcker
und Altmann-Bronn auch eine größere politische Bühne, als die Zeitschriftenredaktio
nen bereit waren, ihnen zu geben. Jedenfalls forderten sie Öffentlichkeit und bekamen
sie in einigen Fällen auch. Das war für ihre Erwerbsarbeit als politische Publizistinnen
zuträglich. Somit emanzipierten sich die politisch aktiven Monistinnen durch den Mo
nistenbund in den Bereichen Erwerbsarbeit und Öffentlichkeitswirksamkeit.

Die Arbeit zeigt, dass individuelle Emanzipationsstrategien gruppenintern ein Sys
tem hatten: Sie wollten nicht nur teilnehmen, sondern die Künstlerinnen wollten auch
gleiche berufliche Netzwerke haben wie Männer und die Frauenrechtsaktivistinnen
wollten öffentlich für eine neue Sexualmoral eintreten, also die soziale und wirtschaftli
che Stellung aller Frauen verbessern. Die Forderungen der Künstlerinnen galten durch
ihre Vernetzung für die gesamte Gruppe aus Künstlerinnen und die Forderungen der
politischen Aktivistinnen betrafen alle Frauen. Auch wenn die Haeckelverehrerinnen nur
in ihrem eigenen Bildungsinteresse und ohne Vernetzung mit anderen Frauen mit Hae
ckel in Briefaustausch traten, ging das Streben vieler Monistinnen nach Partizipation

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Fazit und Schlussbetrachtungen  353 

also durchaus über die individuelle Ebene hinaus und reichte in den gesellschaftlichen 
Aspekt der Agency hinein. 

Ein möglicher Kritikpunkt an der Einschätzung der Arbeit, dass die Monistinnen 
emanzipiert waren, liegt in der Frage, warum der Fokus der weiblichen Emanzipation im 
DMB auf Ernst Haeckel und somit auf einem Mann lag. Zwei Argumente sprechen ge
gen diese Kritik: Erstens hatten die Frauen gruppenspezifische ausgereifte Emanzipati
onsstrategien, für die sie Haeckel brauchten. Das Verhältnis zwischen den Monistinnen 
und Haeckel war symbiotisch: Sie verehrten ihren ›Lehrer‹ und erhielten dafür Vorteile in 
Bildung und Beruf. Aber das bedeutet nicht, dass Frauen nicht emanzipiert waren, nur 
weil sie Haeckels Hilfe für ihre Emanzipationsstrategien brauchten. Die Monistinnen 
forderten alle der aufgezeigten Emanzipationsstrategien selbstständig und eigeninitia
tiv ein. Es brauchte die Hilfe von (reformwilligen) Männern, um Strukturen, die Frauen 
ausschlossen und von Macht wie öffentlicher Reichweite, Wissen oder beruflichen Netz
werken fernhielten, aufzubrechen. Betrachtet man die weiblichen Emanzipationsstrate
gien im DMB, kommt man auf Grund ihrer relationalen Geschlechtlichkeit nicht darum 
herum, auch die Reaktionen der Männer im Bund zu betrachten. 

Zweitens bestand die Emanzipation der Monistinnen nicht nur in der Bitte an Hae
ckel, ihnen diese zu ermöglichen. Die Frauen suchten Zugang zum DMB und nicht nur 
zu Haeckel, um gesellschaftlichen Einfluss zu erlangen. Vor allem Helene Stöcker korre
spondierte in ihren Kooperationsverhandlungen mit dem DMB vor allem mit Wilhelm 
Ostwald. Und auch einige andere Frauen standen mehr mit Carneri oder Dodel im Aus
tausch und somit mit anderen führenden Monisten als mit Haeckel. Auch die Netzwerk
analyse unterstützt dieses Argument: Frauen haben aus unterschiedlichen Gründen und 
unabhängig voneinander an Haeckel geschrieben. Sie suchten also nicht ausschließlich 
und nicht in organisierter Weise den Kontakt zum Ehrenvorsitzenden des Bunds. 

Diese erste Ambivalenz der unterschiedlichen Emanzipationsstrategien zeigt, dass 
die Frauen selbst nicht einig über die Frauenemanzipation waren, sich jedoch – jede 
Gruppe auf ihre eigene Art – an männlich dominiertem wissenschaftlichem, berufli
chem und öffentlichem Austausch beteiligen wollten und diesen auch prägen wollten, 
sich also aus der männlichen Bevormundung in Sachen Bildung, Beruf und Publizistik 
lösen wollten. 

Insofern kann der DMB als moderner Verein bezeichnet werden, da er den Frauen 
eine Plattform bot, ihre Agency in diesen Bereichen auszuweiten. Doch inwieweit er die 
Frauenemanzipation in Theorie und Praxis wirklich unterstützte und welche Bestrebun
gen nur weibliche Versuche blieben, sich zu emanzipieren, zeigt die zweite Ambivalenz. 

5.2 Die Ambivalenzen im DMB: Frauen als öffentliche Modernitätstreiber und 
häusliche Mütter – monistischer Anspruch und praktischer Widerspruch 

Der Monistenbund vertrat als naturwissenschaftlicher Bund das Ziel, seine Weltan
schauung ausschließlich monistisch aus der beobachtbaren Welt und mit den Natur
wissenschaften zu erklären. Er lehnte jeglichen Dualismus ab, um die Welt zu erklären. 
Doch nicht nur die religiös-jenseitige Sinnstiftung durch Gott, sondern auch weltliche 
Dualismen widersprechen dem Monismus. Vor diesem Hintergrund ist der Wider

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


354 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung

spruch, dem die MonistInnen in ihrem Frauenbild und in ihrem Umgang mit Frauen in
doppelter Weise unterlagen, bemerkenswert.

Der Vergleich der monistischen mit der kirchlichen Frauenvorstellung zeigt, wie
ähnlich sich beide Ansichten im Ergebnis sind. Beide vertreten die traditionelle An
sicht, dass Frauen in den privaten Haushaltsbereich gehören und schreiben Frauen das
Muttersein als natürliche Aufgabe zu. Frauen sollten nicht erwerbstätig sein und somit
bestand auch für MonistInnen kein Grund, sich in besonderem Maße für Frauenbil
dung zu engagieren. Zwar referierten die christlichen AutorInnen des beginnenden 20.
Jahrhunderts auf eine religiös begründete Geschlechterordnung, während die Monis
tInnen in den untersuchten monistischen Zeitschriften auf die naturphilosophische
monistische Kulturtheorie verwiesen, doch das Ergebnis bleibt trotz der unterschied
lichen Argumentation gleich. Diese Feststellung ist insofern bemerkenswert, als dass
die kirchlichen VertreterInnen und die MonistInnen eigentlich in einem strengen welt
anschaulichen Machtkampf um die gesellschaftliche Deutungshoheit standen. Dieser
bildet sich in dem Konflikt zwischen dem Monistenbund, der Darwins Evolutionstheorie
verbreiten wollte, und dem evangelischen Keplerbund ab, der die naturwissenschaft
lichen Erkenntnisse religiös deuten wollte und die Evolutionstheorie ablehnte. Die
MonistInnen lehnten alle Offenbarungsreligionen als unwissenschaftlich ab und ver
traten trotzdem deren traditionelle dualistische Geschlechterrollenvorstellungen, da sie
der bürgerlichen Geschlechterordnung entsprachen, der auch die MonistInnen selbst
anhingen. 

Die MonistInnen lösten also die religiöse Begründung der Geschlechterzuschrei
bungen durch eine naturwissenschaftliche Begründung ab. Der Geschlechterdualismus
blieb trotz anderen Argumenten auch im DMB erhalten – auch wenn die wenigen
Frauenrechtsaktivistinnen im Bund die Situation der Frauen grundsätzlich verbessern
wollten und Rollenbilder zumindest aufweichten. Das monistische Frauenbild selbst
ist also ambivalent, weil es mit dem Frauenbild des traditionellen kirchlichen Feinds
gemein ist. Denn die MonistInnen brachen nur mit den christlichen Traditionen, die
bürgerliche Geschlechterordnung übernahmen sie.

Die monistische Sicht auf Frauen stellt sich als ambivalent dar: Einerseits hatte das
traditionelle Frauenbild Bestand und die führenden Monisten gingen nur insofern Ko
operationen mit den Frauenrechtsaktivistinnen im Bund ein, wie es keine ›übermäßige‹
Repräsentation des Monistenbunds durch Frauen nach außen vermittelte. Andererseits
hatten die Frauenrechtsaktivistinnen wie Stöcker und Schreiber und die MonistInnen
den gemeinsamen kirchlichen Weltanschauungsfeind, der einerseits gegen ein moder
nes Frauenbild und andererseits gegen eine auf Naturwissenschaften fußende Weltan
schauung eintrat. Zwar vertraten nicht nur die Kirchen, sondern die gesamte Gesell
schaft im beginnenden 20. Jahrhundert und somit auch die bürgerliche Frauenbewe
gung das dualistische Geschlechterbild. Dennoch ist hier zu betonen, dass einige Frau
enrechtsaktivistinnen wie Helene Stöcker und Adele Schreiber Frauen eine eigenstän
digere und somit modernere Rolle zusprachen als die christliche Frauenbewegung und
die Kirchen. Die gemeinsame Feindschaft von progressiveren Frauenrechtsaktivistinnen
und Monisten gegen antireformerische christliche Einflüsse erklärt ihre Freundschaft.
So gingen namhafte politische Aktivistinnen öffentliche Beziehungen zum Monisten
bund ein und publizierten in seinen Publikationsorganen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Fazit und Schlussbetrachtungen  355 

Insofern stellt der Umgang der Monisten mit öffentlich wirksamen Frauen einen Wi
derspruch im Widerspruch dar: Zum einen schrieben die MonistInnen auf Grund ihres 
Geschlechterdualismus Frauen eine andere gesellschaftliche Rolle als den Männern zu. 
Somit widersprachen sie ihrem monistischen Grundsatz, indem sie in der Geschlechter
frage dualistisch dachten. Zum anderen widersprachen die führenden Monisten in zwei
ter Linie ihrem Geschlechterdualismus selbst, wenn sie Frauen wie Stöcker eine (wenn 
auch genau abgesteckte) öffentliche Bühne in ihren Zeitschriften boten, da sie so ihrer 
klaren Vorstellung von der Frau als Mutter, die eben nicht öffentlich wirkt, widerspra
chen und sie zu Modernitätstreibern machten. 

Die führenden Monisten sahen in den Monistinnen keineswegs gleichberechtigte Part
nerinnen, die im Kampf gegen die Kirche mit ihnen kooperierten. Eine solche Annah
me fokussiert auf die weltanschaulichen Gemeinsamkeiten der Frauenrechtsaktivistin
nen im Monistenbund und der übrigen MonistInnen sowie die Kooperationen dieser 
beiden Gruppen in den monistischen Zeitschriften.2 Sie blendet allerdings aus, wie oft 
die Frauen im Bund eben nicht die Reichweite erhielten, die sie forderten und für die 
sie angesichts ihrer politischen Aktivität außerhalb des Bunds qualifiziert waren. Ost
wald und Haeckel waren vielmehr Patriarchen, die die Akteurinnen der Frauenbewegung 
für ihren Zweck benutzten, um mit ihnen als Werkzeug den Monismus zu popularisieren. 
Doch das beruhte auf Gegenseitigkeit; das gleiche galt für die Frauen umgekehrt eben
falls: Schreiber und Stöcker nutzten ihre Kontakte und die Publikationsmöglichkeiten 
im Bund auch, um für ihre Ziele zu werben und arbeiteten somit auch mit Kalkül mit 
dem DMB zusammen. So nutzten die Monistinnen – wie die erste Ambivalenz zeigt – 
den Bund, um ihre persönliche Agency in den Bereichen Bildung, Beruf und Öffentlich
keit auszuweiten. Der Monistenbund hatte selbst kein ausgearbeitetes Programm für 
die Frauenemanzipation. Er mag keine Speerspitze des Fortschritts für die politischen 
Frauenrechtsaktivistinnen gewesen sein. Doch die Arbeit zeigt, wie agil die Monistin
nen jede individuelle Emanzipationsstrategie mit den führenden Monisten aushandel
ten. Monistinnen und Monisten waren eher nützliche Verbündete als gleichberechtigte 
Partner. 

Die Arbeit zeigt, dass Frauen in patriarchalen Gesellschaften ihre Forderungen 
nach Emanzipation besser durchsetzten konnten, wenn sie sich solidarisierten und 
Führungsrollen in Vereinen einnahmen, wie es im Bund Deutscher Frauenvereine der 
Fall war. So machte sich im DMB unter den Frauen eine Ohnmachtsstimmung breit, 
die schon Claudia Honegger beschreibt.3 Alle Frauen nutzten (teilweise vergeblich) 
ihre Kontakte zu führenden männlichen Vereinsanführer, die tief in der monistischen 
Szene verankert waren. Dabei bauten sie ihre Handlungsspielräume im Rahmen ihres 
bürgerlichen Habitus aus, vor allem durch die bürgerliche Briefkultur und ihre Artikel 
in den monistischen Zeitschriften, die ebenfalls der bürgerlichen Vorstellung von hoher 

2 Vgl. zum Beispiel Leber, Christoffer, Arbeit am Welträtsel. Religion und Säkularität in der Monis

musbewegung um 1900, Göttingen 2020, S. 294f. 
3 Vgl. Honegger, Claudia/Heintz, Bettina, Zum Strukturwandel weiblicher Widerstandsformen im 

19. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 1981, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


356 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung

Bildung und schriftstellerischer Tätigkeit entsprachen.4 Die Monistinnen agierten also
im Rahmen zeitgenössischer Zuschreibungen an Frauen, auch wenn viele von ihnen
versuchten, diese aufzubrechen.

4 Vgl. zum bürgerlichen Habitus Kocka, Jürgen, Das europäische Muster und der deutsche Fall, in:
Ders. (Hg.), Bürgertum im 19. Jahrhundert (Einheit und Vielfalt Europas, Bd. 1), Vandenhoeck &
Ruprecht: Göttingen 1995, S. 11–78 und vgl. zur bürgerlichen Briefkultur Hübinger, Gangolf, Brief
kultur(en) im bürgerlichen Zeitalter, in: Berg, Matthias/Neuhaus, Helmut (Hgg.), Briefkultur(en)
in der deutschen Geschichtswissenschaft zwischen dem 19. und 21. Jahrhundert (Schriftenreihe
der Historischen Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 106), Van
denhoeck & Ruprecht: Göttingen 2021, S. 25–36.

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

