
II.
Hochmütige Demut 

Brennpunkte einer Konfliktgeschichte

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. thelohumilis. Möchtegerndemut bei 
Augustin

Augustins Bemerkungen zu Gestalten fehlzündendender Demut sind 
allein schon aus dem Grund sehr erhellend, dass Augustin unter­
schiedlichste Perspektiven auf die Demut – und auf deren Verhältnis 
zum Hochmut (und zur Großgesinntheit) – einnimmt.1 Auf der 
einen Seite ist er überzeugt: Demut ist das Heilmittel (medicamen­
tum, salubrium) gegen den Hochmut.2 „Demut tötet den Hochmut 
(humilitas occidit superbiam).“3 Auf der anderen Seite lässt er jedoch 
durchscheinen, dass die so angepriesene Demut ihrerseits anfällig ist 
dafür, von Malaisen befallen zu werden. So thematisiert er mehrere 
Formen missglückter Demut, nämlich die unordentliche (4.1), die 
vorgetäuschte (4.2) und die hochmütige Demut (4.3). Die beiden 
Letztgenannten stehen in einem äußerst engen Zusammenhang, der 
wiederum auf ein grundsätzliches Problem verweist.

4.1 inordinate humilis. Un/ordentliche Demut

„Wenn die gesegnet sind, die auf ihn [Gott, J.S.] vertrauen, dann sind 
die erbärmlich, die sich auf sich selbst verlassen. […] Wenn du deine 
Hoffnung auf einen anderen Menschen richtest, dann ist das die falsche 
Demut (si enim spem tuam posueris in alio homine, inordinate humilis 
eris). Aber wenn du deine Hoffnung auf dich selbst richtest, dann ist das 
gefährlicher Hochmut. […] In der falschen Weise demütig, kannst du 

1 Vgl. zu Demut und Großgesinntheit ciu. 14,13 (CCL 48, 435,31–34); en. Ps. 31 
(CCL 38, 239,44), 130,12 (CCL 40, 1908,45–47); Io. eu. tr. 55,7 (CCL 36, 466,17f.); 
v.a. s. 160 (PL 38, 875,38f.): „Wo Demut ist, da ist Größe (ubi humilitas, ibi 
maiestas).“ Dazu: Schaffner, Christliche Demut, 78; McInerny, The Greatness 
of Humility; Keys, Pride, Politics, and Humility in Augustine’s City of God, v.a. 
189; Schmidt, Gezeichnet.

2 Trin. 8,7 (CCL 50, 276,5–8); s. 142,5 (Miscellanea Agostiniana 1, 698,11–13).
3 En. Ps. 33,1,4 (CCL 38, 276,16).

83

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht emporgehoben werden, in einer gefährlichen Weise hochmütig, 
treibst du auf den Fall hin (inordinate humilis non leuatur, periculose 
superbus praecipitatur).“4

Die hier beschriebene unordentliche Demut (inordinate humilis) 
steht in Analogie zu dem, was Augustin an anderen Stellen der Sache 
nach als unordentliche Liebe beschreibt. Gut wird geliebt, wenn 
die rechte Ordnung bewahrt wird (ordine custodito); schlecht wird 
geliebt, wenn die rechte Ordnung gestört wird (ordine perturbato).5 
Unordentliche Liebe ist eine Liebe, die sich unmittelbar auf den 
Menschen als Menschen und nicht zunächst auf Gott richtet. Wer 
den anderen Menschen um je dieses konkreten anderen Menschen 
willen liebt, gießt seine Seele in den Sand, so formuliert Augustin 
es im Zusammenhang einer Meditation über die Erschütterung, die 
der Tod eines geliebten Freundes in ihm ausgelöst hatte.6 Im Wider­
spruch zur vorgesehenen Ordnung liebt also, wer den Menschen 
liebt, als wäre der Mensch Gott, anstatt den anderen Menschen um 
Gottes willen zu lieben. Denn Letzteres ist der eigentliche Sinn des 
Liebesgebots: dass ein Mensch den anderen Menschen um eines 
ganz Anderen willen liebt (propter aliud diligendus).7

Entsprechend gilt: Unordentlich demütig (inordinate humilis) ist, 
wer seine Hoffnung auf einen anderen Menschen setzt. Nicht der an­
dere Mensch, sondern allein Gott ist der angemessene Bezugspunkt 
der Demut.8 Im Zusammenhang seiner Kritik an falsch relationierter 
Demut geht Augustin daher auch, wie wir bereits gesehen haben, mit 
Schmeichelei und Servilität hart ins Gericht und kritisiert in aller 
Schärfe jene, die anderen Menschen mit übertriebener Selbsternied­
rigung (humilitate nimia) oder erbärmlicher Schmeichelei (adulatio­
ne pestifera) gegenübertreten.9

4 S. 13,2 (CCL 41, 178,39–46). Dazu: Schaffner, Christliche Demut, 269. Zur 
Motivik von Hochmut und Fall bei Augustin vgl. v.a. cat. rud. 31 (CCL 46, 
156,13f.17f.).

5 Vgl. ciu. 15,22 (CCL 48, 488,23f.); s. 37,23 (CCL 41, 467,497–503). Dazu: Bau­
mann, Die Demut als Grundlage aller Tugenden bei Augustinus, 28.

6 Vgl. conf. 4,13 (CCL 27, 46,7–47,9). Dazu: Schmidt, Klage, 50f.
7 Vgl. doctr. chr. 1,20 (Simonetti 40,13).
8 Vgl. auch Keys, Pride, Politics, and Humility in Augustine’s City of God, v.a. 45 

(Anm. 1), 57, 80, 90.
9 S.o. Kap. 3, Anm. 3.

4. thelohumilis. Möchtegerndemut bei Augustin

84

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ähnliches gilt mit Blick auf die Demut des Menschen, der auf 
sich selbst, auf seine eigenen religiösen Leistungen vertraut. Ein 
Glaubender, der auf sich selbst vertraut, wird sich nie sicher (secura) 
fühlen und wird dazu verleitet, seine eigene Demut zu produzieren, 
um es sich durch Leistungen der Selbsterniedrigung zu verdienen, 
erhöht zu werden (se humilet, ut exaltari mereatur).10 Unordentliche 
Demut in dieser Spielart ist von selbstischen Motiven und Erwar­
tungen kontaminiert. Wenn also Friedrich Nietzsche den in seinen 
Augen naiven und verlogenen Augustin in einem viel zitierten Brief 
an Overbeck mit Spott überhäuft und an anderer Stelle die christli­
che Demut demaskieren will mit einer Parodie auf Lk 18,14: „Wer 
sich selbst erniedrigt, will erhöhet werden“, dann verweist Nietzsche 
auf ein Problem, auf das man den in seinen Augen kurzsichtigen Au­
gustin jedenfalls nicht eigens aufmerksam machen müsste.11 Augus­
tin wusste darum, wie schwer es ist, von dem zu lassen, was Luther 
später „gemachte Demut“ und „gemachte Reue“ nennen wird, also 
Formen der Zerknirschung, die der Zerknirschte selbst in der Hand 
haben will.

4.2 Fingierte Demut als Pseudotugend

Augustin hatte ein feines Gespür für die Tendenz des Menschen, Tu­
gend vorzutäuschen. Mit Nachdruck verurteilt er die Scheinheiligen 
(hypocritae), die vorspielen, etwas zu sein, das sie nicht sind.12 Für 
unseren Zusammenhang besonders aufschlussreich ist Augustins Po­
lemik gegen die Verlogenheit, die er den heidnischen Philosophen 
attestiert.13 Diese wissen nichts von der göttlichen Weisheit, sind in 
selbstischem Hochmut und Lügen gefangen und bilden sich etwas 
ein auf ihre (Pseudo)Tugend, „die umso trügerischer ist, je hoch­
mütiger sie ist“ (quanto superbiore, tanto mendaciore uirtute).14 Im 

10 Vgl. en. Ps. 41,12 (PL 36, 469,12–14).
11 Nietzsche, Menschliches Allzumenschliches I, § 87 (= KSA 2), 87. Zur Polemik 

Nietzsches gegen Augustin vgl. ders., An Franz Overbeck in Basel, Nizza 31[.] 
März 1885, Nr. 589 (= KSB 7), 34.

12 Vgl. v.a. s. dom. m. 2,5; 2,64 (CCL 35, 95,90–93; 160,459–463).
13 Vgl. Herdt, Putting on Virtue, v.a. 45–50.
14 Ciu. 19,4 (CCL 48, 669,202; Übers. Thimme); vgl. zu aufgeblasenen Pseudo-Tu­

genden auch ciu. 19,25 (CCL 48, 696,10–13).

4.2 Fingierte Demut als Pseudotugend

85

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hintergrund steht Augustins Überzeugung, dass es kein neutrales 
Mittelfeld zwischen Tugend und Laster gibt. Weil die motivationale 
Orientierung der heidnischen Philosophen im Grundsatz verfehlt 
ist, ist ihr Denken durch und durch korrupt.15 In einer sehr ähnli­
chen Art und Weise verfehlen diejenigen, die nicht auf Gott bezogen 
leben, das Wesen der Demut, wenn sie ihre Sünden mit Worten 
bekennen, ohne das mit leeren Worten Bekannte wirklich zu fühlen. 
Augustin betont: Ein bloß äußerliches, lügnerisches Sündenbekennt­
nis, ein bloßes Lippenbekenntnis der eigenen Verfehlung kann nicht 
genügen. Gott nimmt verlogene Demut nicht an (non accipit deus 
mendacem humilitatem tuam).16

Besonders eindrücklich kommt dies im Zusammenhang einer 
Passage aus Augustins Psalmenauslegung zur Geltung. Augustin 
denkt hier über den Unterschied zwischen einem unaufrichtigen 
und einem aufrichtigen Sündenbekenntnis nach. Unaufrichtig ist ein 
Sündenbekenntnis, das durch den Wunsch motiviert ist, Hochmut
bzw. den Anschein von Hochmut zu vermeiden (ut arrogantia deui­
tetur).17 Wer sagt, dass er ohne Sünde sei, täuscht sich selbst (dixe­
rimus quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus), so zitiert 
Augustin 1. Joh. 1,8.18 Aber das Ansinnen, diesen Selbstbetrug der 
Unbußfertigkeit zu vermeiden, darf umgekehrt nicht dazu verleiten, 
Bußfertigkeit durch ein Sündenlippenbekenntnis bloß vorzuspielen. 
Sollte denn, fragt Augustin, Sündenvergebung durch ein bloßes 
Lippenbekenntnis (falsa confessio) erlangt werden?19 Den Heuchler 
(hypocrita), der mit leeren Worten seine Sünde bekennt, geht Augus­
tin hart an: „Äußerlich täuschst du die Demut vor, während du 
innerlich die leere Eitelkeit umarmst (foris fingis humilitatem, intus 
amplecteris uanitatem).“20

Die Lüge schlägt auf den Lügner zurück. Wer unter Vortäuschung 
von Demut (simulata humilitate) ein Sündenbekenntnis spricht, 

15 Vgl. Gaul, Augustine on the Virtues of the Pagans, 245.
16 S. 181,4 (PL 38, 981,16).
17 Vgl. en. Ps. 118,2,1 (CCL 40, 1669,28–31).
18 Vgl. en. Ps. 118,2,1 (CCL 40, 1668,7f.). Vgl. zu Stolz und Selbsttäuschung bei 

Augustin Bruning, Augustine’s Concept of Pride, v.a. 70.
19 Vgl. en. Ps. 118,2,1 (CCL 40, 1669,27).
20 En. Ps. 118,2,1 (CCL 40, 1669,46–48). – Solche vorgetäuschte Demut ist auch 

insofern tief verwerflich, als der innere Sinn der Demut die Selbsterkenntnis ist. 
Vgl. Io. eu. tr. 25,16 (CCL 36, 247,21f.): „tota humilitas tua, ut cognoscas te.“

4. thelohumilis. Möchtegerndemut bei Augustin

86

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne selbst an die eigene Sündhaftigkeit zu glauben, fällt einer 
Selbsttäuschung zum Opfer und verführt sich selbst (se ipsa sedu­
cens; seipsos seducunt).21 So wie der unbußfertige Stolze glaubt, er 
sei ohne Sünde, und damit einem Selbstbetrug aufsitzt, so glaubt 
derjenige, der Bußfertigkeit vorspielt, dem selbstgemachten Trug­
bild. Die fingierte Demut ist nicht nur verlogen, sie ist auch verhee­
rend, weil sie den Heuchler in seiner selbst fabrizierten Unwahrheit 
einschließt. Diesem Zusammenhang von missglückter Demut und 
Selbsttäuschung müssen wir nun noch genauer nachgehen.

4.3 Paradoxien eines Frömmigkeitsideals. Demut in den 
Schlingen des Hochmuts

Während Augustin sich wiederholt mit vorgetäuschter Tugend und 
auch mit falscher Demut auseinandersetzt, scheint das Problem der 
hochmütigen Demut nur an wenigen, dafür aber sehr prägnanten 
Stellen seiner Schriften auf. Eher nebenbei stellt er in seinen Be­
kenntnissen fest, dass die Verachtung der Eitelkeit selbst zum Gegen­
stand eitler Prahlerei werden kann (de ipso uanae gloriae contemptu 
uanius gloriatur).22 Einen ähnlichen Gedanken formuliert er in Vom 
Gottesstaat: Demutsbezeigungen und schmeichlerische Reden (inter 
linguas sublimiter honorantium et obsequia nimis humiliter) können 
den Menschen in Versuchung führen, sich zu überheben.23 Einge­
hender diskutiert Augustin das Problem der hochmütigen Demut 
insbesondere an zwei Stellen, nämlich im Traktat Über die Jung fräu­
lichkeit und in einem Brief an Paulinus von Nola.24

In Über die Jung fräulichkeit setzt Augustin sich mit den „Schlin­
gen des Hochmuts“ auseinander, d.h. mit der Gefahr, dass „die 
Jungfrauen“, also Frauen, die sich dem Gelübde eines enthaltsamen 
Lebens verschrieben haben, aufgrund ihres religiösen Sonderstatus 
dem Hochmut verfallen. Die Gefahr dieses Hochmuts sei mit Blick 

21 Vgl. en. Ps. 118,2,1 (CCL 40, 1669,28.31.34).
22 Conf. 10,63 (CCL 27, 190,8f.). Dazu: Baumann, Pride and Humility, 222.
23 Vgl. ciu. 5,24 (CCL 47, 160,10–12); beata u. 3 (CCL 29, 66,50–69).
24 Vgl. zur hochmütigen Demut bei Augustin bereits Sth II-II q. 161 a. 1 ad 2 sowie 

Schaffner, Christliche Demut, 224f.; MacQueen, Contemptus Dei, 253.

4.3 Paradoxien eines Frömmigkeitsideals. Demut in den Schlingen des Hochmuts

87

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die Jungfrauen besonders akut.25 Je inniger Augustin das Gut 
der Jungfräulichkeit schätze, desto mehr sei er in Sorge, dieses Gut 
könne durch Hochmut zugrunde gehen.26 Bemerkenswert ist nun, 
wie Augustin diese Gefahr beschreibt.

„Wenn nun der Mensch weiß, dass er alles durch Gottes Gnade ist, 
so darf er nicht in eine andere Schlinge des Hochmuts fallen und voll 
Stolz auf Gottes Gnade die anderen verachten. […] Was soll also die 
Jungfrau tun, worauf soll sie bedacht sein, damit sie sich nicht überhebe 
über die Männer und Frauen, welche dieses hohe Gut nicht haben? Sie 
darf nämlich die Demut nicht bloß vortäuschen, sondern muss sie in 
Wahrheit üben; denn heuchlerische Demut ist ein noch ärgerer Stolz 
(simulatio humilitatis maior superbia est)! […] Bei Gott aber kann man 
gewiss keine Demut vortäuschen (fallaciter humilare non potest).“27

Ein Teilsatz lässt hier besonders aufhorchen: „[H]euchlerische De­
mut ist ein noch ärgerer Stolz“. Wie kann ein Mensch einem Stolz 
auf die eigene Demut anheimfallen, wenn er doch weiß, dass seine 
Demut bloß das Trugbild von Demut (simulatio humilitatis) ist, 
mithin also gar keinen Anlass zum Stolz bietet? Dass Lügen bedeutet 
zu wissen, dass das Vorgegebene abweicht von dem, was der Mensch 
in Wahrheit selbst weiß, hält Augustin an anderer Stelle ausdrücklich 
fest: Wer täuscht bzw. lügt, trägt etwas anderes im Sinn, als er durch 
Worte oder beliebige Zeichen zum Ausdruck bringt.28 Insofern gibt 
die zitierte Passage Rätsel auf. Da Augustin sich wie erwähnt auch an 
einer weiteren Stelle mit diesem Phänomen auseinandersetzt, sehen 
wir uns zunächst besagte weitere Stelle an.

Die Verwicklungen vorgetäuschter und hochmütiger Demut the­
matisiert Augustin auch im Zuge seines Ringens um eine Deutung 

25 Dieses Problem muss Augustin sehr beschäftigt haben, an anderen Stellen dis­
kutiert er es ebenfalls, etwa in ciu. 1,18–1,21 und in en. Ps. 75,16 (CCL 39, 
1049,74–76): „Besser eine demütige Jungfrau als eine demütige verheiratete 
Frau; aber besser ist eine verheiratete demütige Frau (maritata humilis) als eine 
hochmütige Jungfrau (uirgo superba).“ Vgl. Lohse, Askese und Mönchtum in 
der Antike und in der alten Kirche, 222; Hunter, Art. Virginitas, uirgo, v.a. 975.

26 Vgl. uirg. 52 (CSEL 41, 297,3f.).
27 Uirg. 44 (CSEL 41, 288,15–289,6; Übers. Dietz). – Hier und an anderen Stellen 

gleiche ich Übersetzungen ins Deutsche stillschweigend den Regeln der aktuel­
len Rechtschreibung an.

28 Vgl. mend. 3 (CSEL 41, 415,6f.). Augustin hat diese Definition seinerseits bei 
Sallust vorgefunden. Vgl. Fürst, Art. mendacium, 1262f., mit Verweis auf Sallust, 
Catil. 10,5.

4. thelohumilis. Möchtegerndemut bei Augustin

88

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Verses Kol 2,18 in einem Brief an Paulinus von Nola. Offensicht­
lich hatte Paulinus Augustin gegenüber bekannt, ihm seien diese 
Worte aus dem Kolosserbrief ein Rätsel, und Augustin um Unterstüt­
zung bei der Auslegung gebeten. Augustin räumt ein, er sei sich 
seinerseits nicht sicher, wie der Text zu verstehen sei.29 Gleichwohl 
versucht er sich an einer Deutung. Für uns entscheidend ist die 
Auflösung des Ausdrucks thelōn en tapeifrosynē („Demut wollend, in 
Demut sein wollend“), den Augustin mit „thelohumilis“, also in etwa 
„Möchtegerndemut“ wiedergibt.

Der Gedankengang ist komplex. Zunächst zitiert Augustin den 
Vulgatatext wörtlich: Niemand möge uns verführen, „der in Demut 
[…] sein will“ (uolens in humilitate).30 Sodann erläutert er diese 
Wendung uolens in humilitate, indem er gängige Gräzismen auflis­
tet: thelodiues, d.h. Reichtum vorspielend, und thelosapiens, d.h. 
Weisheit vorspielend.31 In Analogie zu diesen Gräzismen bildet Au­
gustin dann den Ausdruck thelohumilis als Kurzform von thelon 
humilis und erläutert: thelohumilis bedeute, demütig sein zu wol­
len (uolens humilis), Demut vorzuspielen (affectans humilitatem), 
demütig scheinen zu wollen.

„[…] [D]aher bedeutet thelohumilis, in ausführlicherer Form thelon 
humilis: demütig sein zu wollen, demütig scheinen zu wollen (uolens 
uideri humilis), Demut nachzuäffen (affectans humilitatem).“32

Bemerkenswert ist nun, dass Augustin einige Zeilen später seiner 
Deutung eine neue Wendung gibt. Er greift die Mahnung auf, mit 
der Kol 2,18 fortfährt: „Lasst euch den Siegespreis von niemandem 
nehmen, der […] ohne Grund aufgeblasen ist“, um anschließend 
eine enge Beziehung zwischen der zuvor erläuterten vorgetäuschten 
Demut (uolens uideri humilis) und der nun als weiteres Motiv hinzu­
tretenden Aufgeblasenheit durch falsche Demut (de falsa humilitate 
magis infletur) herzustellen. Erstaunlicherweise (miris modis), so 
Augustin, geschieht es in der Seele eines Menschen,

29 Ep. 149,23 (CSEL 44, 368,23–369,2).
30 Ep. 149,27 (CSEL 44, 373,17). Übersetzung nach Vulgata, ed. Ehlers/Beriger.
31 Ep. 149,27 (CSEL 44, 373,19f.).
32 Ep. 149,27 (CSEL 44, 373,22–374,1).

4.3 Paradoxien eines Frömmigkeitsideals. Demut in den Schlingen des Hochmuts

89

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„dass ein Mensch sich durch falsche Demut mehr aufbläht als durch 
offenen Stolz (de falsa humilitate magis infletur, quam si apertius super­
biret).“33

Erstaunlich ist dies, da ja die bloß vorgetäuschte Demut eigentlich 
keinen Anlass bietet, sich aufzublähen. Denn nochmals: Wer Demut 
bloß vortäuscht, weiß ja, dass er in Wahrheit nicht demütig ist, und 
hat folglich keinen Grund, sich auf die eigene vorgetäuschte Demut 
etwas einzubilden. Die Beobachtungen Augustins allerdings, die auf 
den ersten Blick widersprüchlich wirken, könnten den Weg weisen 
für ein tieferes Verstehen des Verhältnisses von vorgetäuschter De­
mut und hochmütiger Demut.

Wer gegenüber anderen erfolgreich Demut mimt, wer also andere 
glauben macht, er sei demütig, übernimmt möglicherweise selbst 
an irgendeinem Punkt diese durch Lüge manipulierte Außenper­
spektive. Die Lüge schlägt von den erfolgreich Belogenen auf den 
Lügner zurück.34 So wie die vorgetäuschte Bußfertigkeit dazu führt, 
dass derjenige, der Bußfertigkeit vortäuscht, der eigenen Täuschung 
Glauben schenkt. Wer anderen erfolgreich ein trügerisches Bild eige­
ner vorgeblicher Demut vor Augen stellt, kann sich infolgedessen 
einbilden, tatsächlich demütig zu sein, und sich sodann ob seiner 
eingebildeten Demut etwas einbilden.

Vor diesem Hintergrund lässt sich nun auch die auf den ersten 
Blick irritierende Formulierung im Traktat Über die Jung fräulichkeit 
erklären. Wenn Augustin hier schreibt, heuchlerische Demut sei ein 
noch ärgerer Stolz (simulatio humilitatis maior superbia est), dann 
dürfte er damit eben gemeint haben: Die vorgetäuschte Demut kippt 
in Hochmut, wenn der Mensch, der Demut vortäuscht, der eigenen 
Täuschung Glauben schenkt.

Diese Wechselwirkung wird uns noch weiter beschäftigen. Ent­
scheidend wird dabei die folgende Beobachtung sein: Es sind die 
Dynamiken der sozialen Interaktion, des Strebens nach Anerken­
nung, die den eigentlichen Zug in die Verwicklungen der Demut 
bringen. Nun stehen Dynamiken der Anerkennung keineswegs als 
solche in Konflikt mit der Verwirklichung ethisch gesehen wün­
schenswerter Ziele. Im Gegenteil, Dynamiken der Anerkennung ha­
ben einen festen Platz im ethischen Leben. Wie wichtig der Wunsch 

33 Ep. 149,28 (CSEL 44, 374,22f.).
34 S.o. Abschn. 3.3.

4. thelohumilis. Möchtegerndemut bei Augustin

90

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach Anerkennung ist, weil er Menschen gleichsam moralisch in der 
Spur hält und das Schlimmste verhindert, wenn Menschen in ihrem 
Handeln beklagenswerterweise nicht von echter moralischer Gesin­
nung geleitet werden, diskutiert Augustin in Über den Gottesstaat.35 

Ein Herrscher, dem nicht am Guten, wohl aber an seinem guten Ruf 
gelegen ist, hat Anlass, um seines Ansehens willen von Gräueltaten, 
die auf öffentliche Missbilligung stoßen würden, Abstand zu neh­
men. Gut scheinen zu wollen (uolens bonus uideri)36 – die Worte er­
innern frappierend an das ‚Demütig-scheinen-Wollen‘ (uolens uideri 
humilis)37 – hat eine das Böse eindämmende Kraft. Herrscher, die 
kein Gewissen haben, werden immerhin dadurch von Gräueltaten 
abgehalten, dass sie nicht als Gräueltäter gelten wollen. Und so hält 
Augustin auch in seinen Bekenntnissen fest, des Menschen Streben 
nach Lob sei in einer guten Weise nahezu unauslöschlich. Vernich­
ten ließe sich die Ehrsucht des Menschen allein durch rohe Gewalt 
und um den Preis völligen Verderbens.38 Augustin führt hier nicht 
näher aus, was genau er damit meint.39 Vermutlich steht das, was ihn 
hier beschäftigt, zumindest in Zusammenhang mit dem Phänomen 
des mit Blick auf seine Wirkungen wünschenswerten Strebens nach 
Anerkennung, das er in Über den Gottesstaat anspricht.

Vor diesem Hintergrund wird nun deutlich, dass Augustins knap­
pen Bemerkungen zur hochmütigen Demut eine erhebliche Trag­
weite zukommt. Der bloße Schein des Guten ist eben nicht oder 
jedenfalls nicht in jedem Fall bloßer Schein – wir kommen darauf 
zurück.40 Hochmütige Demut wird in der Konstellation, die Augus­
tin uns vor Augen führt, dadurch befeuert, dass Menschen sich 

35 Vgl. ciu. 5,19 (CCL 47, 154,9–12). Dazu: Herdt, Putting on Virtue, 49.
36 Ciu. 5,18 (CCL 47, 154,14).
37 S.o. Anm. 32.
38 Vgl. conf. 10,60 (CCL 27, 188,16–19). Dazu: Gärtner, Art. laus (laudatio), 

908; O’Donnell, Augustine: Confessions, Bd. 3: Books 8–13, 234. Vgl. zur Am­
bivalenz des Ruhmes bei Augustin auch Green, Initium omnis peccati superbia, 
429; Herdt, Putting on Virtue, 48–50; Gärtner, Art. gloria, 171.

39 Gibb/Montgomery, The Confessions of Augustine, 321, vertreten die Auffas­
sung, Augustin richte sich hier gegen Asketen, die sich um eine widerliche äuße­
re Erscheinung bemühten, um Verachtung auf sich zu ziehen. – Zur Instabilität 
und Fremdbestimmtheit der durch das Streben nach sozialer Anerkennung
(aliena laude) hervorgebrachten Handlungsmotivation vgl. v.a. diu. qu. 59,3 
(CCL 44A, 114,91f.); ep. 140,79 (CSEL 44, 228,8f.).

40 S.u. Kap. 9.

4.3 Paradoxien eines Frömmigkeitsideals. Demut in den Schlingen des Hochmuts

91

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst glauben, was sie zunächst bloß anderen vortäuschen. Die zu­
letzt zitierten Bemerkungen Augustins zum sozial wünschenswerten, 
weil Übel eindämmenden Rückstoß des Strebens nach Anerkennung
auf das Handeln machen deutlich, dass der Drang des Menschen da­
nach, sich anderen Menschen gegenüber in ein bestimmtes Licht zu 
rücken, zum ethischen Leben im Guten und im Schlechten faktisch 
dazugehört. Aus der Verbindung beider Beobachtungen, also aus der 
Beobachtung, dass der Reiz des schönen Scheins Verlogenheit und 
Hochmut provozieren kann, und der Beobachtung, dass der schöne 
Schein doch auch moralisch produktiv sein kann, folgt dann: Das, 
was in der hochmütigen Demut schiefgeht, ist etwas, das man nicht 
loswird, jedenfalls nicht um einen vertretbaren Preis. Der „Unfall“ 
hochmütiger Demut ist nicht bloß ein zufälliger Unfall, sondern 
bringt ein grundsätzliches Problem ans Licht. Augustin stößt auf 
dieses Problem, das uns noch beschäftigen wird, weil er es eben 
nicht bei der kruden Antwort belässt, dass die Demut den Hochmut 
tötet, so als wäre damit alles gesagt und so als interessiere sich das 
christliche Denken nicht näher für die mitunter prekären Bedingun­
gen, unter denen Menschen ihre Leben zu führen haben.

4. thelohumilis. Möchtegerndemut bei Augustin

92

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

Auch Martin Luthers Auseinandersetzungen mit hochmütiger De­
mut sind vielschichtig und vielsagend. Für den (einstigen) Augusti­
nermönch Luther ist Demut ein Grundbegriff christlichen Lebens. 
Gleichzeitig ringt er mit den Abgründen und Paradoxien der Demut, 
vor allem damit, dass Demut, so wie die sein Denken prägende 
bußtheologische Tradition sie versteht, uferlos ist (5.1). Dies spiegelt 
sich in seiner Auslegung des Magnifikat wider (5.2). Hier beobach­
tet Luther, wie extrem destruktiv jener Hochmut ist, der auch und 
gerade die Demut zu vergiften vermag, und hier macht Luther auch 
deutlich, dass eine Überwindung dieser Vergiftung dem Menschen 
einiges abverlangt. Von der Vergiftung der Demut durch Hochmut 
spricht Luther auch im Zusammenhang seiner Auseinandersetzung 
mit Gegnern, denen er attestiert, dass sie sich im Bann ihres Hoch­
muts von jeglichem Korrektiv, wie die Demut eines sein könnte, ab­
geschnitten hätten (5.3). Gegen diese Vergiftung ist kaum ein Kraut 
gewachsen. Das heißt allerdings nicht, dass es fruchtlos wäre, ihr 
nachzuspüren. Den Verwicklungen der Demut auf den Grund zu 
gehen, ist weiterführend auch dann, wenn sich noch keine Lösung 
abzeichnet, denn es bildet sich so jedenfalls ein Eindruck von der 
Fallhöhe verwickelter Demut heraus und damit auch von den Anfor­
derungen, die an eine Theorie der Demut zu stellen sind.

5.1 „Wer nicht besser werden will, hört auf, gut zu sein“

Luthers Problematisierung der Demut entsteht im Zusammenhang 
einer Bußtheologie, die den frommen Menschen geradezu in Para­
doxien verstricken muss. Weil Demut mit einer besonderen Größe 
vor Gott assoziiert wird, sieht sich der Fromme gedrängt, immerzu 
demütiger und noch demütiger zu werden. „Je größer jemand vor 
Gott ist, desto demütiger ist er vor sich selbst“, heißt es in einem 
(wohl fälschlich) Hugo von St. Viktor zugeschriebenen Kommentar 

93

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur Augustinusregel.1 „[J]e niedriger die Demütigung, desto höher 
die Erhebung: das ist ein und dasselbe“, schreibt Johannes Tauler.2
„[J]e ruhmreicher [die höchsten Heiligen sind], desto demütiger 
sind sie in ihrem Inneren“, so Thomas von Kempen.3 In diesem 
Fahrwasser schreibt auch der frühe Luther:

„Die Tugend ist in der Schwachheit, d.h. in der Demut. Wenn ich 
schwach bin, dann bin ich stärker, d.h. während ich demütiger bin.“4

Steht Demut in solch einer Korrelation mit Größe, dann wird der 
paradoxe Ehrgeiz geweckt, immer demütiger zu werden und im 
Streben nach Demut keinesfalls nachzulassen.

Diese Rastlosigkeit fasst Bernhard von Clairvaux in ein eindrück­
liches Bild. Jakob habe in seiner Vision von der Himmelsleiter (Gen 
28,10–22) Engel auf- und niedersteigen sehen. Dabei hätten sich alle 
Engel in Bewegung befunden, keiner der Engel habe gestanden oder 
gesessen.5 Man muss, so Bernhard, entweder aufsteigen oder nie­
dersteigen (aut ascendas necesse est, aut descendas).6 Wer hingegen 
versucht zu stehen, wird notwendigerweise hinabstürzen (si attentas 
stare, ruas necesse est). Wer stehen bleibt, fällt. Wer nicht besser wer­
den will, hört auf, gut zu sein (ubi incipis nolle fieri melior, ibi desinis 
etiam esse bonus).7 Und dieses Fortschrittsdenken macht Luther sich 
– jedenfalls in frühen Schriften – ausdrücklich zu eigen: Es gibt 
keinen Stillstand auf dem Weg mit Gott, Verzögerung ist Sünde, so 
Luther mit Bezug auf das zitierte Wort Bernhards.8

1 Hugo de S. Victore, Expositio in regulam beati Augustini, PL 176, 921 (Übers. 
Damerau), mit Verweis auf Lk 18[,14]. Vgl. hierzu und zum Folgenden Damerau, 
Die Demut in der Theologie Luthers.

2 Johannes Tauler, Predigten [Nr. 40], ed. Vetter, 164,18f. (Übers. Hofmann [Bd. 
2, Nr. 43]).

3 Thomas von Kempen, De imitatione Christi, II.10.26 (Übers. Lang).
4 WA 9, 18,13f. (Randbemerkungen zu Augustins Schriften de trinitate, 1509; 

Übers. Damerau).
5 S.o. Abschn. 1.4.
6 Vgl. Bernhard von Clairvaux, ep. 91,3.
7 Vgl. ebd. Dem Perfektionismus Bernhards entspricht sein radikaler, geradezu 

selbstzerstörerischer persönlicher Asketismus. Vgl. Dinzelbacher, Bernhard 
von Clairvaux, v.a. 25f., 37–39.

8 WA 4, 364,17f. (Erste Psalmenvorlesung, 1513–1516).

5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

94

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„[…] [W]er auf dem Weg Gottes nicht vorwärtsgeht (proficit), der bleibt 
zurück (deficit), und wer nicht sucht, der verliert das schon Gesuchte, 
weil man auf dem Weg nicht stehenbleiben darf.“9

Zwar wäre es denkbar, dass Demut das Streben nach Fortschritt
in der religiösen Selbst(ent)bildung heilsam begrenzt.10 Naheliegen­
der aber scheint es mir zu sein, dass Demut und religiöses Fort­
schrittsdenken eine unheilige Allianz eingehen, so dass Demut im 
vollen Sinn des Wortes maßlos wird. Es kann kein bleibend gültiges 
Maß für die richtige Demut geben, weil diese jedes einmal erreich­
te Maß erneut übersteigen muss, weil das einzig bleibend gültige 
Maß das „Mehr“ ist.11 Für den frühen Luther, der Demut als eine 
verdienstliche Haltung, als ein Ziel des Strebens ansah, bedeutet 
dieses uferlose Selbstnegativierungsdenken, dass der Mensch in der 
Selbstvernichtung immer weiter voranschreiten muss. Und so hat 
Luther zuweilen in einem frommen Selbsthass geradezu geschwelgt, 
offenkundig geleitet von der Überzeugung, dies bringe ihn Gott
näher.12 Von dieser Vorstellung hat Luther sich zwar im Zuge sei­
ner theologischen Entwicklung in gewissem Maße gelöst, er bleibt 
der bußtheologischen Ideenwelt jedoch verbunden. Die Brechung 
der mittelalterlichen Tradition in Luthers „reifem“ Denken vollzieht 
keinen Bruch mit dieser Tradition. Die Bedrohung durch den Hoch­
mut und die Notwendigkeit ständiger, harscher Selbstprüfung sind 
bleibende Konstanten in seinem Denken. Weil der Mensch in der 
Hoffnung auf Gott gerecht, in Wirklichkeit aber Sünder ist, bleiben 
Selbstprüfung und Demut zentrale Tugenden, die Luthers Denken 
und seine Frömmigkeit prägen.13 Dies bekräftigt ein Blick auf seine 
Auslegung des Magnifikat.

9 WA 56, 239,21f. (Vorlesung über den Römerbrief, 1515–1516; Übers. Ellwein/
Otto).

10 Vgl. Bell, Divus Bernhardus, 74.
11 Vgl. Damerau, Die Demut in der Theologie Luthers, 44, 70f., 85, 106.
12 Vgl. Roper, Der Mensch Martin Luther, 81.
13 Vgl. Damerau, Die Demut in der Theologie Luthers, 305; Leppin, Die fremde 

Reformation, v.a. 41. Leppin verweist hier auf WA 56, 269,30 (Vorlesung über 
den Römerbrief, 1516/1516). – Dies verkennt Volf, Liberating Humility, v.a. 46, 
50, 53f., indem Volf recht kategorisch zwischen Demutsdeutungen Luthers vor 
und nach der reformatorischen Wende unterscheidet.

5.1 „Wer nicht besser werden will, hört auf, gut zu sein“

95

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.2 „Das falsche Auge ausstechen“. Oder: Demut und 
Nicht-an-sich-selbst-Denken

In seiner Auslegung des Magnifikat findet sich Luthers wohl dichtes­
te Aushandlung der Demut. Auf der einen Seite lässt diese Schrift 
erkennen, dass Luther gegenüber einem bußtheologischen Verständ­
nis der Demut in gewissem Maße auf Distanz geht. Auf der anderen 
Seite aber wird deutlich, dass Luthers Verständnis der Demut der 
spätmittelalterlichen Bußtheologie weiterhin verpflichtet bleibt.

Luther setzt sich von einem Verständnis der Demut ab, dem die 
Demut als fromme Leistung gilt. Seine Absetzbewegung ist in die 
Diskussion eines Übersetzungsproblems eingefaltet. Er wendet sich 
gegen jene Auslegungstradition, die Lk 1,48 mit den Worten über­
setzt: „Er sah an die Demut seiner Magd.“ Maria, so Luther, lobt 
keineswegs ihre Demut, vielmehr lobt sie Gott, der ihre Niedrigkeit
angesehen habe. Daher übersetzt Luther Marias Worte als „er hat 
mich, seine geringe Magd [humilitatem ancillae suae, tapeínosin] 
angesehen […].“14 Luther besteht darauf, dass die Übersetzung „die 
Demut seiner Magd“ anstelle von „mich, seine geringe Magd“ philo­
logisch falsch sei, jedoch auch aus sachlichen Gründen falsch sein 
müsse.15 Denn die zur Diskussion stehenden Worte aus dem Magni­
fikat unterstellten keineswegs, dass Maria auf ihre eigene Demut 
blicke. Vielmehr brächten diese Worte zum Ausdruck, dass Maria 
trotz ihres niedrigen sozialen Status von Gott auserwählt worden sei. 
„[D]enn Maria will ja sagen: Gott hat auf mich armes, verachtetes, 
unansehnliches Mädchen hinabgesehen.“16 Diese Überlegungen ver­
anlassen Luther zu einer Klärung, worum es bei der Demut eigent­
lich geht.

Zwar ist Demut in der Tat lobenswert und Maria ist auch wirklich 
demütig. Aber Maria lobt nicht ihre eigene Demut, und lobenswert 
ist Demut auch nicht als selbstbewertende Haltung, sondern als 
eine Art und Weise, sich zur Welt ins Verhältnis zu setzen. Demut 
bedeutet, mit den Augen Gottes auf die Welt, und zwar gerade auf 
das Niedrige in der Welt, auf die Not zu sehen – anstatt auf das 

14 Lk 1,48 zitiert nach WA 7, 546,4 (Das Magnifikat, 1520).
15 Vgl. zur philologischen Frage v.a. Schöpflin, „… denn er hat die Niedrigkeit

seiner Magd angesehen“ (Lk 1,48).
16 WA 7, 560,36–561,1 (Das Magnifikat, 1520; Übers. Burger).

5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

96

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in den Augen der Welt „Hohe“, auf Ehren zu starren. Es geht der 
Demut nie um Selbstbespiegelung. Menschen, die auf ihre eigene 
Demut fixiert sind, leben in einer falschen Demut. Ihre Absicht ist 
es, bei Gott angesehen zu sein, und ihre Demut bezeichnet Luther 
als vorgespiegelte, „gemachte“ Demut.17 Wer auf die eigene Demut 
starrt, zerstört sie, wird vom Stolz auf die eigene Demut in einen 
verheerenden Strudel gezogen. Die wahre Demut kann es daher 
nicht ertragen, sich selbst anzusehen.

„Darum weiß rechte Demut […] niemals, dass sie demütig ist (Rechte 
demut weysz nymmer das sie demutig ist), denn wenn sie es wüsste, 
dann würde sie dadurch, dass sie eben diese schöne Tugend ansieht, 
hochmütig, sondern sie hängt mit Herz, Gemüt und allen Sinnen an 
den geringen Dingen. Sie hat sie unablässig im Auge, das sind ihre 
Vorstellungen, mit denen sie umgeht. Und weil sie die im Auge hat, 
kann sie sich selbst nicht sehen noch sich ihrer selbst gewahr werden, 
geschweige denn der hohen Dinge.“18

Wer in dieser richtigen Weise demütig ist, starrt nicht auf sich selbst, 
nicht auf die eigene Demut, sondern sieht mit offenem Blick in die 
Welt und auf das, was in den Augen der Welt kein Ansehen genießt. 
Demut ist „Bereitschaft und Sinn dazu, sich auf geringe, verachtete 
Dinge einzulassen.“19 Demut wird „objektiviert“, so pointiert Fried­
rich Wilhelm Marquard den Gedanken, d.h. auf das Gegenüber der 
Welt bezogen.20

Wie jedoch kommt dieser Blick zustande, d.h., wie gelangt ein 
Mensch dahin, dass er nicht mehr auf sich selbst starrt? Luther 
findet in seiner Antwort auf diese Frage drastische Worte. Man kann 
den Menschen nicht dadurch ändern, dass man ihm die niedrigen 
Dinge vor Augen stellt, auf die er seinen Blick richten soll. Sein 

17 Vgl. ähnlich zur „gemachten Reue“ („gemachte Rew“) WA 50, 226,5 (Die 
Schmalkaldischen Artikel, 1538). Vgl. die ähnliche Beobachtung in WA 36, 
235,31–33 (Predigt zu Lk. 18,9ff., 1532): „Sic Nonnae sind sonderlich verdampt 
leute gewesen: sumus sponsae Christi, aliae non. Sic habens eitel hoffart ex 
castitate gemacht.“ Dazu: Wabel, Die Überheblichkeit der Demut, 559.

18 WA 7, 562,19–27 (Das Magnifikat, 1520; Übers. Burger).
19 WA 7, 561,25f. (Das Magnifikat, 1520; Übers. Burger). Dies ist in Luthers Römer­

briefvorlesung bereits vorgebildet. Vgl. WA 56, 471,18–25 (Vorlesung über den 
Römerbrief, 1515–1516). Dazu: zur Mühlen, Art. Demut, 475.

20 Vgl. Marquardt, Gott oder Mammon, 197.

5.2 „Das falsche Auge ausstechen“

97

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sehen selbst muss der Mensch radikal ändern, nicht bloß seine 
Blickrichtung.

„Deswegen nützt es nichts, Demut in der Weise zu lehren, dass man ge­
ringe, verachtete Dinge vor Augen stellt. […] Nicht die Bilder, sondern 
die Sichtweise muss man abschaffen. Wir müssen hier mitten unter ho­
hen und niedrigen Bildern leben, es muss aber das Auge ausgestochen 
werden, wie Christus sagt [Mt 5,29; 18,9].“21

„Dazu also dienen so viel Leiden, Sterben und allerlei Ungemach auf 
Erden, womit wir zu schaffen haben, damit wir mit Mühe und Arbeit 
das falsche Auge ausstechen.“22

Das selbstreflexive Auge, der schalkhafte oder scheele Blick muss 
gewaltsam überwunden werden.23

Spüren wir diesem Motiv des Ausstechens des falschen Auges 
etwas genauer nach, um besser zu verstehen, was sich für Luther 
mit diesem Bild verbindet. Wir Menschen kennen Gott in Wahrheit 
nicht, so Luther, und wir verkennen Gottes Barmherzigkeit, wenn 
wir sie „mit der geballten Faust“ zu fassen versuchen. Gott muss 
im Glauben erkannt werden.24 „Darum müssen die Sinne und die 
Vernunft geschlossen sein. Ihr Auge ärgert uns. Darum soll man 
es ausstechen und wegwerfen.“25 Viele Jahre später führt Luther in 
einer Predigt aus, dass die Vernunft umso weniger versteht, d.h. 
von der eigentlichen, göttlichen Wirklichkeit umso weniger versteht, 
je scharfsinniger und geübter sie ist. Wenn die Glaubensbotschaft 
verstanden werden soll, dann müssen zuerst der Vernunft die Augen 
ausgestochen werden:

„[…] [S]ollen aber die wort verstanden werden und ins Hertz gehen, 
so mus ein höher komen, den aller Menschen Weisheit ist und vermag. 
Man mus in ein ander Schule komen, und der vernunfft urlaub geben, 
sie nicht zu rat nemen, sondern schweigen und heissen tod sein, jr die 

21 WA 7, 563,5–9 (Das Magnifikat, 1520; Übers. Burger). Dazu: Burger, Marias 
Lied in Luthers Deutung, 73f.

22 WA 7, 563,36–564,5 (Das Magnifikat, 1520; Übers. Burger).
23 Vgl. WA 7, 566,13f. (Das Magnifikat, 1520): „krumm und scheel“; ebd., 567,6: 

„das böse, eigennützige (schalckhafftig) Auge.“
24 Vgl. WA 7, 587,11–17 (Das Magnifikat, 1520; Übers. Burger).
25 WA 7, 587,17f. (Das Magnifikat, 1520; Übers. Burger).

5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

98

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Augen ausstechen und die feddern rupffen, wer anders diess verstehen 
wil.“26

Damit will Luther nicht sagen, dass der Mensch sich nicht seiner 
Potenziale bedienen sollte, sondern, dass der Mensch gegen die An­
maßungen zu kämpfen hat, zu denen der Blick auf seine eigenen 
Fähigkeiten ihn verleiten kann. Anmaßend ist die Vernunft, wenn sie 
mit und gegen Gott vernünfteln will. Auf seine Demut wie auf seine 
Vernunft soll der Mensch sich nichts einbilden, insistiert Luther, so 
sehr er die Vernunft auch in anderen Zusammenhängen zu loben 
weiß.27

Wichtig ist dabei: Wenn Luther davon spricht, dass der Mensch 
die Vernunft heißen soll, tot zu sein, und wenn er in seiner Ausle­
gung von Gal 3,6/Gen 15,6 über die Vernunft sagt, dass der Glaube
sie töte (fides occidit rationem), dann geht es ihm nicht um ein 
Werk der „geistigen Selbstverstümmelung“ oder der „Selbstvergewal­
tigung“, wie Gerhard Ebeling es pointiert.28 Luther hält fest, dass 
es nicht in Abrahams Macht stand, die Vernunft zu töten, sondern 
dass der Glaube selbst dies tat, und dass der Mensch dergleichen aus 
seinen eigenen Kräften niemals vermöchte: „[D]er Glaube schlachtet 
die Vernunft und tötet jenes Tier, das die ganze Welt und die Krea­
turen nicht töten können.“29 Dass die Vernunft durch den Glauben 
überwunden wird, verdankt der Mensch dem Wirken Gottes in der 
Seele des Menschen.

Wenn Luther also in seiner Auslegung des Magnifikat fordert, 
dass der Mensch sich das falsche Auge aussteche, um der Gefahr 
der hochmütigen Demut zu entgehen, dann ist damit gewiss nicht 
ein Werk der „Selbstverstümmelung“ gemeint, sondern ein Gesche­
hen, dessen Notwendigkeit der Mensch anzuerkennen, für dessen 
Verwirklichung er jedoch nicht allein einzustehen hat und ob dessen 
er sich ganz gewiss nicht selbst rühmen sollte. Das Geschehen ist 
nicht ein Werk der Selbstnegation des Menschen, aber doch ein 
Geschehen, das sich nicht ohne Rückgriff auf harsche Worte zur 

26 WA 33, 264,11–19 (Predigt über Joh. 6,63, 1531).
27 Vgl. WA 39/I, 175, 9–13 (Disputatio de homine, 1536). Dazu: Dieter, Luther und 

Aristoteles, v.a. 47.
28 Vgl. WA 40/I, 362,6 (In epistolam Pauli ad Galatas, 1531). Dazu: Ebeling, Fides 

occidit rationem, 219f.
29 Vgl. WA 40/I, 362,15f. (In epistolam Pauli ad Galatas, 1531; Übers. Kleinknecht 

[Hervorh. J.S.]).

5.2 „Das falsche Auge ausstechen“

99

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprache bringen lässt. Der Grund für diese harsche Rhetorik ist, 
dass Hochmut eine ungeheuer destruktive Kraft ist, die alles, also 
auch die Vernunft und auch die Demut, in den Abgrund zu reißen 
vermag.

Demut ist dabei in einer besonders perfiden Weise gefährdet. Lu­
ther beschreibt Geistliche, die demütig auftreten, das Haupt demütig 
beugen und von sich selbst glauben, es gebe keine größeren Feinde 
des Hochmuts als sie selbst, und die so ihre Umwelt und wohl auch 
sich selbst blenden.

„Das sind die giftigsten, schädlichsten Menschen auf Erden. Das ist ein 
von Herzensgrund teuflischer Hochmut, für den es keine Hilfe gibt. 
Denn diese Leuten hören nicht, was man ihnen sagt.“30

Giftig ist die hochmütige Demut, weil sie Menschen in ihrer Selbst­
gerechtigkeit einschließt, anstatt sie zu öffnen, wie es das eigentlich 
Werk der Demut wäre. „Du moechst liber ynn alle suenden fallen 
denn ynn dein eygen duenckel, so ein fehrlich schedlichs ding ist es“, 
schreibt Luther einige Jahre später in einer Predigt.31 Eigendünkel ist 
gefährlicher als alle Sünde, weil der Sünder auf seine Sündhaftigkeit 
immerhin noch ansprechbar sein kann, während der Eigendünkel­
hafte sich gar nichts sagen lässt, da er seinen Blick auf die Welt und 
auf sich selbst für unüberbietbar hält.32

So stoßen wir bei Luther zwar auf den Gedanken, dass wahre De­
mut sich durch ein Nicht-an-sich-selbst-Denken auszeichnet. Dies 
erinnert auf den ersten Blick an die Vorstellung einer selbstverges­
senen Demut, von der in neueren und neuesten Erörterungen der 
Demut immer wieder die Rede ist, und in diesem Sinne nehmen 
zeitgenössische Texte zur Demut auch gelegentlich auf Luther Be­
zug.33 Allerdings: Das Nicht-an-sich-selbst-Denken, das Luther im 
Sinn hat, stellt sich nicht dadurch ein, dass man sich ‚einfach mal 
nicht so wichtig nimmt‘ oder sich selbstvergessen der Welt hingibt. 
Das Nicht-an-sich-selbst-Denken wird im Menschen, aber nicht aus 
dessen eigener Kraft allein verwirklicht. Und wenn das Nicht-an-
sich-selbst-Denken in einem Menschen Raum greift, dann in einer 

30 WA 7, 588,33–35 (Das Magnifikat, 1520; Übers. Burger).
31 WA 20, 571b,21f. (Eine Epistel aus dem Propheten Jeremia, 1526).
32 Vgl. zur isolierenden Wirkung der Arroganz Taylor, Deadly Vices, 79; Tracy, 

Pride, 69, 79; Schmidt, Todsünde Arroganz.
33 Vgl. z.B. Richards, Humility, 209; Robinson, ‘I am so Humble!’, 27.

5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

100

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durchaus ruppigen Art und Weise. Die Heftigkeit der Luther’schen 
Rhetorik an dieser Stelle ist dadurch motiviert, dass ihm die Gefahr 
der Vergiftung der Demut durch Hochmut überdeutlich vor Augen 
stand, wie vor allem daran abzulesen ist, dass er die Hochmütigen 
als die „giftigsten, schädlichsten“ Menschen bezeichnet.

5.3 „… die aus der Lehre von der Demut nur lauter Hoffart 
schöpfen“

Das Motiv des Gifts bzw. der Vergiftung ist, was Luthers Diskussi­
on der Verwicklungen der Demut angeht, auf mehreren Ebenen 
aufschlussreich. Im Zusammenhang seiner Verteidigung gegen Kri­
tik, die an seinen Einlassungen zu den Bauernaufständen geübt 
worden war, bietet Luther eine bemerkenswerte Charakterisierung 
der Haltung seiner Kritiker.34 Luther sah sich bekanntlich durch die 
aufständischen Bauern, die sich auf ihn beriefen, missverstanden 
– ob zu Recht oder zu Unrecht, kann hier dahingestellt bleiben.35 

Jedenfalls hatte Luther aus seiner Perspektive starke Gründe, gegen 
die Inanspruchnahmen seiner Lehren durch die Bauern vorzugehen, 
und ließ seinem Zorn über die Bauern freien Lauf.36 Seine Schriften 
gegen die Bauern stießen dann auch auf Seiten derer, die Luther 
eigentlich wohlgesinnt waren, auf Kritik. Gegen diese Kritik setzt 
Luther sich wiederum zur Wehr, und dabei greift er auf ein Bild 
zurück, das für unseren Zusammenhang sehr erhellend ist. Er wirft 
seinen Kritikern vor, dass sie

„nichts mehr für evangelisch halten, als andere zu verurteilen und zu 
verachten und sich dünken zu lassen, dass sie selbst großen Geistes und 
hohen Verstandes wären, und aus der Lehre von der Demut nur lauter 

34 Zeugnisse dieser Auseinandersetzung sind v.a. Mühlfordt, An Magister Ste­
phan Roth zu Wittenberg über Luthers Stellung zum Bauernkrieg, v.a. 568; 
WA.Br 3, 511,64–67 (Brief von Johann Rühel, 26.5.1525); WA.Br 3, 531,4–8 (Brief 
an Johann Rühel und Kaspar Müller, 15.6.1525).

35 Vgl. z.B. Althaus, Luthers Haltung im Bauernkrieg; Schwerhoff, Der Bauern­
krieg, v.a. 582; Leppin, Luther und die Bauern, 19–24; Roper, Für die Freiheit, 
v.a. 11, 35.

36 Vgl. v.a. WA 18, 361,19f. (Wider die räuberischen und mörderischen Rotten der 
Bauern, 1525; Übers. Aland): „Darum, liebe Herrn, erlöst hier, rettet hier, helft 
hier, erbarmt euch der armen Menschen: steche, schlage, töte hier, wer kann.“

5.3 „… die aus der Lehre von der Demut nur lauter Hoffart schöpfen“

101

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hoffart (eyttel hoffart) schöpfen, wie eine Spinne aus der Rose lauter 
Gift saugt (wie eyne spynne aus der rosen eyttel gifft seueget).“37

Es handelt sich bei diesem Bildwort nicht um eine originäre Sprach­
schöpfung Luthers, sondern um ein geläufiges Sprichwort: „Die 
Spinne saugt Gift, die Biene Honig aus der Blume.“38 Luther dia­
gnostiziert eine Vergiftung der Demut. Die christliche Botschaft 
wird pervertiert, die Kritiker verstehen die Herabsetzung anderer als 
evangelisch und verdrehen die Demut in Hochmut, indem sie sich 
unter Inanspruchnahme der Bibel verächtlich über andere erheben.

Nun ist das Thema dieser Adressierung der Demut eigentlich 
nicht in erster Linie die Demut im Sinne einer personalen Haltung. 
Der Vorwurf, dass seine Gegner „aus der Lehre von der Demut 
nur lauter Hoffart schöpfen“, richtet sich nicht in erster Linie an 
seine Gegner als Personen, sondern an seine Gegner als Ausleger der 
Tradition. Luthers Gegner lesen schlecht, sie legen die Bibel falsch 
aus. Dies verdeutlicht ein Blick auf Parallelstellen. Wenn Luther das 
Bild von der Spinne, die aus der Rose Gift saugt, aufgreift, dann stellt 
er darauf ab, dass die Ketzer aus der Bibel eine falsche Botschaft 
‚gewinnen‘, was nur den Ketzern allein und in keiner Weise der Hei­
ligen Schrift zum Vorwurf zu machen sei.39 Mit dem Ziel also, rheto­
risch zu unterstreichen, dass seine Gegner die Botschaft der Heiligen 
Schrift ins Gegenteil verkehren, greift Luther im oben zitierten Pas­
sus jenen Aspekt der Botschaft der Heiligen Schrift heraus, der sich 
besonders gut dazu eignet, die Verkehrung, die Luther seinen Geg­
ner vorwirft, anzuzeigen, eben die Demut, die Teil des semantischen 
Repertoires der Heiligen Schrift ist und daher synekdochisch für die 
Schrift stehen kann. In diesem Licht betrachtet, wirkt es zunächst so, 
als ginge es bei Luthers Vorwurf, seine Gegner schöpften Hochmut
aus der Demut, so wie die Spinne Gift aus der Rose saugt, gar nicht 
um hochmütige Demut, sondern um eine verirrte Art und Weise, die 
Heilige Schrift, für die das Wort „Demut“ synekdochisch steht, in 
Anspruch zu nehmen.

37 WA 18, 385,18−21 (Ein Sendbrief von dem harten Büchlein wider die Bauern, 
1525; Übers. Aland); vgl. zu dieser Metapher auch ebd., 389,1−6.

38 Vgl. Wander, Art. Spinne, 716; Marten, Buchstabe, Geist und Natur, 232.
39 Vgl. WA 38, 340,8−12 (Urbanus Rhegius: Widerlegung des Bekenntnisses der 

Münsterischen neuen Valentinianer und Donatisten, 1535); WA 45, 647,23−37 
(Das 14. und 15. Kapitel S. Johannis, 1537).

5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

102

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allerdings: Bei näherem Hinsehen rückt diese Sentenz unserem 
Thema, der hochmütigen Demut, dann doch wieder näher. Zwar 
spricht Luther in der oben zitierten Passage nicht unmittelbar von 
einem Kippen der Demut in Hochmut. Diese Suggestion auf der 
Textoberfläche ist einem rhetorischen Kniff Luthers zuzurechnen. 
Und doch geht es in Luthers Auseinandersetzung mit den Bauern­
aufständen und vor allem mit der Kritik an seinen Einlassungen 
zu den Bauernaufständen um eine Dynamik, die mit hochmütiger 
Demut eng verbunden ist. Der Rekurs auf die Heilige Schrift, die 
zwar nicht ausschließlich, aber doch unter anderem auch (und kei­
neswegs nur am Rande) so etwas wie ein Ethos der Demut enthält, 
gerät in den Sog einer selbstgerechten Dynamik, wenn die Heilige 
Schrift zur Legitimation der eigenen Position in Anspruch genom­
men wird. Dieser Vorgang ist in Luthers Augen ein Vorgang der 
Vergiftung – das Bild des Gifts verwendet Luther sowohl mit Bezug 
auf Irrlehren als auch, wie wir gesehen haben, mit Bezug auf den 
Hochmut.

Auch wenn Luther also mit dem Bildwort von den Gegnern, die 
aus der Demut lauter Hoffart schöpfen, wie die Spinne aus der 
Rose Gift saugt, nicht unmittelbar die hochmütige Demut adressiert, 
schwingt das Problem der hochmütigen Demut doch zumindest im 
Hintergrund mit. Luther greift auf das Bild von der Spinne, die aus 
der Rose Gift saugt, zurück, um seinen Gegner vorzuhalten, ihre 
Schrifthermeneutik sei verfehlt, verkehre Demut in Hochmut. Aber 
damit problematisiert er gleichzeitig die personale Haltung, die zu 
dieser verfehlten Schrifthermeneutik führt – eine Haltung, in der 
sich Demut und Selbstgerechtigkeit unglücklich mischen. Und genau 
dies, also ein Drang nach Selbstbejahung, der die Demut kontami­
niert, ist das Leitmotiv jener Kritik an der Demut, die dann im 19. 
und 20. Jahrhundert immer wieder aufflammt.

5.3 „… die aus der Lehre von der Demut nur lauter Hoffart schöpfen“

103

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit 
dem 19. Jahrhundert

Augustin und Luther erlebten Antagonismen von Hochmut und De­
mut als Dramen, bei denen es recht wörtlich um Tod und Leben 
geht. Hochmut tötet, so Augustin, weil das Streben nach Dominanz 
und Exzellenz den Menschen an das Verderben bindet, dem diese 
Welt geweiht ist. Der Mensch möge lieber in alle seine Sünden fallen 
als in den teuflischen Hochmut, meint Luther, weil der Hochmut 
den Hochmütigen in sich selbst einschließt. Demut soll die Rettung 
bringen. Dass Demut und Hochmut sich destruktiv ineinanderschie­
ben können und dies auch regelmäßig tun, führt daher zu tiefen 
Beunruhigungen, die sich in feinsinnigen Auseinandersetzungen mit 
der prekären Tugend Demut niederschlagen. In der Moderne wird 
Demut dann teils aktiv zurückgedrängt, etwa durch Protagonisten 
der Aufklärung wie David Hume, von dem noch zu mehr zu reden 
sein wird. Im Christentum der Moderne verblasst das Interesse an 
dieser angestaubten und angezählten Tugend zunehmend – und 
doch flackert besagte Beunruhigung unter anderen Vorzeichen im­
mer wieder auf, etwa in Søren Kierkegaards christlicher Existenzphi­
losophie (6.1), in frömmigkeitskritischen Überlegungen Karl Barths 
(6.2) und Dietrich Bonhoeffers (6.3) und in Paul Tillichs Polemik 
gegen eine Selbstachtung, die sich an der eigenen Selbstverachtung
regelrecht weidet (6.4). Auch außerhalb der Theologie wird dieses 
Problem verhandelt, besonders eindringlich bei Karen Horney (6.5).

6.1 Das Verlangen, stolz zu sein. Zu Søren Kierkegaard

Dass Stolz und Demut einander mitunter unglücklich überlagern, 
beobachtet Kierkegaard vor allem in seiner Schrift Die Krankheit 
zum Tode. Zwar spielt das Wortfeld „Demut“ in dieser Schrift keine 
exponierte Rolle. Da Kierkegaard jedoch in einer zeitnah zur Krank­

105

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit zum Tode entstandenen religiösen Rede über das Gleichnis vom 
Pharisäer und vom Zöllner (Lk 18,9–14) festhält, im Gefolge christ­
licher Demutsgesten trete ein noch schlimmerer Hochmut auf den 
Plan, und da er dieses Motiv in der zwei Jahre zuvor erschienenen 
Schrift Der Liebe Tun ebenfalls diskutiert, liegt die Vermutung nahe, 
dass Kierkegaard in Die Krankheit zum Tode die Demut (mit)ver­
handelt bzw. dass die Konflikte, die hier zur Geltung kommen, mit 
der prekären Tugend Demut jedenfalls in Verbindung stehen.1

Demut ist ambivalent, weil sie von Eitelkeit und vom Streben 
nach Anerkennung geleitet ist oder jedenfalls geleitet sein kann. 
Sehen wir uns vor diesem Hintergrund an, wie Kierkegaard in Die 
Krankheit zum Tode der Sache nach Formen missglückter Demut 
diskutiert. Kierkegaard schildert hier den Verlauf einer sich zuspit­
zenden Verzweiflung. Der Verzweifelnde arbeitet sich immer tiefer in 
seine Verzweiflung hinein, weil er ständig aufs Neue die Möglichkeit 
verpasst, aus der leidvollen Progression der Verzweiflung auszustei­
gen. Ein frühes Stadium dieser sich intensivierenden Verzweiflung 
ist die Verzweiflung über die eigene Schwäche. Damit meint Kier­
kegaard die Verzweiflung darüber, dass ein Mensch durch einen 
Schicksalsschlag aus der Bahn geworfen wurde und ahnt, jedoch 
ohne sich dieser Ahnung zu stellen, dass der eigentliche Konflikt 
in seinem Selbst liegt und nicht in dem, was ihm zustieß. Weil 
er dies ahnt, hasst er sich in gewisser Weise selbst (hader paa en 
Maade sig selv), aber ohne daraus die einzig richtige Konsequenz 

1 Vgl. Kierkegaard, Der Hohepriester – der Zöllner – die Sünderin, GW Abt. 25, 
Bd. 17, 148 / SKS 11, 264 (zu Lk 18,13): „Das Christentum kam in die Welt und 
lehrte, du sollest beim Gastmahl nicht stolz nach dem obersten Platz trachten, 
sondern dich untenan setzen – und flugs saßen Stolz und Eitelkeit (Stolthed 
og Forfængelighed) eitel untenan bei Tische, der gleiche Stolz und die gleiche 
Eitelkeit, o, nicht die gleichen, nein, noch ärgere.“ Ders., Der Liebe Tun, GW 
Abt. 19, Bd. 14/2, 409 / SKS 9, 367: „Man nimmt die christliche Demut und 
Selbstverleugnung (Ydmyghed og Selvfornegtelse) dadurch eitel, dass man nicht 
den Mut hat, das Entscheidende zu tun, weshalb man darauf achtet, in seiner 
Demut und Selbstverleugnung verstanden zu werden, so dass man also um 
seiner Demut und Selbstverleugnung willen geachtet und geehrt wird – was doch 
wohl keine Selbstverleugnung ist.“ Ebd., 400 / 360: „Ach, es kann ja geschehen, 
dass ein Mensch im letzten Augenblick fehlgreift, dass er, in Wahrheit demütig 
(ydmyg) vor Gott, dennoch bei der Hinwendung zu den Menschen stolz wird auf 
das, was er vermag (stolt af hvad han formaae).“ Dazu: Hay, Ethical Silence, 75.

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

106

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu ziehen.2 Anstatt sich nämlich unter dem Eindruck seiner Schwä­
che immer stärker in seine Verzweiflung hineinzusteigern und mit 
seiner Schwäche immer heftiger zu hadern, müsste der Mensch 
anerkennen, dass das Selbst gebrochen werden muss (Selvet maa 
brydes).3 Dieser demütigen(den) Erkenntnis stellt das Selbst sich 
jedoch nicht. Es verharrt in der Illusion, dass das Problem und die 
Lösung allein in den äußeren Umständen lägen, und hadert mit 
der eigenen Schwäche, ohne ihr auf den Grund zu gehen. Diese 
Verzweiflung über die eigene Schwäche ist eine toxische Verwicklung 
von Selbstverneinung und Selbstüberhebung, denn der Ursprung 
dieser Verzweiflung ist der Stolz. Wenn jemand diesem so Verzwei­
felnden vorhielte, er sei eigentlich stolz, würde er dies zwar weit von 
sich weisen und darauf beharren, dass die Verzweiflung über seine 
Schwäche unmöglich Stolz sein könnte,

„[…] ganz so, als ob es nicht Stolz wäre, der Schwäche solch ein enor­
mes Gewicht beizumessen, ganz so, als wäre nicht das Verlangen, auf 
sein Selbst stolz zu sein (han vilde være stolt af sit Selv), der Grund 
dafür, dass er dieses Bewusstsein der Schwäche nicht ertragen kann.“4

Aber genau so verhält es sich: Weil der über seine Schwäche Ver­
zweifelnde auf sich stolz sein können will, ja muss, vermag er sich 
der eigenen Schwäche nicht zu stellen. Der Mensch, der über sei­
ne eigene Schwäche leidenschaftlich verzweifelt, weicht deren Aner­
kenntnis aus. Die rettende Demut ist ihm fremd.5 Er besteht auf 
seinem windigen Selbstbild. Er ist trotzig, aber – zunächst – nicht 
trotzig genug, als dass er zu seinem Stolz stehen könnte.

Bis es dann doch zu einem Umschlag kommt. Das Selbst definiert 
sich schließlich durch die Ablehnung dessen, worüber es an sich ver­
zweifelt. Was den Verzweifelnden in die Verzweiflung treibt, macht 
er sich zu eigen. Die nicht lösbare Spannung zwischen Zeitlichem 
und Ewigem nimmt der Verzweifelnde nun zum Anlass, in einen 
Frontalangriff gegen Gott als den, der diese Spannung in die Konsti­
tution seines Selbst gelegt hat, überzugehen. Aber dieser Akt einer 
Aneignung der eigenen Malaise ist ein Pyrrhussieg, denn in der 
Folge ist der Verzweifelnde ganz und gar in seiner Verzweiflung 

2 Vgl. ebd., 63 / SKS 11, 177.
3 Vgl. ebd., 66 / SKS 11, 179.
4 Ebd., 66 / SKS 11, 179.
5 Vgl. Boomgaarden, Das verlorene Selbst, 229.

6.1 Das Verlangen, stolz zu sein. Zu Søren Kierkegaard

107

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eingeschlossen. Besonders eindrücklich kommt dies in einer Passage 
zur Verzweiflung über die eigene Sünde zur Geltung. Kierkegaard 
stellt den Leser*innen einen Menschen vor, der sich in der Vergan­
genheit einer nicht näher definierten Sünde hingegeben, dann von 
dieser Sünde abgelassen und zunächst über einen längeren Zeitraum 
erfolgreich der Versuchung widerstanden hatte, neuerlich dieser 
Sünde zu verfallen, schließlich aber doch einen Rückfall erlitt. Der 
rückfällig Gewordene deutet nun sein vergrämtes Leiden an seinem 
Lapsus so, dass sein Leiden ihn adelt, und es entsteht eine Melange 
von quälender Selbstmarterung und exaltiertem Stolz.

„Ein solcher Mensch versichert vielleicht in immer stärkeren Ausdrü­
cken, wie sehr er ihn quäle und martere, dieser Rückfall, wie sehr er 
ihn zur Verzweiflung bringe, ‚das verzeihe ich mir nie‘ (jeg tilgiver mig 
det aldrig selv), sagt er. […] Er verzeiht es sich nie – aber falls nun 
Gott es ihm verzeihen möchte, so könnte er ja trotz allem schon die 
Güte haben, sich selbst zu verzeihen. Nein, seine Verzweiflung über die 
Sünde, und zwar am meisten gerade, je heftiger die Leidenschaftlichkeit 
ihres Ausdrucks ist, wodurch er sich […] verrät, wenn er es ‚sich nie 
verzeihen will‘, dass er so hat sündigen können (denn diese Worte sind 
fast das Gegenteil bußfertiger Zerknirschung, die Gott um Verzeihung 
bittet), ist sehr weit davon entfernt, eine Bestimmung des Guten zu 
sein, sie ist eine intensivere Bestimmung der Sünde, deren Intensität 
Vertiefung in die Sünde bedeutet.“6

Diese Betrübtheit, diese demütige Zerknirschtheit ist in Wahrheit 
„versteckte Selbstliebe und versteckter Stolz (en skjult Selvkjerlighed 
og Stolthed).“7 Der Satz „das verzeihe ich mir nie“ ist das Gegen­
teil von bußfertiger Zerknirschung. Denn was die vermeintliche 
zerknirschte Figur hier sagt, ist in Wahrheit sinngemäß: „Ich bin 
nicht der, der diesen Rückfall erlitten hat, ich bin vielmehr der, der 
von einer erhabenen Position aus ein letztgültiges Urteil fällt über 
jemanden, der ich gar nicht mehr bin.“

So ist diese vermeintlich zerknirschte Selbstbetrachtung in Wahr­
heit überaus selbstisch. Der Verzweifelnde besteht mit Macht auf 
einem idealisierten Bild seiner selbst. Anstatt im Lichte des erlitte­
nen Rückfalls sein idealisiertes, verzerrtes Selbstbild der Realität 
anzugleichen, steigert er die Intensität seiner Selbstidealisierung. Um 

6 Ebd., 115 / SKS 11, 223.
7 Ebd.

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

108

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Rückfall, der sich zugetragen hat, nicht als Indiz für eine tiefe 
Ambivalenz seiner gesamten geschichtlichen Existenz anerkennen 
zu müssen, dissoziiert er und spaltet sich in einen Ankläger und 
einen Angeklagten. Dafür, ein grandioses Idealbild seiner selbst auf­
rechterhalten zu können, zahlt er den Preis, dasjenige an sich selbst, 
das sich mit diesem idealisierten Selbstbild nicht vereinbaren lässt, 
als Fremdstoff aus seiner Biographie ausfällen zu müssen. Die gestei­
gerte Zerknirschung und die gesteigerte Verzweiflung, die sich beide 
den Anschein von Demut geben, sind in Wahrheit Manifestationen 
verbissener Selbstaffirmation. Um sich nicht angegriffen fühlen zu 
müssen, übernimmt der Verzweifelnde die Rolle des Angreifers sei­
ner selbst. Was von außen wirkt wie die Bereitschaft, eigene Fehler 
einzugestehen, ist in Wahrheit durch und durch von Stolz getrieben. 
Der Drang des Menschen nach Selbstbejahung treibt den Menschen 
vor sich her und immer tiefer in die Verzweiflung hinein.

6.2 Selbstwert der Selbstverleugnung. Zu Karl Barth

Demut ist schwer zu greifen und schwer darzustellen, jedenfalls gilt 
dies für jene Demut, die man sich wünschen kann.8 Missglückte 
Demut hingegen ist geradezu himmelschreiend. Dies hat die miss­
glückte Demut mit dem Stolz gemeinsam, was nicht verwundert, 
denn es ist ja die Kontamination durch den Stolz, die die Demut 
besonders dramatisch und augenfällig scheitern lässt.

Missglückt ist eine Form von Demut, die sich, so Karl Barth, 
aus ihrer Eigenkraft heraus versteht, die ihren Wert aus einer Selbst­
verleugnung zieht.9 Barths Kritik an problematischen Formen der 
Demut rührt an Grundfesten christlichen Selbstverständnisses. Das 
Christentum, so beobachtet er, nimmt für sich in Anspruch, nicht 
nach den Höhen zu sinnen. Überall, wo ehrgeizig Türme gebaut 
werden, wittert das Christentum drohende Abgötterei, und darum 
pflegt es eine parteiische Vorliebe für die Marginalisierten und zu 
Unrecht Leidenden. Diese parteiische Vorliebe betrachtet Barth mit 

8 Vgl. Kierkegaard, Entweder – Oder, 680f. / SKS 3, 138: „Stolz lässt sich vorzüg­
lich darstellen […]. Demut lässt sich schwer darstellen, weil sie eben Sukzession 
(Succession) ist […]. [D]enn das gehört wesentlich zur Demut, dass sie beständig 
wird […].“ Dazu: Dion, Pride, 132.

9 Vgl. Barth, Der Römerbrief (1922) (= GA II.47), 154.

6.2 Selbstwert der Selbstverleugnung. Zu Karl Barth

109

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Argwohn, weil er meint, dass ein solcher Habitus, ein solches christ­
liches Pathos in eine selbstzufriedene Ideologie gerinnen muss.

„Es fragt sich, ob die angeblichen ‚Niederungen‘ nicht längst zu ‚Höhen‘ 
geworden sind und die Demut derer da unten zu stinkendem Hochmut, 
Problematik zum Idol und ‚Zerrissenheit‘ zur neuesten Modetheologie
[…].“10

Die Fixierung auf das Niedere sieht Barth also als Invers des Hoch­
muts, weil diese Fixierung zur Ideologie gerinnt, zu einer Art geisti­
gem Besitzstand, aus dem das Christentum Kapital schlägt, indem es 
sich seiner Identität vergewissert, wenn es sich – vorgeblich – den 
Niederungen zuwendet. Barth befürchtet, dass hier ein neuer „Pha­
risäismus“ aufzieht, „der es fertig bringt, nicht einmal ‚selbstgerecht‘, 
sondern zu allem auch noch demütig zu sein!“11

Hiergegen betont Barth: Kein Werk, auch kein negatives Werk, 
kann der Mensch sich jemals selbst zugutehalten. Wer Selbstverleug­
nung predigt, tut jedoch genau das, d.h. macht das Negative zu 
einem Werk. „Erst recht ragt nun seine Subjektivität wie eine abge­
brochene Säule in ganzer Herrlichkeit gen Himmel“12, so Barth mit 
einem Seitenhieb auf Luther und Kierkegaard. Dieser frömmigkeits­
kritische Argwohn dürfte auch im Hintergrund einer rhetorischen 
Frage stehen, die Barth in seiner späteren Abrechnung mit Emil 
Brunners „eristischer Theologie“ in den Raum stellt:

„Gibt es einen dickeren Hochmut als den eines gewissen Kierkegaardia­
nismus? Hat es je einen ausgesprocheneren Prometheismus gegeben als 
den der Philosophie der an sich selbst verzweifelten Existenz?“13

Ob dieser Prometheismusvorwurf die Kierkegaard’sche Analyse der 
verzweifelten Existenz tatsächlich treffen kann, wo Kierkegaard doch 
seinerseits das Problem der verzweifelt hochmütigen Zerknirschtheit
regelrecht seziert hat, kann an dieser Stelle dahingestellt bleiben. 
Denkbar ist jedenfalls, dass Kierkegaard sich mit Barth durchaus 
einig gewesen wäre, wenn Letzterer schreibt:

10 Ebd., 622.
11 Ebd., 153. Ich setze die häufig derogativ verwendeten Ausdrücke „Pharisäismus“ 

und „Pharisäer“ in Anführungszeichen, um deutlich zu machen, dass ich mir 
den derogativen Wortgebrauch nicht zu eigen mache.

12 Barth, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie, 166.
13 Ders., Nein!, 515.

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

110

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Wann und wo gelänge es uns etwa nicht, nachdem wir uns eben noch 
bußfertig den Kopf abschlagen ließen, denselben abgeschlagenen Kopf 
wie jene drei Heiligen im Wappen der Stadt Zürich unter den Arm zu 
nehmen?“14

Das drastische Bild pointiert Barths tiefe Skepsis gegenüber jeder 
Idealisierung der Demut als einer Zielbestimmung religiöser Pra­
xis.15 Wer sich Demut zur Agenda macht, wird Demut verwirken.

6.3 Knechtsseligkeit. Zu Dietrich Bonhoeffer

Auch Dietrich Bonhoeffer stand vor Augen, wie korrumpierbar De­
mut ist.16 Das Kreuz ist das radikale Nein zu jedem Versuch des 
Menschen, durch eine Besinnung auf sich selbst, etwa durch die 
Entdeckung eines göttlichen Funkens, zu Gott zu gelangen. Aber 
das Hören dieses radikalen „Neins“ steht in Gefahr, wiederum von 
Hochmut erfasst zu werden.

„Aus diesem Hören, aus Demut, darf der Mensch nicht wieder ein Werk 
machen; hier [liegt] der gefährlichste Hochmut der Kirchenchristen. 
Nietzsche hat das durchschaut, seine Kritik gegen die Knechtsseligkeit
[ist] oft [eine] wirklich christliche.“17

Der Ausdruck „Knechtsseligkeit“ findet sich zwar bei Nietzsche 
nicht. Der Sache nach jedoch entspricht die Beobachtung, die Bon­
hoeffer mit diesem Ausdruck verbindet, genau dem, was Nietzsche 
inkriminiert: einer frommen Haltung, die ein vermeintlich demüti­
ges Nein zu sich selbst unter der Hand in eine Selbstüberhöhung 
ummünzt.18 Bonhoeffer unterscheidet zwischen Demut als einer 
wahrhaftigen Haltung, an der alles liege, und einem unaufrichtigen 
demütigen Habitus: „demütiger Tonfall, Demut als Tugend, Demut 

14 Ders., Ethik II (= GA II), 271. Der Kommentar der GA (ebd.) verweist auf Red., 
Art. Wappen. Barth bezieht sich auf die Abbildung der Zürcher Wappenscheibe.

15 Dies bedeutet freilich nicht, dass Barth der Demut nicht gleichzeitig eine große 
Bedeutung zumessen könnte. Vgl. ders., KD II/1, 240f. Dazu: Opalka, Narrati­
vität und Performanz der Demut, 247.

16 Vgl. z.B. Bonhoeffer, Akt und Sein (= DBW 2), 129f. Dazu: Zimmermann, 
Wissenschaftlichkeit der Theologie, 305.

17 Bonhoeffer, Ökumene, Universität, Pfarramt. 1931–1932 (= DBW 11), 205.
18 S.o. Kap. 3, Anm. 24.

6.3 Knechtsseligkeit. Zu Dietrich Bonhoeffer

111

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Typus“.19 Wenn Jesus Demut fordere, dann fordere er gerade 
nicht etwas Außerordentliches. Daher wendet Bonhoeffer sich auch 
mehrfach gegen ein selbstgewähltes „Joch“, gegen „selbstgewähltes 
Leiden“. Dies seien Haltungen, die gerade nicht echtem Gehorsam
entsprängen.20 Gegen ein Werk der Zerknirschung, die man aus sich 
herauszupressen versucht, hatte Bonhoeffer bereits zu Studienzeiten 
in einer Seminararbeit Stellung bezogen.

„Luther setzt sich mit dieser Auffassung von der contritio in schroffsten 
Gegensatz zu Mönchtum etc. Dieses hatte geglaubt, […] diese Zerknir­
schung aus sich selbst herauspressen zu können […].“21

Solch ein Programm verzerrter Demut beschwört jene „ungeheure 
Gefahr“ herauf, die Bonhoeffer später mit dem Ausdruck „Knechts­
seligkeit“ verbinden wird: „Selbstwahl des Kreuzes!“22

Auch wenn der Ausdruck „Knechtsseligkeit“ in Bonhoeffers Werk 
marginal ist, spielt doch die damit bezeichnete Sache in seinem 
Denken durchaus eine Rolle. So betont Bonhoeffer, es komme da­
rauf an, dass die „Perspektive von unten nicht zur Parteinahme für 
die ewig Unzufriedenen wird, sondern daß wir aus einer höheren 
Zufriedenheit […] dem Leben […] gerecht werden, und so es beja­
hen.“23 Bejahung des Lebens anstelle von ewiger Unzufriedenheit – 
das klingt nun wiederum nach Nietzsche, und tatsächlich gibt es 
Hinweise, dass die Verbindung zwischen Bonhoeffer und Nietzsche 
weiter geht, als die expliziten Verweise Bonhoeffers auf Nietzsche, 
bei denen die Abgrenzung deutlich überwiegt, erkennen lassen.24 

Man muss wohl nicht so weit gehen, Nietzsche als Alter Ego in 
Bonhoeffers Gefängnistheologie wiederzuerkennen.25 Jedenfalls aber 
gibt es durchaus überraschende Parallelen zwischen Bonhoeffer und 
Nietzsche, und zwar gerade im sachlichen Zusammenhang dessen, 
was Bonhoeffer als „Knechtsseligkeit“ bezeichnet.

19 Bonhoeffer, Illegale Theologenausbildung: Finkenwalde 1935–1937 (= DBW 
14), 497.

20 Vgl. ders., Nachfolge (= DBW 4), 49, 84, 113, 283; vgl. zum biographischen 
Hintergrund Williams, Bonhoeffer’s Black Jesus, 33.

21 Vgl. Bonhoeffer, Jugend und Studium 1918–1927 (= DBW 9), 367.
22 Vgl. Eberhard Bethge, Mitschrift der Vorlesung Neues Testament (1935), 

zitiert nach Bonhoeffer, Nachfolge (= DBW 4), 166, Anm. 41.
23 Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung (= DBW 8), 38f.
24 Vgl. Frisch, Widerstand und Versuchung, v.a. 116–118 (dort Belege).
25 Vgl. ebd., 149.

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

112

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So spricht Bonhoeffer despektierlich über die seelische Schwä­
che einiger seiner Mitgefangenen. Der Eindruck, Bonhoeffer ver­
achte menschliche Schwäche, relativiert sich zwar, wenn man sich 
vor Augen führt, dass im Hintergrund eines brieflichen Zornesaus­
bruchs gegen das „[H]erumwimmern“ eines Mitgefangenen eine ju­
denfeindliche Bemerkung ebendieses Mitgefangenen steht.26 Dass 
aber in Bonhoeffers Ablehnung dessen, was er als „Knechtsseligkeit“ 
bezeichnet, eine gewisse Affinität mit Nietzsches Denken aufblitzt, 
verdeutlichen etwa die folgenden Worte aus einem Brief an Eber­
hard Bethge:

„Mein derzeitiger Partner […] wird immer jämmerlicher. Er hat noch 
zwei Kollegen hier, von denen der eine den ganzen Tag heult, der ande­
re sich – buchstäblich – während der Alarme […] die Hosen vollmacht. 
[…] Ich verachte, glaube ich, wirklich nicht leicht einen Menschen, der 
in Not gerät […], aber dies ist mir wirklich nur verächtlich. […] Ich 
hoffe, Du wirst nicht glauben, daß ich unter die Kraftmeier gegangen 
bin. […] Aber es gibt eine Schwäche, für die das Christentum nicht 
zuständig ist und gerade für sie will man es in Anspruch nehmen 
und beschmutzen. Da müssen wir dafür sorgen, daß die Konturen klar 
bleiben.“27

Wenn Bonhoeffer von „Knechtsseligkeit“ spricht, dann dürfte er 
genau das meinen, was er in diesen Briefzeilen so scharf kritisiert. Er 
wendet sich offensichtlich gegen die Gleichsetzung christlicher Rede 
von Schwäche und Demut auf der einen Seite und einer Haltung, 
die, wie Bonhoeffer wohl zu beobachten meint, einen Menschen zu 
wenig von sich selbst erwarten und verlangen lässt, auf der anderen 
Seite.

Eigentliche Demut im Gegenüber zur knechtsseligen Demut ist, 
so Bonhoeffer in Anspielung an Christian Scriver, eine, die „um sich 
selbst nicht weiß, wie das Auge sich nicht selbst sieht, sondern nur 

26 Vgl. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung (= DBW 8), 294.
27 Ebd., 312f. Vgl. ebd., 407f. („ich möchte von Gott […] nicht in den Schwächen 

[…] sprechen […]“); 564 („Nicht die Bosheit, sondern die Schwäche der Men­
schen ist das, was die Menschenwürde am tiefsten entstellt und herabzieht“); 
574 („Die Schwachheitssünden sind die eigentlich menschlichen Sünden […]“). 
Vgl. allerdings die berühmten Worte zum leidenden Gott ebd., 534 („Die Bibel
weist den Menschen an die Ohnmacht und das Leiden Gottes; nur der leidende 
Gott kann helfen“).

6.3 Knechtsseligkeit. Zu Dietrich Bonhoeffer

113

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Anderen.“28 Im Unterschied zu anderen Stimmen, die sich die­
sen Gedanken Scrivers zu eigen machen, zeichnet Bonhoeffer aller­
dings ein Bild von der Demut, das keineswegs glatt und geschmeidig 
ist, sondern zum Zerreißen gespannt.

„Entfaltung der Lebenskraft und Selbstverleugnung, Wachstum und 
Sterben, Gesundheit und Leiden, Glück und Verzicht, Leistung und De­
mut, Ehre und Selbsterniedrigung gehören in lebendiger [un]auflöslich 
widerspruchsvoller Einheit zusammen.“29

Bonhoeffer erklärt das Nein der Demut nicht einseitig zu einem Adel 
christlicher Existenz, sondern stellt das Nein in eine spannungsvolle 
Relation zum Ja, zu Leistung und Ehre. Von allen mir bekannten 
Versuchen, in eine Formel zu fassen, worum es bei Demut geht, 
ist dies der treffendste, gerade weil Bonhoeffer die Demut nicht in 
eine gefällige Formel fasst, sondern in eine Reihe von unauflöslichen 
Spannungen einzeichnet. Vor diesem Hintergrund stellt sich dann 
aber die Frage, wie Demut gedacht und vor allem gelebt werden 
kann, wenn Demut denn durch und durch dialektisch sein sollte, 
wie Bonhoeffer unterstellt. Wir kommen im dritten Teil hierauf zu­
rück.

6.4 Angequälte Traurigkeit. Zu Paul Tillich

Eigentlich hat Paul Tillich an der Demut wenig Interesse, jedenfalls 
wenig theologisch-konstruktives Interesse.30 In seiner Systematischen 
Theologie bemerkt Tillich kurz angebunden, der Demut das Wort zu 
reden, kollidiere mit dem Einstehen für die Würde des Menschen.31 

Wenn er in seinem reifen Werk auf den Begriff der Demut zurück­

28 Vgl. ders., Nachfolge (= DBW 4), 166; vgl. auch ders., Akt und Sein (= DBW 2), 
40.

29 Ders., Ethik (= DBW 6), 251.
30 Vgl. allerdings zur Demut der Kirche Tillich, Systematische Theologie, Bd. III, 

854/428f. Dazu: Klein, Demut, 115f.
31 Vgl. Tillich, Systematische Theologie, Bd. II, 294/331. In einem Bericht über 

eine Vortragsreise nach Japan bemerkt Tillich, dass „die demütige Höflichkeit
aller Untergebenen“, „die unterwürfige Haltung der Frau gegenüber dem Mann“ 
an die feudale Periode erinnerten. Vgl. ders., Meine Vortragsreise nach Japan, 
495.

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

114

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


greift, dann in erster Linie mit dem Zweck, negative Folien aufzu­
spannen, um eine bestimmte (pseudo-)religiöse Haltung als from­
mes Missverständnis und eine bestimmte hamartiologische Deutung 
lebensweltlicher Phänomene als theologisches Missverständnis zu 
kennzeichnen.32 Die frömmigkeitskritischen Beobachtungen, die Til­
lich in diesen Zusammenhängen anstellt, sind dann aber doch aus­
gesprochen erhellend, jedenfalls sehr viel erhellender, als Tillichs 
theologisches Desinteresse an der Demut erwarten lassen würde.

In seiner Erläuterung des Begriffs der Sünde greift Tillich auf 
den Ausdruck „Hybris“ zurück und grenzt „Stolz“ von „Hybris“ ab, 
um sich so gegen ein grundlegendes theologisch-anthropologisches 
Missverständnis zu wenden. Stolz ist in Tillichs Augen eine Cha­
raktereigenschaft, eine zufällige Disposition, die manche Menschen 
auszeichnet und andere nicht. Hybris hingegen ist ein Merkmal der 
Existenz des Menschen überhaupt, also ein Merkmal, das bei allen 
Menschen anzutreffen ist, unabhängig von charakterlichen Eigen­
schaften; Hybris kann daher „in Akten der Bescheidenheit ebenso 
hervorbrechen wie in Akten des Stolzes.“33 Hybris ist der Unterschei­
dung zwischen unterschiedlichen Manifestationen des personalen 
Lebens vorgelagert, weil sie personalem Leben als eine Art Tiefen­
struktur zugrunde liegt.34

Vor diesem Hintergrund kommentiert Tillich die bei Augustin 
häufig zitierten Worte aus dem Buch Kohelet „der Ursprung aller 
Sünde ist superbia“ und stellt fest, dass dasjenige, was hier als super­
bia bezeichnet werde, eben nicht als Charaktereigenschaft, also nicht 
als „Stolz“ verstanden werden sollte.35 Hingegen:

„Wenn wir für Stolz Hybris setzen, hat dieser Ausspruch einen tieferen 
Sinn, denn Stolz kann als psychologische Eigenschaft verstanden wer­

32 In seinen frühen Predigten (1909–1913) konnte Tillich teils auch affirmativ von 
Demut sprechen. Vgl. Tillich, Frühe Predigten 1909–1918 (= GEW 7), 66 („De­
mut und Dankbarkeit“), 112 („Demut und Geduld“), 117 („Demut und Liebe“), 
320 („Demut und Herzensgröße“), 385 („Demut und Gehorsam“). Für den 
Hinweis auf diese Textstellen danke ich Samuel Shearn.

33 Ders., Systematische Theologie, Bd. II, 349/59.
34 Vgl. zur Kritik der Tillich’schen Unterscheidung von Hybris und Stolz aus femi­

nistisch-theologischer Perspektive Plaskow, Sex, Sin, and Grace, 116.
35 Die Worte „Der Ursprung aller Sünde ist der Stolz“ (initium omnis peccati 

superbia, Koh 10,15 [vul]) zitiert Augustin dem Corpus Augustinianum Gissense 
zufolge 27-mal.

6.4 Angequälte Traurigkeit. Zu Paul Tillich

115

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den, und davon ist hier nicht die Rede. Die, psychologisch gesprochen, 
demütigsten Menschen können die stolzesten sein.“36

Diese Beobachtung führt Tillich an, um zu erklären, warum er von 
Hybris als einem Merkmal der menschlichen Existenz spricht, das 
jenseits spezieller charakterlicher Eigenschaften steht.37 Hybris im 
Sinne der Weigerung des Menschen, die eigene Endlichkeit anzuer­
kennen, nistet unvergleichlich tiefer im Menschen, als charakterliche 
Eigenschaften es tun.38 Das Phänomen einer Gleichzeitigkeit von 
Stolz und Demut führt Tillich hier allein mit dem Ziel in die Ma­
nege, dasjenige, was er unter Hybris verstanden wissen will, von 
oberflächlichen seelischen Phänomenen abzugrenzen.

Während Tillich also diese Gleichzeitigkeit von Stolz und Demut
überwiegend in polemischer Absicht anspricht, zeigen v.a. seine eher 
meditativ ausgelegten Schriften, dass er ein ausgeprägtes Gespür für 
diese theologisch gesehen (vermeintlich) unergiebigen Oberflächen­
phänomene hatte. Auf die Gleichzeitigkeit von Stolz und Demut 
kommt Tillich zumindest der Sache nach bereits in einer frühen Pre­
digt zu sprechen. Er beschreibt hier eine „angequälte Traurigkeit “, 
die vermeintlich göttlich, in Wahrheit jedoch hochmütig ist, denn 
das meint Tillich, wenn er vom „Pharisäer“ spricht, der sich mit Gott
auf eine Ebene begeben will.

„Und darum will ich von einer Traurigkeit reden über die Sünde, die 
sich gern göttlich nennt und es doch nicht ist. Die kommt, wenn ein 
Mensch diese Traurigkeit erzwingen will, um Gott damit zu zwingen 
zur Vergebung der Sünden. Da kommt dann der ganze Pharisäer he­
raus, der es doch nicht ertragen kann, alles auf Gott zu stellen, der 
meint, etwas müßte er doch für Gott tun, sich eine Traurigkeit anquä­
len, die schließlich doch erkünstelt ist und hinweggefegt wird, wenn 
eine andere Stimmung kommt.“39

In seiner Berliner Vorlesung hält Tillich viele Jahre später fest, viele 
Menschen seien zwar demütig, ihre Demut sei aber in Wahrheit

36 Tillich, Vorlesungen über die Geschichte des christlichen Denkens, Teil I: 
Urchristentum bis Nachreformation (= EGW 1), 143.

37 Ders., Systematische Theologie, Bd. III, 571/114f.
38 Vgl. v.a. ders., Systematische Theologie, Bd. II, 350/59; ders., Das Gute, das ich 

will, das tue ich nicht, v.a. 45.
39 Tillich, Frühe Predigten 1909–1918 (= GEW 7), 41f. Für den Hinweis auf diese 

Textstelle danke ich Samuel Shearn. Vermutlich spielt Tillich hier auf 2. Kor. 7,10 
an.

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

116

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„eine Umkehrung der Hybris. Sie sind in ihrer Demut hochmütig. Es 
gibt eine Selbsterniedrigung, die genauso Hybris ist wie eine Selbsterhe­
bung, und wir finden besonders im christlichen Kulturkreis unter dem 
Druck des Kampfes gegen die Hybris sehr viel Hybris in Form von 
Selbsterniedrigung.“40

Weil der Mensch ohne Selbstachtung nicht leben kann, kann er 
ein atemloses Nein zu sich selbst und den Verzicht darauf, sich zu 
rühmen, nicht ertragen, mithin wird jede Selbstzurücknahme durch 
den Drang nach Selbstbejahung aus den Angeln gehoben.

„Vielleicht sind Menschen, die glauben, sich keines Verdienstes rühmen 
zu dürfen, krank, verstört und ohne Selbstachtung? Vielleicht sind sie 
im geheimen sogar stolz auf die Tiefe der Verzweiflung, in der sie zu 
leben vermeinen? Denn ohne einen gewissen Grad von Selbstachtung 
kann niemand leben, selbst wenn er seine Selbstachtung aus der Ver­
zweiflung über sich gewinnen muß.“41

Hans Krailsheimer bringt der Sache nach das, was Tillich hier be­
schreibt, in einem Aphorismus auf den Punkt: „Wenn einer gar 
nichts hat, worauf er stolz sein kann, ist er es wenigstens auf seine 
Selbstverachtung.“42

40 Ders., Berliner Vorlesungen III (1951–1958) (= EGW 16), 275. Vgl. ders., Vorle­
sungen über die Geschichte des christlichen Denkens, 96: „[…] [E]s ist möglich, 
äußerst demütig zu sein, aber in dieser Demut im Stolz zu verharren.“ Ders., 
Religiöse Reden (Vom Warten), 143: „Wir wollen aus unserem Stolz, nichts zu 
besitzen, keinen neuen Besitz machen. Das ist eine der großen Versuchungen 
unserer Zeit, denn uns sind wenige Dinge geblieben, die wir als Besitz bean­
spruchen können. Und wir erliegen der gleichen Versuchung, wenn wir uns 
rühmen, daß wir nichts besitzen.“

41 Tillich, Religiöse Reden (Das Gute, das ich will, das tue ich nicht), 42/378. 
Vgl. ebd. (Verlassenheit und Einsamkeit), 17/353: „Viele fühlen sich verlassen 
[…], solche Menschen sind oft verbittert und feindselig […], aber im geheimen 
genießen sie die Qual ihrer Verlassenheit.“

42 Krailsheimer, Aporismen, 29, 29. Vgl. ebd., 43, 53, 65: „Unsere Väter haben 
sich in ihrer Geborgenheit nicht so behaglich eingerichtet, wie wir in unserer 
Entwurzelung.“ „Es gibt eine besonders unsympathische Art von Hochmut, die 
Demut.“ „Untröstlich zu sein – es gibt keinen besseren Trost.“

6.4 Angequälte Traurigkeit. Zu Paul Tillich

117

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.5 Zwischen Selbstanbetung und Selbstverachtung. Zu 
Karen Horney

Diese Beobachtungen Tillichs und Krailsheimers erinnern an ein 
Motiv, mit dem die Psychoanalytikerin Karen Horney sich einge­
hend auseinandergesetzt hat. Es lohnt sich, dieser Spur nachzuge­
hen, allein schon weil Horney und Tillich in einem engen Austausch 
standen und einander möglicherweise auch in dieser Frage inspirier­
ten.43 Horney beschreibt, wie Menschen ihr Selbst in extremer und 
paradoxer Form idealisieren und glorifizieren. In einer Paradoxie 
verfängt sich die Selbstidealisierung, insofern Menschen ihr reales 
Selbst nur verachten können, wenn sie es „aus der Perspektive gott­
gleicher Perfektion“ betrachten und bewerten.44 Der neurotisch Stol­
ze deutet seine Charakterzüge um, deutet „ein Tabu darüber, dass 
man etwas für sich selbst tut, zu übermenschlicher Selbstlosigkeit, 
ein Beschwichtungsbedürfnis zu absolutem Gutsein, Abhängigkeit
zur Liebe“.45 So entsteht ein Stolz auf Selbstlosigkeit und Asketis­
mus.46 Neurotischer Stolz und Selbsthass, so Horney, bilden in die­
ser verhängnisvollen Konstellation eine Einheit.47 Es kommt gerade 
nicht zu einer Selbstregulation der gegenstrebigen Kräfte Selbstaffir­
mation und Selbstrelativierung, so wie es bei einer Form von Demut 
der Fall ist, die durch hohe Ideale produziert wird.48 Im Gegenteil 
feuern Selbstbejahung und Selbstverneinung einander destruktiv an.

„Ganz allgemein gesagt, errichtet sich ein Mensch sein idealisiertes 
Ebenbild, weil er sich so, wie er ist, nicht ertragen kann. Das Ebenbild 
rettet ihn anscheinend aus dieser Gefahr; weil er sich jedoch selber auf 

43 Kennengelernt haben Tillich und Horney sich im Romanischen Café, Berlin, in 
der Zeit 1919–1924. Vgl. Rubins, Karen Horney, 102. Vgl. zu Wechselwirkungen 
zwischen Tillichs und Honeys Denken ebd., v.a. 198, zu bleibenden Unterschie­
den ebd., 320: Konzepte wie Angst, die Tillich ontologisch deutet, versteht Hor­
ney als psychologische Funktionen. Tillichs Verbundenheit mit Karen Horney 
ist etwa daran zu erkennen, dass Tillich sich nach dem Tod Horneys verabschie­
dete, indem er ihr mit einer Grabrede gedachte. Vgl. Tillich, Karen Horney.

44 Horney, Neurose und menschliches Wachstum, 122. Dazu: Cooper, Sin, Pride 
& Self-Acceptance, 124, 137.

45 Horney, Neurose und menschliches Wachstum, 103.
46 Ebd., 129.
47 Ebd., 122.
48 Vgl. dies., Unsere inneren Konflikte, 83.

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

118

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Piedestal erhoben hat, kann er sein wirkliches Ich noch weniger 
ertragen und fängt an, gegen sich selbst zu toben, sich zu verachten und 
sich unter dem Joch seiner unerfüllbaren Forderungen selbst aufzurei­
ben. Dann schwankt er zwischen Selbstanbetung und Selbstverachtung
hin und her, ohne einen soliden Halt in der Mitte finden zu können.“49

Selbstidealisierung und Selbsthass schaukeln einander hoch: „Je ver­
zweifelter er an dem Glauben festhält, er sei sein idealisiertes Eben­
bild, desto wilder wird sein Hass sein.“50

Neurotischer Stolz reproduziert spiegelbildlich jene Grammatik, 
auf die wir in bußtheologischen Zusammenhängen gestoßen waren, 
etwa bei Johannes Tauler: „[J]e niedriger die Demütigung, desto 
höher die Erhebung.“51 Tatsächlich findet sich bei Horney auch über 
die Bande eines Zitats eine Anspielung an monastisches Denken. 
So illustriert sie das Wesen des neurotischen, stolzen Selbsthasses 
mit Versen aus Christian Morgensterns Gedicht „Entwickelungs-
Schmerzen“:

„Ich werde an mir selbst zugrunde gehn. 
Ich, das sind zwei, ein Möchte sein und ein Bin –
und jenes wird zum Schlusse dies erwürgen. 
Das Möchte sein ist wie ein rasend Ross, 
an dessen Schweif das Bin, gefesselt ward, 
ist wie ein Rad, darauf das Bin geflochten, 
ist wie ein Mönch, der sich den Leib zerdornt.“52

Horneys Beobachtungen, die möglicherweise in Tillichs Gedanken 
nachhallen und/oder von diesen inspiriert sind, verdeutlichen be­
sonders drastisch, dass die gegenwärtig so prominente Vorstellung, 
Demut und Stolz hielten einander in der Balance bzw. Stolz und De­
mut seien als Haltungen einer ausgewogenen Mitte zu verstehen, mit 
dem tatsächlichen seelischen und religiösen Leben vieler Menschen 
wenig zu tun haben dürfte.

49 Ebd., 94.
50 Ebd., 93.
51 S.o. Kap. 5, Anm. 2.
52 Morgenstern, Entwickelungs-Schmerzen, 26, zitiert in Horney, Unsere inne­

ren Konflikte, 126.

6.5 Zwischen Selbstanbetung und Selbstverachtung. Zu Karen Horney

119

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81 - am 29.01.2026, 15:08:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	II. Hochmütige Demut Brennpunkte einer Konfliktgeschichte
	4. thelohumilis. Möchtegerndemut bei Augustin
	4.1 inordinate humilis. Un/ordentliche Demut
	4.2 Fingierte Demut als Pseudotugend
	4.3 Paradoxien eines Frömmigkeitsideals. Demut in den Schlingen des Hochmuts

	5. Vergiftete Demut bei Martin Luther
	5.1 „Wer nicht besser werden will, hört auf, gut zu sein“
	5.2 „Das falsche Auge ausstechen“. Oder: Demut und Nicht-an-sich-selbst-Denken
	5.3 „… die aus der Lehre von der Demut nur lauter Hoffart schöpfen“

	6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert
	6.1 Das Verlangen, stolz zu sein. Zu Søren Kierkegaard
	6.2 Selbstwert der Selbstverleugnung. Zu Karl Barth
	6.3 Knechtsseligkeit. Zu Dietrich Bonhoeffer
	6.4 Angequälte Traurigkeit. Zu Paul Tillich
	6.5 Zwischen Selbstanbetung und Selbstverachtung. Zu Karen Horney



