1.
Hochmiitige Demut
Brennpunkte einer Konfliktgeschichte



https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 26.01.2028, 15:08:29.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. thelohumilis. Mochtegerndemut bei
Augustin

Augustins Bemerkungen zu Gestalten fehlziindendender Demut sind
allein schon aus dem Grund sehr erhellend, dass Augustin unter-
schiedlichste Perspektiven auf die Demut — und auf deren Verhiltnis
zum Hochmut (und zur Grofigesinntheit) - einnimmt.! Auf der
einen Seite ist er tiberzeugt: Demut ist das Heilmittel (medicamen-
tum, salubrium) gegen den Hochmut.? ,Demut tétet den Hochmut
(humilitas occidit superbiam).® Auf der anderen Seite lasst er jedoch
durchscheinen, dass die so angepriesene Demut ihrerseits anfallig ist
dafiir, von Malaisen befallen zu werden. So thematisiert er mehrere
Formen missgliickter Demut, namlich die unordentliche (4.1), die
vorgetduschte (4.2) und die hochmiitige Demut (4.3). Die beiden
Letztgenannten stehen in einem duflerst engen Zusammenhang, der
wiederum auf ein grundsitzliches Problem verweist.

4.1 inordinate humilis. Un/ordentliche Demut

sWenn die gesegnet sind, die auf ihn [Gott, J.S.] vertrauen, dann sind
die erbarmlich, die sich auf sich selbst verlassen. [...] Wenn du deine
Hoffnung auf einen anderen Menschen richtest, dann ist das die falsche
Demut (si enim spem tuam posueris in alio homine, inordinate humilis
eris). Aber wenn du deine Hoffnung auf dich selbst richtest, dann ist das
gefahrlicher Hochmut. [...] In der falschen Weise demiitig, kannst du

1 Vgl. zu Demut und Grof3gesinntheit ciu. 14,13 (CCL 48, 435,31-34); en. Ps. 31
(CCL 38, 239,44), 130,12 (CCL 40, 1908,45-47); Io. ew. tr. 55,7 (CCL 36, 466,17£);
va. s. 160 (PL 38, 875,38f.): ,Wo Demut ist, da ist Grofle (ubi humilitas, ibi
maiestas). Dazu: SCHAFFNER, Christliche Demut, 78; McINERNY, The Greatness
of Humility; Keys, Pride, Politics, and Humility in Augustine’s City of God, v.a.
189; ScHMIDT, Gezeichnet.

2 Trin. 8,7 (CCL 50, 276,5-8); s.142,5 (Miscellanea Agostiniana 1, 698,11-13).

3 En. Ps. 33,14 (CCL 38, 276,16).

83

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. thelohumilis. Mochtegerndemut bei Augustin

nicht emporgehoben werden, in einer gefahrlichen Weise hochmiitig,
treibst du auf den Fall hin (inordinate humilis non leuatur, periculose
superbus praecipitatur) 4

Die hier beschriebene unordentliche Demut (inordinate humilis)
steht in Analogie zu dem, was Augustin an anderen Stellen der Sache
nach als unordentliche Liebe beschreibt. Gut wird geliebt, wenn
die rechte Ordnung bewahrt wird (ordine custodito); schlecht wird
geliebt, wenn die rechte Ordnung gestort wird (ordine perturbato).®
Unordentliche Liebe ist eine Liebe, die sich unmittelbar auf den
Menschen als Menschen und nicht zunichst auf Gott richtet. Wer
den anderen Menschen um je dieses konkreten anderen Menschen
willen liebt, gief§t seine Seele in den Sand, so formuliert Augustin
es im Zusammenhang einer Meditation {iber die Erschiitterung, die
der Tod eines geliebten Freundes in ihm ausgeldst hatte.® Im Wider-
spruch zur vorgesehenen Ordnung liebt also, wer den Menschen
liebt, als wire der Mensch Gott, anstatt den anderen Menschen um
Gottes willen zu lieben. Denn Letzteres ist der eigentliche Sinn des
Liebesgebots: dass ein Mensch den anderen Menschen um eines
ganz Anderen willen liebt (propter aliud diligendus).”

Entsprechend gilt: Unordentlich demiitig (inordinate humilis) ist,
wer seine Hoffnung auf einen anderen Menschen setzt. Nicht der an-
dere Mensch, sondern allein Gott ist der angemessene Bezugspunkt
der Demut.? Im Zusammenhang seiner Kritik an falsch relationierter
Demut geht Augustin daher auch, wie wir bereits gesehen haben, mit
Schmeichelei und Servilitdt hart ins Gericht und kritisiert in aller
Schirfe jene, die anderen Menschen mit Gibertriebener Selbsternied-
rigung (humilitate nimia) oder erbarmlicher Schmeichelei (adulatio-
ne pestifera) gegentibertreten.’

4 S.13,2 (CCL 41, 178,39-46). Dazu: SCHAFFNER, Christliche Demut, 269. Zur
Motivik von Hochmut und Fall bei Augustin vgl. v.a. cat. rud. 31 (CCL 46,
156,13£.17f.).

5 Vgl ciu. 15,22 (CCL 48, 488,23f.); s. 37,23 (CCL 41, 467,497-503). Dazu: Bau-
MANN, Die Demut als Grundlage aller Tugenden bei Augustinus, 28.

6 Vgl. conf. 4,13 (CCL 27, 46,7-47,9). Dazu: ScHMIDT, Klage, 50f.

7 Vgl. doctr. chr. 1,20 (Simonetti 40,13).

8 Vgl. auch Keys, Pride, Politics, and Humility in Augustine’s City of God, v.a. 45
(Anm. 1), 57, 80, 90.

9 S.o.Kap. 3, Anm. 3.

84

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Fingierte Demut als Pseudotugend

Ahnliches gilt mit Blick auf die Demut des Menschen, der auf
sich selbst, auf seine eigenen religiésen Leistungen vertraut. Ein
Glaubender, der auf sich selbst vertraut, wird sich nie sicher (secura)
fithlen und wird dazu verleitet, seine eigene Demut zu produzieren,
um es sich durch Leistungen der Selbsterniedrigung zu verdienen,
erhoht zu werden (se humilet, ut exaltari mereatur).}% Unordentliche
Demut in dieser Spielart ist von selbstischen Motiven und Erwar-
tungen kontaminiert. Wenn also Friedrich Nietzsche den in seinen
Augen naiven und verlogenen Augustin in einem viel zitierten Brief
an Overbeck mit Spott Giberhduft und an anderer Stelle die christli-
che Demut demaskieren will mit einer Parodie auf Lk 18,14: ,Wer
sich selbst erniedrigt, will erhdhet werden’, dann verweist Nietzsche
auf ein Problem, auf das man den in seinen Augen kurzsichtigen Au-
gustin jedenfalls nicht eigens aufmerksam machen miisste.!! Augus-
tin wusste darum, wie schwer es ist, von dem zu lassen, was Luther
spater ,gemachte Demut und ,gemachte Reue“ nennen wird, also
Formen der Zerknirschung, die der Zerknirschte selbst in der Hand
haben will.

4.2 Fingierte Demut als Pseudotugend

Augustin hatte ein feines Gespiir fiir die Tendenz des Menschen, Tu-
gend vorzutduschen. Mit Nachdruck verurteilt er die Scheinheiligen
(hypocritae), die vorspielen, etwas zu sein, das sie nicht sind.?? Fiir
unseren Zusammenhang besonders aufschlussreich ist Augustins Po-
lemik gegen die Verlogenheit, die er den heidnischen Philosophen
attestiert.® Diese wissen nichts von der gottlichen Weisheit, sind in
selbstischem Hochmut und Liigen gefangen und bilden sich etwas
ein auf ihre (Pseudo)Tugend, ,die umso triigerischer ist, je hoch-
miitiger sie ist (quanto superbiore, tanto mendaciore uirtute). Im

10 Vgl. en. Ps. 41,12 (PL 36, 469,12-14).

11 NieTzscHE, Menschliches Allzumenschliches I, § 87 (= KSA 2), 87. Zur Polemik
Nietzsches gegen Augustin vgl. DERs., An Franz Overbeck in Basel, Nizza 31[.]
Miirz 1885, Nr. 589 (= KSB 7), 34.

12 Vgl.va.s. dom. m.2,5; 2,64 (CCL 35, 95,90-93; 160,459-463).

13 Vgl. HERDT, Putting on Virtue, v.a. 45-50.

14 Ciu. 19,4 (CCL 48, 669,202; Ubers. Thimme); vgl. zu aufgeblasenen Pseudo-Tu-
genden auch ciu. 19,25 (CCL 48, 696,10-13).

85

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. thelohumilis. Mochtegerndemut bei Augustin

Hintergrund steht Augustins Uberzeugung, dass es kein neutrales
Mittelfeld zwischen Tugend und Laster gibt. Weil die motivationale
Orientierung der heidnischen Philosophen im Grundsatz verfehlt
ist, ist ihr Denken durch und durch korrupt.”® In einer sehr dhnli-
chen Art und Weise verfehlen diejenigen, die nicht auf Gott bezogen
leben, das Wesen der Demut, wenn sie ihre Siinden mit Worten
bekennen, ohne das mit leeren Worten Bekannte wirklich zu fiihlen.
Augustin betont: Ein blof§ duf3erliches, liignerisches Siindenbekennt-
nis, ein blofles Lippenbekenntnis der eigenen Verfehlung kann nicht
geniigen. Gott nimmt verlogene Demut nicht an (non accipit deus
mendacem humilitatem tuam).1

Besonders eindriicklich kommt dies im Zusammenhang einer
Passage aus Augustins Psalmenauslegung zur Geltung. Augustin
denkt hier iiber den Unterschied zwischen einem unaufrichtigen
und einem aufrichtigen Siindenbekenntnis nach. Unaufrichtig ist ein
Sundenbekenntnis, das durch den Wunsch motiviert ist, Hochmut
bzw. den Anschein von Hochmut zu vermeiden (ut arrogantia deui-
tetur).” Wer sagt, dass er ohne Siinde sei, tduscht sich selbst (dixe-
rimus quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus), so zitiert
Augustin 1. Joh. 1,818 Aber das Ansinnen, diesen Selbstbetrug der
Unbufifertigkeit zu vermeiden, darf umgekehrt nicht dazu verleiten,
Buf3fertigkeit durch ein Siindenlippenbekenntnis blof§ vorzuspielen.
Sollte denn, fragt Augustin, Stindenvergebung durch ein blofSes
Lippenbekenntnis (falsa confessio) erlangt werden?"” Den Heuchler
(hypocrita), der mit leeren Worten seine Stinde bekennt, geht Augus-
tin hart an: ,,Auflerlich tiauschst du die Demut vor, wihrend du
innerlich die leere Eitelkeit umarmst (foris fingis humilitatem, intus
amplecteris uanitatem):?°

Die Liige schlagt auf den Liigner zuriick. Wer unter Vortduschung
von Demut (simulata humilitate) ein Siindenbekenntnis spricht,

15 Vgl. GAuL, Augustine on the Virtues of the Pagans, 245.

16 S.181,4 (PL 38, 981,16).

17 Vgl. en. Ps.118,2,1 (CCL 40, 1669,28-31).

18 Vgl. en. Ps. 118,2,1 (CCL 40, 1668,7f.). Vgl. zu Stolz und Selbsttauschung bei
Augustin BRUNING, Augustine’s Concept of Pride, v.a. 70.

19 Vgl. en. Ps.118,2,1 (CCL 40, 1669,27).

20 En. Ps. 118,2,1 (CCL 40, 1669,46-48). — Solche vorgetduschte Demut ist auch
insofern tief verwerflich, als der innere Sinn der Demut die Selbsterkenntnis ist.
Vgl. Io. eu. tr. 25,16 (CCL 36, 247,21L.): ,,tota humilitas tua, ut cognoscas te:

86

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3 Paradoxien eines Frommigkeitsideals. Demut in den Schlingen des Hochmuts

ohne selbst an die eigene Siindhaftigkeit zu glauben, fallt einer
Selbsttduschung zum Opfer und verfiihrt sich selbst (se ipsa sedu-
cens; seipsos seducunt).?! So wie der unbufifertige Stolze glaubt, er
sei ohne Siinde, und damit einem Selbstbetrug aufsitzt, so glaubt
derjenige, der Bufifertigkeit vorspielt, dem selbstgemachten Trug-
bild. Die fingierte Demut ist nicht nur verlogen, sie ist auch verhee-
rend, weil sie den Heuchler in seiner selbst fabrizierten Unwahrheit
einschliefit. Diesem Zusammenhang von missgliickter Demut und
Selbsttduschung miissen wir nun noch genauer nachgehen.

4.3 Paradoxien eines Frommigkeitsideals. Demut in den
Schlingen des Hochmuts

Wihrend Augustin sich wiederholt mit vorgetauschter Tugend und
auch mit falscher Demut auseinandersetzt, scheint das Problem der
hochmiitigen Demut nur an wenigen, dafiir aber sehr pridgnanten
Stellen seiner Schriften auf. Eher nebenbei stellt er in seinen Be-
kenntnissen fest, dass die Verachtung der Eitelkeit selbst zum Gegen-
stand eitler Prahlerei werden kann (de ipso uanae gloriae contemptu
uanius gloriatur).?? Einen dhnlichen Gedanken formuliert er in Vom
Gottesstaat: Demutsbezeigungen und schmeichlerische Reden (inter
linguas sublimiter honorantium et obsequia nimis humiliter) konnen
den Menschen in Versuchung fithren, sich zu tiberheben.?* Einge-
hender diskutiert Augustin das Problem der hochmiitigen Demut
insbesondere an zwei Stellen, nimlich im Traktat Uber die Jungfriu-
lichkeit und in einem Brief an Paulinus von Nola.**

In Uber die Jungfriulichkeit setzt Augustin sich mit den ,Schlin-
gen des Hochmuts® auseinander, d.h. mit der Gefahr, dass ,die
Jungfrauen®, also Frauen, die sich dem Geliibde eines enthaltsamen
Lebens verschrieben haben, aufgrund ihres religiosen Sonderstatus
dem Hochmut verfallen. Die Gefahr dieses Hochmuts sei mit Blick

21 Vgl. en. Ps. 118,2,1 (CCL 40, 1669,28.31.34).

22 Conf.10,63 (CCL 27,190,8t.). Dazu: BAUMANN, Pride and Humility, 222.

23 Vgl. ciu. 5,24 (CCL 47,160,10-12); beata u. 3 (CCL 29, 66,50-69).

24 Vgl. zur hochmiitigen Demut bei Augustin bereits Sth II-II q. 161 a. 1 ad 2 sowie
SCHAFENER, Christliche Demut, 224f.; MACQUEEN, Contemptus Dei, 253.

87

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. thelohumilis. Mochtegerndemut bei Augustin

auf die Jungfrauen besonders akut.?> Je inniger Augustin das Gut
der Jungfraulichkeit schitze, desto mehr sei er in Sorge, dieses Gut
kénne durch Hochmut zugrunde gehen.?® Bemerkenswert ist nun,
wie Augustin diese Gefahr beschreibt.

,Wenn nun der Mensch weif3, dass er alles durch Gottes Gnade ist,
so darf er nicht in eine andere Schlinge des Hochmuts fallen und voll
Stolz auf Gottes Gnade die anderen verachten. [...] Was soll also die
Jungfrau tun, worauf soll sie bedacht sein, damit sie sich nicht éiberhebe
uber die Manner und Frauen, welche dieses hohe Gut nicht haben? Sie
darf namlich die Demut nicht blof§ vortauschen, sondern muss sie in
Wahrheit iiben; denn heuchlerische Demut ist ein noch &rgerer Stolz
(simulatio humilitatis maior superbia est)! [...] Bei Gott aber kann man
gewiss keine Demut vortduschen (fallaciter humilare non potest)

Ein Teilsatz lasst hier besonders authorchen: ,,[H]euchlerische De-
mut ist ein noch drgerer Stolz®. Wie kann ein Mensch einem Stolz
auf die eigene Demut anheimfallen, wenn er doch weifi, dass seine
Demut blof3 das Trugbild von Demut (simulatio humilitatis) ist,
mithin also gar keinen Anlass zum Stolz bietet? Dass Liigen bedeutet
zu wissen, dass das Vorgegebene abweicht von dem, was der Mensch
in Wahrheit selbst weif3, halt Augustin an anderer Stelle ausdriicklich
fest: Wer tauscht bzw. liigt, trigt etwas anderes im Sinn, als er durch
Worte oder beliebige Zeichen zum Ausdruck bringt.?® Insofern gibt
die zitierte Passage Ritsel auf. Da Augustin sich wie erwihnt auch an
einer weiteren Stelle mit diesem Phédnomen auseinandersetzt, sehen
wir uns zundchst besagte weitere Stelle an.

Die Verwicklungen vorgetauschter und hochmiitiger Demut the-
matisiert Augustin auch im Zuge seines Ringens um eine Deutung

25 Dieses Problem muss Augustin sehr beschiftigt haben, an anderen Stellen dis-
kutiert er es ebenfalls, etwa in ciu. 1,18-1,21 und in en. Ps. 75,16 (CCL 39,
1049,74-76): ,Besser eine demiitige Jungfrau als eine demiitige verheiratete
Frau; aber besser ist eine verheiratete demiitige Frau (maritata humilis) als eine
hochmiitige Jungfrau (uirgo superba): Vgl. LonsE, Askese und Ménchtum in
der Antike und in der alten Kirche, 222; HUNTER, Art. Virginitas, uirgo, v.a. 975.

26 Vgl. uirg. 52 (CSEL 41, 297,3t.).

27 Uirg. 44 (CSEL 41, 288,15-289,6; Ubers. Dietz). - Hier und an anderen Stellen
gleiche ich Ubersetzungen ins Deutsche stillschweigend den Regeln der aktuel-
len Rechtschreibung an.

28 Vgl. mend. 3 (CSEL 41, 415,6f.). Augustin hat diese Definition seinerseits bei
Sallust vorgefunden. Vgl. FORsT, Art. mendacium, 1262f., mit Verweis auf Sallust,
Catil. 10,5.

88

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3 Paradoxien eines Frommigkeitsideals. Demut in den Schlingen des Hochmuts

des Verses Kol 2,18 in einem Brief an Paulinus von Nola. Offensicht-
lich hatte Paulinus Augustin gegeniiber bekannt, ihm seien diese
Worte aus dem Kolosserbrief ein Ritsel, und Augustin um Unterstiit-
zung bei der Auslegung gebeten. Augustin rdumt ein, er sei sich
seinerseits nicht sicher, wie der Text zu verstehen sei.?” Gleichwohl
versucht er sich an einer Deutung. Fiir uns entscheidend ist die
Auflosung des Ausdrucks thelon en tapeifrosyne (,Demut wollend, in
Demut sein wollend®), den Augustin mit ,,thelohumilis, also in etwa
»Mochtegerndemut® wiedergibt.

Der Gedankengang ist komplex. Zunéchst zitiert Augustin den
Vulgatatext wortlich: Niemand mdge uns verfithren, ,der in Demut
[...] sein will“ (uolens in humilitate).?® Sodann erlautert er diese
Wendung uolens in humilitate, indem er gangige Gréazismen auflis-
tet: thelodiues, d.h. Reichtum vorspielend, und thelosapiens, d.h.
Weisheit vorspielend.’ In Analogie zu diesen Grézismen bildet Au-
gustin dann den Ausdruck thelohumilis als Kurzform von thelon
humilis und erldutert: thelohumilis bedeute, demiitig sein zu wol-
len (uolens humilis), Demut vorzuspielen (affectans humilitatem),
demiitig scheinen zu wollen.

»l...] [D]aher bedeutet thelohumilis, in ausfihrlicherer Form thelon
humilis: demiitig sein zu wollen, demiitig scheinen zu wollen (uolens
uideri humilis), Demut nachzuaffen (affectans humilitatem):?

Bemerkenswert ist nun, dass Augustin einige Zeilen spiter seiner
Deutung eine neue Wendung gibt. Er greift die Mahnung auf, mit
der Kol 2,18 fortfahrt: ,Lasst euch den Siegespreis von niemandem
nehmen, der [...] ohne Grund aufgeblasen ist, um anschliefSend
eine enge Beziehung zwischen der zuvor erlduterten vorgetduschten
Demut (uolens uideri humilis) und der nun als weiteres Motiv hinzu-
tretenden Aufgeblasenheit durch falsche Demut (de falsa humilitate
magis infletur) herzustellen. Erstaunlicherweise (miris modis), so
Augustin, geschieht es in der Seele eines Menschen,

29 Ep.149,23 (CSEL 44, 368,23-369,2).

30 Ep.149,27 (CSEL 44, 373,17). Ubersetzung nach Vulgata, ed. Ehlers/Beriger.
31 Ep.149,27 (CSEL 44, 373,191.).

32 Ep.149,27 (CSEL 44, 373,22-374,1).

89

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. thelohumilis. Mochtegerndemut bei Augustin

»dass ein Mensch sich durch falsche Demut mehr aufbléht als durch
offenen Stolz (de falsa humilitate magis infletur, quam si apertius super-
biret) 3

Erstaunlich ist dies, da ja die blof3 vorgetauschte Demut eigentlich
keinen Anlass bietet, sich aufzubldhen. Denn nochmals: Wer Demut
blof3 vortduscht, weif3 ja, dass er in Wahrheit nicht demiitig ist, und
hat folglich keinen Grund, sich auf die eigene vorgetiuschte Demut
etwas einzubilden. Die Beobachtungen Augustins allerdings, die auf
den ersten Blick widerspriichlich wirken, kénnten den Weg weisen
tiir ein tieferes Verstehen des Verhiltnisses von vorgetauschter De-
mut und hochmiitiger Demut.

Wer gegeniiber anderen erfolgreich Demut mimt, wer also andere
glauben macht, er sei demiitig, iibernimmt moglicherweise selbst
an irgendeinem Punkt diese durch Liige manipulierte Auflenper-
spektive. Die Liige schldgt von den erfolgreich Belogenen auf den
Ligner zuriick.3* So wie die vorgetiuschte Buf3fertigkeit dazu fiihrt,
dass derjenige, der Bufifertigkeit vortauscht, der eigenen Tduschung
Glauben schenkt. Wer anderen erfolgreich ein triigerisches Bild eige-
ner vorgeblicher Demut vor Augen stellt, kann sich infolgedessen
einbilden, tatsichlich demiitig zu sein, und sich sodann ob seiner
eingebildeten Demut etwas einbilden.

Vor diesem Hintergrund lésst sich nun auch die auf den ersten
Blick irritierende Formulierung im Traktat Uber die Jungfriulichkeit
erklaren. Wenn Augustin hier schreibt, heuchlerische Demut sei ein
noch drgerer Stolz (simulatio humilitatis maior superbia est), dann
diirfte er damit eben gemeint haben: Die vorgetduschte Demut kippt
in Hochmut, wenn der Mensch, der Demut vortduscht, der eigenen
T4uschung Glauben schenkt.

Diese Wechselwirkung wird uns noch weiter beschiftigen. Ent-
scheidend wird dabei die folgende Beobachtung sein: Es sind die
Dynamiken der sozialen Interaktion, des Strebens nach Anerken-
nung, die den eigentlichen Zug in die Verwicklungen der Demut
bringen. Nun stehen Dynamiken der Anerkennung keineswegs als
solche in Konflikt mit der Verwirklichung ethisch gesehen wiin-
schenswerter Ziele. Im Gegenteil, Dynamiken der Anerkennung ha-
ben einen festen Platz im ethischen Leben. Wie wichtig der Wunsch

33 Ep.149,28 (CSEL 44, 374,221).
34 S.o.Abschn. 3.3.

90

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3 Paradoxien eines Frommigkeitsideals. Demut in den Schlingen des Hochmuts

nach Anerkennung ist, weil er Menschen gleichsam moralisch in der
Spur hilt und das Schlimmste verhindert, wenn Menschen in ihrem
Handeln beklagenswerterweise nicht von echter moralischer Gesin-
nung geleitet werden, diskutiert Augustin in Uber den Gottesstaat.’s
Ein Herrscher, dem nicht am Guten, wohl aber an seinem guten Ruf
gelegen ist, hat Anlass, um seines Ansehens willen von Graueltaten,
die auf offentliche Missbilligung stoflen wiirden, Abstand zu neh-
men. Gut scheinen zu wollen (uolens bonus uideri)3® — die Worte er-
innern frappierend an das ,Demiitig-scheinen-Wollen® (uolens uideri
humilis)> - hat eine das Bose eindammende Kraft. Herrscher, die
kein Gewissen haben, werden immerhin dadurch von Graueltaten
abgehalten, dass sie nicht als Graueltiter gelten wollen. Und so halt
Augustin auch in seinen Bekenntnissen fest, des Menschen Streben
nach Lob sei in einer guten Weise nahezu unausléschlich. Vernich-
ten liefle sich die Ehrsucht des Menschen allein durch rohe Gewalt
und um den Preis volligen Verderbens.® Augustin fithrt hier nicht
naher aus, was genau er damit meint.> Vermutlich steht das, was ihn
hier beschiftigt, zumindest in Zusammenhang mit dem Phanomen
des mit Blick auf seine Wirkungen wiinschenswerten Strebens nach
Anerkennung, das er in Uber den Gottesstaat anspricht.

Vor diesem Hintergrund wird nun deutlich, dass Augustins knap-
pen Bemerkungen zur hochmiitigen Demut eine erhebliche Trag-
weite zukommt. Der blofie Schein des Guten ist eben nicht oder
jedenfalls nicht in jedem Fall blofler Schein - wir kommen darauf
zuriick.*® Hochmiitige Demut wird in der Konstellation, die Augus-
tin uns vor Augen fiithrt, dadurch befeuert, dass Menschen sich

35 Vgl. ciu. 5,19 (CCL 47, 154,9-12). Dazu: HERDT, Putting on Virtue, 49.

36 Ciu. 5,18 (CCL 47, 154,14).

37 S.0.Anm. 32.

38 Vgl. conf. 10,60 (CCL 27, 188,16-19). Dazu: GARTNER, Art. laus (laudatio),
908; O’'DONNELL, Augustine: Confessions, Bd. 3: Books 8-13, 234. Vgl. zur Am-
bivalenz des Ruhmes bei Augustin auch GREEN, Initium omnis peccati superbia,
429; HERDT, Putting on Virtue, 48-50; GARTNER, Art. gloria, 171.

39 GiBB/MONTGOMERY, The Confessions of Augustine, 321, vertreten die Auffas-
sung, Augustin richte sich hier gegen Asketen, die sich um eine widerliche dufe-
re Erscheinung bemiihten, um Verachtung auf sich zu ziehen. — Zur Instabilitat
und Fremdbestimmtheit der durch das Streben nach sozialer Anerkennung
(aliena laude) hervorgebrachten Handlungsmotivation vgl. va. diu. qu. 59,3
(CCL 44A, 114,91f); ep. 140,79 (CSEL 44, 228,8)).

40 S.u. Kap.9.

91

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. thelohumilis. Mochtegerndemut bei Augustin

selbst glauben, was sie zunéchst blof3 anderen vortduschen. Die zu-
letzt zitierten Bemerkungen Augustins zum sozial wiinschenswerten,
weil Ubel eindimmenden Riickstof} des Strebens nach Anerkennung
auf das Handeln machen deutlich, dass der Drang des Menschen da-
nach, sich anderen Menschen gegeniiber in ein bestimmtes Licht zu
riicken, zum ethischen Leben im Guten und im Schlechten faktisch
dazugehort. Aus der Verbindung beider Beobachtungen, also aus der
Beobachtung, dass der Reiz des schénen Scheins Verlogenheit und
Hochmut provozieren kann, und der Beobachtung, dass der schone
Schein doch auch moralisch produktiv sein kann, folgt dann: Das,
was in der hochmiitigen Demut schiefgeht, ist etwas, das man nicht
loswird, jedenfalls nicht um einen vertretbaren Preis. Der ,Unfall
hochmiitiger Demut ist nicht bloff ein zufilliger Unfall, sondern
bringt ein grundsitzliches Problem ans Licht. Augustin stofit auf
dieses Problem, das uns noch beschiftigen wird, weil er es eben
nicht bei der kruden Antwort belésst, dass die Demut den Hochmut
totet, so als wire damit alles gesagt und so als interessiere sich das
christliche Denken nicht naher fiir die mitunter prekédren Bedingun-
gen, unter denen Menschen ihre Leben zu fithren haben.

92

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

Auch Martin Luthers Auseinandersetzungen mit hochmiitiger De-
mut sind vielschichtig und vielsagend. Fiir den (einstigen) Augusti-
nermonch Luther ist Demut ein Grundbegrift christlichen Lebens.
Gleichzeitig ringt er mit den Abgriinden und Paradoxien der Demut,
vor allem damit, dass Demut, so wie die sein Denken prigende
bufltheologische Tradition sie versteht, uferlos ist (5.1). Dies spiegelt
sich in seiner Auslegung des Magnifikat wider (5.2). Hier beobach-
tet Luther, wie extrem destruktiv jener Hochmut ist, der auch und
gerade die Demut zu vergiften vermag, und hier macht Luther auch
deutlich, dass eine Uberwindung dieser Vergiftung dem Menschen
einiges abverlangt. Von der Vergiftung der Demut durch Hochmut
spricht Luther auch im Zusammenhang seiner Auseinandersetzung
mit Gegnern, denen er attestiert, dass sie sich im Bann ihres Hoch-
muts von jeglichem Korrektiv, wie die Demut eines sein konnte, ab-
geschnitten hatten (5.3). Gegen diese Vergiftung ist kaum ein Kraut
gewachsen. Das heifdt allerdings nicht, dass es fruchtlos wire, ihr
nachzuspiiren. Den Verwicklungen der Demut auf den Grund zu
gehen, ist weiterfithrend auch dann, wenn sich noch keine Losung
abzeichnet, denn es bildet sich so jedenfalls ein Eindruck von der
Fallhohe verwickelter Demut heraus und damit auch von den Anfor-
derungen, die an eine Theorie der Demut zu stellen sind.

5.1 ,Wer nicht besser werden will, hért auf, gut zu sein®

Luthers Problematisierung der Demut entsteht im Zusammenhang
einer Bufitheologie, die den frommen Menschen geradezu in Para-
doxien verstricken muss. Weil Demut mit einer besonderen GrofSe
vor Gott assoziiert wird, sieht sich der Fromme gedringt, immerzu
demiitiger und noch demiitiger zu werden. ,Je grofier jemand vor
Gott ist, desto demiitiger ist er vor sich selbst®, heifit es in einem
(wohl félschlich) Hugo von St. Viktor zugeschriebenen Kommentar

93

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

zur Augustinusregel.! ,[J]e niedriger die Demiitigung, desto hoher
die Erhebung: das ist ein und dasselbe®, schreibt Johannes Tauler.?
»[J]e ruhmreicher [die hochsten Heiligen sind], desto demiitiger
sind sie in ihrem Inneren so Thomas von Kempen.? In diesem
Fahrwasser schreibt auch der frithe Luther:

»Die Tugend ist in der Schwachheit, d.h. in der Demut. Wenn ich

schwach bin, dann bin ich starker, d.h. wahrend ich demiitiger bin.*

Steht Demut in solch einer Korrelation mit Groffe, dann wird der
paradoxe Ehrgeiz geweckt, immer demiitiger zu werden und im
Streben nach Demut keinesfalls nachzulassen.

Diese Rastlosigkeit fasst Bernhard von Clairvaux in ein eindriick-
liches Bild. Jakob habe in seiner Vision von der Himmelsleiter (Gen
28,10-22) Engel auf- und niedersteigen sehen. Dabei hitten sich alle
Engel in Bewegung befunden, keiner der Engel habe gestanden oder
gesessen.” Man muss, so Bernhard, entweder aufsteigen oder nie-
dersteigen (aut ascendas necesse est, aut descendas).® Wer hingegen
versucht zu stehen, wird notwendigerweise hinabstiirzen (si attentas
stare, ruas necesse est). Wer stehen bleibt, fallt. Wer nicht besser wer-
den will, hort auf, gut zu sein (ubi incipis nolle fieri melior, ibi desinis
etiam esse bonus).” Und dieses Fortschrittsdenken macht Luther sich
- jedenfalls in frithen Schriften - ausdriicklich zu eigen: Es gibt
keinen Stillstand auf dem Weg mit Gott, Verzdgerung ist Stinde, so
Luther mit Bezug auf das zitierte Wort Bernhards.®

1 HuGo DE S. VICTORE, Expositio in regulam beati Augustini, PL 176, 921 (Ubers.
Damerau), mit Verweis auf Lk 18[,14]. Vgl. hierzu und zum Folgenden DAMERAU,
Die Demut in der Theologie Luthers.

2 JoHANNES TAULER, Predigten [Nr. 40], ed. Vetter, 164,18f. (Ubers. Hofmann [Bd.
2, Nr. 43]).

3 Tuomas vOoN KeEMPEN, De imitatione Christi, 11.10.26 (Ubers. Lang).

4 WA 9, 18,13f. (Randbemerkungen zu Augustins Schriften de trinitate, 1509;
Ubers. Damerau).

5 S.o.Abschn. 1.4.

6 Vgl. BERNHARD VON CLAIRVAUX, ep. 91,3.

7 Vgl. ebd. Dem Perfektionismus Bernhards entspricht sein radikaler, geradezu
selbstzerstorerischer personlicher Asketismus. Vgl. DINZELBACHER, Bernhard
von Clairvaux, v.a. 25f., 37-39.

8 WA 4, 364,17f. (Erste Psalmenvorlesung, 1513-1516).

94

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1,Wer nicht besser werden will, hért auf, gut zu sein®

o[...] [W]er auf dem Weg Gottes nicht vorwartsgeht (proficit), der bleibt
zuriick (deficit), und wer nicht sucht, der verliert das schon Gesuchte,
weil man auf dem Weg nicht stehenbleiben darf:®

Zwar wire es denkbar, dass Demut das Streben nach Fortschritt
in der religiosen Selbst(ent)bildung heilsam begrenzt.”® Naheliegen-
der aber scheint es mir zu sein, dass Demut und religiéses Fort-
schrittsdenken eine unheilige Allianz eingehen, so dass Demut im
vollen Sinn des Wortes mafllos wird. Es kann kein bleibend giiltiges
Maf fiir die richtige Demut geben, weil diese jedes einmal erreich-
te Mafl erneut ibersteigen muss, weil das einzig bleibend giiltige
Mafl das ,Mehr® ist!! Fir den frithen Luther, der Demut als eine
verdienstliche Haltung, als ein Ziel des Strebens ansah, bedeutet
dieses uferlose Selbstnegativierungsdenken, dass der Mensch in der
Selbstvernichtung immer weiter voranschreiten muss. Und so hat
Luther zuweilen in einem frommen Selbsthass geradezu geschwelgt,
offenkundig geleitet von der Uberzeugung, dies bringe ihn Gott
naher.? Von dieser Vorstellung hat Luther sich zwar im Zuge sei-
ner theologischen Entwicklung in gewissem Mafle gel6st, er bleibt
der bufitheologischen Ideenwelt jedoch verbunden. Die Brechung
der mittelalterlichen Tradition in Luthers ,reifem“ Denken vollzieht
keinen Bruch mit dieser Tradition. Die Bedrohung durch den Hoch-
mut und die Notwendigkeit stindiger, harscher Selbstpriifung sind
bleibende Konstanten in seinem Denken. Weil der Mensch in der
Hoffnung auf Gott gerecht, in Wirklichkeit aber Siinder ist, bleiben
Selbstpriifung und Demut zentrale Tugenden, die Luthers Denken
und seine Frommigkeit pragen.® Dies bekriftigt ein Blick auf seine
Auslegung des Magnifikat.

9 WA 56, 239,21f. (Vorlesung iiber den Rémerbrief, 1515-1516; Ubers. Ellwein/
Otto).

10 Vgl. BELL, Divus Bernhardus, 74.

11 Vgl. DAMERAU, Die Demut in der Theologie Luthers, 44, 70f., 85, 106.

12 Vgl. ROPER, Der Mensch Martin Luther, 81.

13 Vgl. DAMERAU, Die Demut in der Theologie Luthers, 305; LEPPIN, Die fremde
Reformation, v.a. 41. Leppin verweist hier auf WA 56, 269,30 (Vorlesung {iber
den Romerbrief, 1516/1516). — Dies verkennt VOLE, Liberating Humility, v.a. 46,
50, 53f., indem Volf recht kategorisch zwischen Demutsdeutungen Luthers vor
und nach der reformatorischen Wende unterscheidet.

95

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

5.2 ,,Das falsche Auge ausstechen® Oder: Demut und
Nicht-an-sich-selbst-Denken

In seiner Auslegung des Magnifikat findet sich Luthers wohl dichtes-
te Aushandlung der Demut. Auf der einen Seite lasst diese Schrift
erkennen, dass Luther gegeniiber einem bufStheologischen Verstiand-
nis der Demut in gewissem MafSe auf Distanz geht. Auf der anderen
Seite aber wird deutlich, dass Luthers Verstindnis der Demut der
spatmittelalterlichen Bufitheologie weiterhin verpflichtet bleibt.

Luther setzt sich von einem Verstindnis der Demut ab, dem die
Demut als fromme Leistung gilt. Seine Absetzbewegung ist in die
Diskussion eines Ubersetzungsproblems eingefaltet. Er wendet sich
gegen jene Auslegungstradition, die Lk 1,48 mit den Worten iiber-
setzt: ,Er sah an die Demut seiner Magd.“ Maria, so Luther, lobt
keineswegs ihre Demut, vielmehr lobt sie Gott, der ihre Niedrigkeit
angesehen habe. Daher iibersetzt Luther Marias Worte als ,er hat
mich, seine geringe Magd [humilitatem ancillae suae, tapeinosin]
angesehen [...]“" Luther besteht darauf, dass die Ubersetzung ,die
Demut seiner Magd“ anstelle von ,mich, seine geringe Magd® philo-
logisch falsch sei, jedoch auch aus sachlichen Griinden falsch sein
miisse.’> Denn die zur Diskussion stehenden Worte aus dem Magni-
fikat unterstellten keineswegs, dass Maria auf ihre eigene Demut
blicke. Vielmehr brichten diese Worte zum Ausdruck, dass Maria
trotz ihres niedrigen sozialen Status von Gott auserwahlt worden sei.
»[D]enn Maria will ja sagen: Gott hat auf mich armes, verachtetes,
unansehnliches Madchen hinabgesehen: 16 Diese Uberlegungen ver-
anlassen Luther zu einer Kldrung, worum es bei der Demut eigent-
lich geht.

Zwar ist Demut in der Tat lobenswert und Maria ist auch wirklich
demiitig. Aber Maria lobt nicht ihre eigene Demut, und lobenswert
ist Demut auch nicht als selbstbewertende Haltung, sondern als
eine Art und Weise, sich zur Welt ins Verhdltnis zu setzen. Demut
bedeutet, mit den Augen Gottes auf die Welt, und zwar gerade auf
das Niedrige in der Welt, auf die Not zu sehen - anstatt auf das

14 Lk 1,48 zitiert nach WA 7, 546,4 (Das Magnifikat, 1520).

15 Vgl. zur philologischen Frage v.a. SCHOPFLIN, ,,... denn er hat die Niedrigkeit
seiner Magd angesehen (Lk 1,48).

16 WA 7, 560,36-561,1 (Das Magnifikat, 1520; Ubers. Burger).

96

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 ,Das falsche Auge ausstechen®

in den Augen der Welt ,Hohe", auf Ehren zu starren. Es geht der
Demut nie um Selbstbespiegelung. Menschen, die auf ihre eigene
Demut fixiert sind, leben in einer falschen Demut. Thre Absicht ist
es, bei Gott angesehen zu sein, und ihre Demut bezeichnet Luther
als vorgespiegelte, ,gemachte” Demut.” Wer auf die eigene Demut
starrt, zerstort sie, wird vom Stolz auf die eigene Demut in einen
verheerenden Strudel gezogen. Die wahre Demut kann es daher
nicht ertragen, sich selbst anzusehen.

»Darum weif3 rechte Demut [...] niemals, dass sie demiitig ist (Rechte
demut weysz nymmer das sie demutig ist), denn wenn sie es wiisste,
dann wiirde sie dadurch, dass sie eben diese schone Tugend ansieht,
hochmiitig, sondern sie hidngt mit Herz, Gemiit und allen Sinnen an
den geringen Dingen. Sie hat sie unabldssig im Auge, das sind ihre
Vorstellungen, mit denen sie umgeht. Und weil sie die im Auge hat,
kann sie sich selbst nicht sehen noch sich ihrer selbst gewahr werden,
geschweige denn der hohen Dinge 18

Wer in dieser richtigen Weise demiitig ist, starrt nicht auf sich selbst,
nicht auf die eigene Demut, sondern sieht mit offenem Blick in die
Welt und auf das, was in den Augen der Welt kein Ansehen geniefit.
Demut ist ,Bereitschaft und Sinn dazu, sich auf geringe, verachtete
Dinge einzulassen:’ Demut wird ,objektiviert’; so pointiert Fried-
rich Wilhelm Marquard den Gedanken, d.h. auf das Gegeniiber der
Welt bezogen.?’

Wie jedoch kommt dieser Blick zustande, d.h., wie gelangt ein
Mensch dahin, dass er nicht mehr auf sich selbst starrt? Luther
findet in seiner Antwort auf diese Frage drastische Worte. Man kann
den Menschen nicht dadurch @ndern, dass man ihm die niedrigen
Dinge vor Augen stellt, auf die er seinen Blick richten soll. Sein

17 Vgl. dhnlich zur ,gemachten Reue“ (,gemachte Rew“) WA 50, 226,5 (Die
Schmalkaldischen Artikel, 1538). Vgl. die dhnliche Beobachtung in WA 36,
235,31-33 (Predigt zu Lk. 18,9fF, 1532): ,,Sic Nonnae sind sonderlich verdampt
leute gewesen: sumus sponsae Christi, aliae non. Sic habens eitel hoffart ex
castitate gemacht. Dazu: WABEL, Die Uberheblichkeit der Demut, 559.

18 WA 7, 562,19-27 (Das Magnifikat, 1520; Ubers. Burger).

19 WA 7, 561,25f. (Das Magnifikat, 1520; Ubers. Burger). Dies ist in Luthers Romer-
briefvorlesung bereits vorgebildet. Vgl. WA 56, 471,18-25 (Vorlesung iiber den
Romerbrief, 1515-1516). Dazu: zUR MUHLEN, Art. Demut, 475.

20 Vgl. MARQUARDT, Gott oder Mammon, 197.

97

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

Sehen selbst muss der Mensch radikal andern, nicht blofl seine
Blickrichtung.

»Deswegen niitzt es nichts, Demut in der Weise zu lehren, dass man ge-
ringe, verachtete Dinge vor Augen stellt. [...] Nicht die Bilder, sondern
die Sichtweise muss man abschaffen. Wir miissen hier mitten unter ho-
hen und niedrigen Bildern leben, es muss aber das Auge ausgestochen
werden, wie Christus sagt [Mt 5,29; 18,9].2!

»Dazu also dienen so viel Leiden, Sterben und allerlei Ungemach auf
Erden, womit wir zu schaffen haben, damit wir mit Mithe und Arbeit
das falsche Auge ausstechen??

Das selbstreflexive Auge, der schalkhafte oder scheele Blick muss
gewaltsam tiberwunden werden.?

Spiiren wir diesem Motiv des Ausstechens des falschen Auges
etwas genauer nach, um besser zu verstehen, was sich fiir Luther
mit diesem Bild verbindet. Wir Menschen kennen Gott in Wahrheit
nicht, so Luther, und wir verkennen Gottes Barmherzigkeit, wenn
wir sie ,mit der geballten Faust“ zu fassen versuchen. Gott muss
im Glauben erkannt werden.?* ,Darum miissen die Sinne und die
Vernunft geschlossen sein. Thr Auge argert uns. Darum soll man
es ausstechen und wegwerfen > Viele Jahre spiter fithrt Luther in
einer Predigt aus, dass die Vernunft umso weniger versteht, d.h.
von der eigentlichen, géttlichen Wirklichkeit umso weniger versteht,
je scharfsinniger und geiibter sie ist. Wenn die Glaubensbotschaft
verstanden werden soll, dann miissen zuerst der Vernunft die Augen
ausgestochen werden:

»[...] [S]ollen aber die wort verstanden werden und ins Hertz gehen,
so mus ein hoher komen, den aller Menschen Weisheit ist und vermag.
Man mus in ein ander Schule komen, und der vernunfft urlaub geben,
sie nicht zu rat nemen, sondern schweigen und heissen tod sein, jr die

21 WA 7, 563,5-9 (Das Magnifikat, 1520; Ubers. Burger). Dazu: BURGER, Marias
Lied in Luthers Deutung, 73f.

22 WA7,563,36-564,5 (Das Magnifikat, 1520; Ubers. Burger).

23 Vgl. WA 7, 566,13f. (Das Magnifikat, 1520): ,krumm und scheel®; ebd., 567,6:
»das bose, eigenniitzige (schalckhafftig) Auge.

24 Vgl. WA 7, 587,11-17 (Das Magnifikat, 1520; Ubers. Burger).

25 WA 7, 587,171. (Das Magnifikat, 1520; Ubers. Burger).

98

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 ,Das falsche Auge ausstechen®

Augen ausstechen und die feddern rupffen, wer anders diess verstehen
wil:26

Damit will Luther nicht sagen, dass der Mensch sich nicht seiner
Potenziale bedienen sollte, sondern, dass der Mensch gegen die An-
maflungen zu kdmpfen hat, zu denen der Blick auf seine eigenen
Fahigkeiten ihn verleiten kann. Anmafiend ist die Vernunft, wenn sie
mit und gegen Gott verniinfteln will. Auf seine Demut wie auf seine
Vernunft soll der Mensch sich nichts einbilden, insistiert Luther, so
sehr er die Vernunft auch in anderen Zusammenhingen zu loben
weif3.?

Wichtig ist dabei: Wenn Luther davon spricht, dass der Mensch
die Vernunft heiflen soll, tot zu sein, und wenn er in seiner Ausle-
gung von Gal 3,6/Gen 15,6 Giber die Vernunft sagt, dass der Glaube
sie tote (fides occidit rationem), dann geht es ihm nicht um ein
Werk der ,geistigen Selbstverstimmelung® oder der ,Selbstvergewal-
tigung’, wie Gerhard Ebeling es pointiert.?8 Luther hilt fest, dass
es nicht in Abrahams Macht stand, die Vernunft zu toten, sondern
dass der Glaube selbst dies tat, und dass der Mensch dergleichen aus
seinen eigenen Kraften niemals vermochte: ,,[D]er Glaube schlachtet
die Vernunft und totet jenes Tier, das die ganze Welt und die Krea-
turen nicht toten konnen:? Dass die Vernunft durch den Glauben
tiberwunden wird, verdankt der Mensch dem Wirken Gottes in der
Seele des Menschen.

Wenn Luther also in seiner Auslegung des Magnifikat fordert,
dass der Mensch sich das falsche Auge aussteche, um der Gefahr
der hochmiitigen Demut zu entgehen, dann ist damit gewiss nicht
ein Werk der ,Selbstverstimmelung® gemeint, sondern ein Gesche-
hen, dessen Notwendigkeit der Mensch anzuerkennen, fiir dessen
Verwirklichung er jedoch nicht allein einzustehen hat und ob dessen
er sich ganz gewiss nicht selbst rithmen sollte. Das Geschehen ist
nicht ein Werk der Selbstnegation des Menschen, aber doch ein
Geschehen, das sich nicht ohne Rickgriff auf harsche Worte zur

26 WA 33,264,11-19 (Predigt tiber Joh. 6,63, 1531).

27 Vgl. WA 39/1, 175, 9-13 (Disputatio de homine, 1536). Dazu: DIETER, Luther und
Aristoteles, v.a. 47.

28 Vgl. WA 40/1, 362,6 (In epistolam Pauli ad Galatas, 1531). Dazu: EBELING, Fides
occidit rationem, 219f.

29 Vgl. WA 40/1, 362,15f. (In epistolam Pauli ad Galatas, 1531; Ubers. Kleinknecht
[Hervorh. J.S.]).

99

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

Sprache bringen lasst. Der Grund fiir diese harsche Rhetorik ist,
dass Hochmut eine ungeheuer destruktive Kraft ist, die alles, also
auch die Vernunft und auch die Demut, in den Abgrund zu reifSen
vermag.

Demut ist dabei in einer besonders perfiden Weise gefdhrdet. Lu-
ther beschreibt Geistliche, die demiitig auftreten, das Haupt demiitig
beugen und von sich selbst glauben, es gebe keine grofieren Feinde
des Hochmuts als sie selbst, und die so ihre Umwelt und wohl auch
sich selbst blenden.

»Das sind die giftigsten, schadlichsten Menschen auf Erden. Das ist ein
von Herzensgrund teuflischer Hochmut, fiir den es keine Hilfe gibt.
Denn diese Leuten horen nicht, was man ihnen sagt:°

Giftig ist die hochmiitige Demut, weil sie Menschen in ihrer Selbst-
gerechtigkeit einschliefit, anstatt sie zu 6ffnen, wie es das eigentlich
Werk der Demut wire. ,Du moechst liber ynn alle suenden fallen
denn ynn dein eygen duenckel, so ein fehrlich schedlichs ding ist es,
schreibt Luther einige Jahre spater in einer Predigt.’! Eigendiinkel ist
gefédhrlicher als alle Stinde, weil der Siinder auf seine Siindhaftigkeit
immerhin noch ansprechbar sein kann, wahrend der Eigendiinkel-
hafte sich gar nichts sagen lésst, da er seinen Blick auf die Welt und
auf sich selbst fiir uniiberbietbar halt.3?

So stoflen wir bei Luther zwar auf den Gedanken, dass wahre De-
mut sich durch ein Nicht-an-sich-selbst-Denken auszeichnet. Dies
erinnert auf den ersten Blick an die Vorstellung einer selbstverges-
senen Demut, von der in neueren und neuesten Erdrterungen der
Demut immer wieder die Rede ist, und in diesem Sinne nehmen
zeitgendssische Texte zur Demut auch gelegentlich auf Luther Be-
zug.® Allerdings: Das Nicht-an-sich-selbst-Denken, das Luther im
Sinn hat, stellt sich nicht dadurch ein, dass man sich ,einfach mal
nicht so wichtig nimmt‘ oder sich selbstvergessen der Welt hingibt.
Das Nicht-an-sich-selbst-Denken wird im Menschen, aber nicht aus
dessen eigener Kraft allein verwirklicht. Und wenn das Nicht-an-
sich-selbst-Denken in einem Menschen Raum greift, dann in einer

30 WA 7,588,33-35 (Das Magnifikat, 1520; Ubers. Burger).

31 WA 20, 571b,21f. (Eine Epistel aus dem Propheten Jeremia, 1526).

32 Vgl. zur isolierenden Wirkung der Arroganz TAYLOR, Deadly Vices, 79; Tracy,
Pride, 69, 79; ScHMIDT, Todsiinde Arroganz.

33 Vgl. z.B. RicHARDS, Humility, 209; RoBINSON, ‘T am so Humble!’, 27.

100

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3 ... die aus der Lehre von der Demut nur lauter Hoffart schépfen®

durchaus ruppigen Art und Weise. Die Heftigkeit der Luther’schen
Rhetorik an dieser Stelle ist dadurch motiviert, dass ihm die Gefahr
der Vergiftung der Demut durch Hochmut tiberdeutlich vor Augen
stand, wie vor allem daran abzulesen ist, dass er die Hochmiitigen
als die , giftigsten, schadlichsten Menschen bezeichnet.

5.3 ,,... die aus der Lehre von der Demut nur lauter Hoffart
schopfen®

Das Motiv des Gifts bzw. der Vergiftung ist, was Luthers Diskussi-
on der Verwicklungen der Demut angeht, auf mehreren Ebenen
aufschlussreich. Im Zusammenhang seiner Verteidigung gegen Kri-
tik, die an seinen Einlassungen zu den Bauernaufstinden geiibt
worden war, bietet Luther eine bemerkenswerte Charakterisierung
der Haltung seiner Kritiker.>* Luther sah sich bekanntlich durch die
aufstindischen Bauern, die sich auf ihn beriefen, missverstanden
- ob zu Recht oder zu Unrecht, kann hier dahingestellt bleiben.*
Jedenfalls hatte Luther aus seiner Perspektive starke Griinde, gegen
die Inanspruchnahmen seiner Lehren durch die Bauern vorzugehen,
und lief$ seinem Zorn Uber die Bauern freien Lauf.3¢ Seine Schriften
gegen die Bauern stieflen dann auch auf Seiten derer, die Luther
eigentlich wohlgesinnt waren, auf Kritik. Gegen diese Kritik setzt
Luther sich wiederum zur Wehr, und dabei greift er auf ein Bild
zuriick, das fiir unseren Zusammenhang sehr erhellend ist. Er wirft
seinen Kritikern vor, dass sie

ynichts mehr fiir evangelisch halten, als andere zu verurteilen und zu
verachten und sich diinken zu lassen, dass sie selbst grofien Geistes und
hohen Verstandes wiéren, und aus der Lehre von der Demut nur lauter

34 Zeugnisse dieser Auseinandersetzung sind v.a. MUHLFORDT, An Magister Ste-
phan Roth zu Wittenberg {iber Luthers Stellung zum Bauernkrieg, v.a. 568;
WA.Br 3, 511,64-67 (Brief von Johann Riihel, 26.5.1525); WA.Br 3, 531,4-8 (Brief
an Johann Rithel und Kaspar Miiller, 15.6.1525).

35 Vgl. z.B. ALTHAUS, Luthers Haltung im Bauernkrieg; SCHWERHOFE, Der Bauern-
krieg, v.a. 582; LEPPIN, Luther und die Bauern, 19-24; ROPER, Fiir die Freiheit,
v.a. 11, 35.

36 Vgl va. WA 18, 361,19f. (Wider die rauberischen und moérderischen Rotten der
Bauern, 1525; Ubers. Aland): ,,Darum, liebe Herrn, erlost hier, rettet hier, helft
hier, erbarmt euch der armen Menschen: steche, schlage, tote hier, wer kann.*

101

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Vergiftete Demut bei Martin Luther

Hoffart (eyttel hoffart) schopfen, wie eine Spinne aus der Rose lauter
Gift saugt (wie eyne spynne aus der rosen eyttel gifft seueget).>’

Es handelt sich bei diesem Bildwort nicht um eine originére Sprach-
schopfung Luthers, sondern um ein geldufiges Sprichwort: ,Die
Spinne saugt Gift, die Biene Honig aus der Blume® Luther dia-
gnostiziert eine Vergiftung der Demut. Die christliche Botschaft
wird pervertiert, die Kritiker verstehen die Herabsetzung anderer als
evangelisch und verdrehen die Demut in Hochmut, indem sie sich
unter Inanspruchnahme der Bibel verichtlich iiber andere erheben.

Nun ist das Thema dieser Adressierung der Demut eigentlich
nicht in erster Linie die Demut im Sinne einer personalen Haltung.
Der Vorwurf, dass seine Gegner ,aus der Lehre von der Demut
nur lauter Hoffart schopfen®, richtet sich nicht in erster Linie an
seine Gegner als Personen, sondern an seine Gegner als Ausleger der
Tradition. Luthers Gegner lesen schlecht, sie legen die Bibel falsch
aus. Dies verdeutlicht ein Blick auf Parallelstellen. Wenn Luther das
Bild von der Spinne, die aus der Rose Gift saugt, aufgreift, dann stellt
er darauf ab, dass die Ketzer aus der Bibel eine falsche Botschaft
,gewinnen; was nur den Ketzern allein und in keiner Weise der Hei-
ligen Schrift zum Vorwurf zu machen sei.*® Mit dem Ziel also, rheto-
risch zu unterstreichen, dass seine Gegner die Botschaft der Heiligen
Schrift ins Gegenteil verkehren, greift Luther im oben zitierten Pas-
sus jenen Aspekt der Botschaft der Heiligen Schrift heraus, der sich
besonders gut dazu eignet, die Verkehrung, die Luther seinen Geg-
ner vorwirft, anzuzeigen, eben die Demut, die Teil des semantischen
Repertoires der Heiligen Schrift ist und daher synekdochisch fiir die
Schrift stehen kann. In diesem Licht betrachtet, wirkt es zunichst so,
als ginge es bei Luthers Vorwurf, seine Gegner schopften Hochmut
aus der Demut, so wie die Spinne Gift aus der Rose saugt, gar nicht
um hochmiitige Demut, sondern um eine verirrte Art und Weise, die
Heilige Schrift, fir die das Wort ,Demut® synekdochisch steht, in
Anspruch zu nehmen.

37 WA 18, 385,18-21 (Ein Sendbrief von dem harten Biichlein wider die Bauern,
1525; Ubers. Aland); vgl. zu dieser Metapher auch ebd., 389,1-6.

38 Vgl. WANDER, Art. Spinne, 716; MARTEN, Buchstabe, Geist und Natur, 232.

39 Vgl. WA 38, 340,8-12 (Urbanus Rhegius: Widerlegung des Bekenntnisses der
Miinsterischen neuen Valentinianer und Donatisten, 1535); WA 45, 647,23-37
(Das 14. und 15. Kapitel S. Johannis, 1537).

102

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3 ... die aus der Lehre von der Demut nur lauter Hoffart schépfen®

Allerdings: Bei naherem Hinsehen riickt diese Sentenz unserem
Thema, der hochmiitigen Demut, dann doch wieder nédher. Zwar
spricht Luther in der oben zitierten Passage nicht unmittelbar von
einem Kippen der Demut in Hochmut. Diese Suggestion auf der
Textoberfldche ist einem rhetorischen Kniff Luthers zuzurechnen.
Und doch geht es in Luthers Auseinandersetzung mit den Bauern-
aufstinden und vor allem mit der Kritik an seinen Einlassungen
zu den Bauernaufstinden um eine Dynamik, die mit hochmiitiger
Demut eng verbunden ist. Der Rekurs auf die Heilige Schrift, die
zwar nicht ausschliefSlich, aber doch unter anderem auch (und kei-
neswegs nur am Rande) so etwas wie ein Ethos der Demut enthilt,
gerit in den Sog einer selbstgerechten Dynamik, wenn die Heilige
Schrift zur Legitimation der eigenen Position in Anspruch genom-
men wird. Dieser Vorgang ist in Luthers Augen ein Vorgang der
Vergiftung — das Bild des Gifts verwendet Luther sowohl mit Bezug
auf Irrlehren als auch, wie wir gesehen haben, mit Bezug auf den
Hochmut.

Auch wenn Luther also mit dem Bildwort von den Gegnern, die
aus der Demut lauter Hoffart schopfen, wie die Spinne aus der
Rose Gift saugt, nicht unmittelbar die hochmiitige Demut adressiert,
schwingt das Problem der hochmiitigen Demut doch zumindest im
Hintergrund mit. Luther greift auf das Bild von der Spinne, die aus
der Rose Gift saugt, zuriick, um seinen Gegner vorzuhalten, ihre
Schrifthermeneutik sei verfehlt, verkehre Demut in Hochmut. Aber
damit problematisiert er gleichzeitig die personale Haltung, die zu
dieser verfehlten Schrifthermeneutik fithrt - eine Haltung, in der
sich Demut und Selbstgerechtigkeit ungliicklich mischen. Und genau
dies, also ein Drang nach Selbstbejahung, der die Demut kontami-
niert, ist das Leitmotiv jener Kritik an der Demut, die dann im 19.
und 20. Jahrhundert immer wieder aufflammt.

103

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 26.01.2028, 15:08:29.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit
dem 19. Jahrhundert

Augustin und Luther erlebten Antagonismen von Hochmut und De-
mut als Dramen, bei denen es recht wortlich um Tod und Leben
geht. Hochmut t6tet, so Augustin, weil das Streben nach Dominanz
und Exzellenz den Menschen an das Verderben bindet, dem diese
Welt geweiht ist. Der Mensch mdge lieber in alle seine Stinden fallen
als in den teuflischen Hochmut, meint Luther, weil der Hochmut
den Hochmiitigen in sich selbst einschliefit. Demut soll die Rettung
bringen. Dass Demut und Hochmut sich destruktiv ineinanderschie-
ben konnen und dies auch regelmafSig tun, fithrt daher zu tiefen
Beunruhigungen, die sich in feinsinnigen Auseinandersetzungen mit
der prekiren Tugend Demut niederschlagen. In der Moderne wird
Demut dann teils aktiv zuriickgedrangt, etwa durch Protagonisten
der Aufkldrung wie David Hume, von dem noch zu mehr zu reden
sein wird. Im Christentum der Moderne verblasst das Interesse an
dieser angestaubten und angezahlten Tugend zunehmend - und
doch flackert besagte Beunruhigung unter anderen Vorzeichen im-
mer wieder auf, etwa in Seren Kierkegaards christlicher Existenzphi-
losophie (6.1), in frémmigkeitskritischen Uberlegungen Karl Barths
(6.2) und Dietrich Bonhoefters (6.3) und in Paul Tillichs Polemik
gegen eine Selbstachtung, die sich an der eigenen Selbstverachtung
regelrecht weidet (6.4). Auch auflerhalb der Theologie wird dieses
Problem verhandelt, besonders eindringlich bei Karen Horney (6.5).

6.1 Das Verlangen, stolz zu sein. Zu Sgren Kierkegaard

Dass Stolz und Demut einander mitunter ungliicklich iiberlagern,
beobachtet Kierkegaard vor allem in seiner Schrift Die Krankheit
zum Tode. Zwar spielt das Wortfeld ,Demut® in dieser Schrift keine
exponierte Rolle. Da Kierkegaard jedoch in einer zeitnah zur Krank-

105

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

heit zum Tode entstandenen religiosen Rede {iber das Gleichnis vom
Pharisder und vom Zéllner (Lk 18,9-14) festhilt, im Gefolge christ-
licher Demutsgesten trete ein noch schlimmerer Hochmut auf den
Plan, und da er dieses Motiv in der zwei Jahre zuvor erschienenen
Schrift Der Liebe Tun ebenfalls diskutiert, liegt die Vermutung nahe,
dass Kierkegaard in Die Krankheit zum Tode die Demut (mit)ver-
handelt bzw. dass die Konflikte, die hier zur Geltung kommen, mit
der prekdren Tugend Demut jedenfalls in Verbindung stehen.!
Demut ist ambivalent, weil sie von Eitelkeit und vom Streben
nach Anerkennung geleitet ist oder jedenfalls geleitet sein kann.
Sehen wir uns vor diesem Hintergrund an, wie Kierkegaard in Die
Krankheit zum Tode der Sache nach Formen missgliickter Demut
diskutiert. Kierkegaard schildert hier den Verlauf einer sich zuspit-
zenden Verzweiflung. Der Verzweifelnde arbeitet sich immer tiefer in
seine Verzweiflung hinein, weil er stindig aufs Neue die Moglichkeit
verpasst, aus der leidvollen Progression der Verzweiflung auszustei-
gen. Ein frithes Stadium dieser sich intensivierenden Verzweiflung
ist die Verzweiflung iiber die eigene Schwiche. Damit meint Kier-
kegaard die Verzweiflung dariiber, dass ein Mensch durch einen
Schicksalsschlag aus der Bahn geworfen wurde und ahnt, jedoch
ohne sich dieser Ahnung zu stellen, dass der eigentliche Konflikt
in seinem Selbst liegt und nicht in dem, was ihm zustief. Weil
er dies ahnt, hasst er sich in gewisser Weise selbst (hader paa en
Maade sig selv), aber ohne daraus die einzig richtige Konsequenz

1 Vgl. KiERKEGAARD, Der Hohepriester — der Zéllner - die Siinderin, GW Abt. 25,
Bd. 17, 148 / SKS 11, 264 (zu Lk 18,13): ,Das Christentum kam in die Welt und
lehrte, du sollest beim Gastmahl nicht stolz nach dem obersten Platz trachten,
sondern dich untenan setzen - und flugs saflen Stolz und Eitelkeit (Stolthed
og Forfeengelighed) eitel untenan bei Tische, der gleiche Stolz und die gleiche
Eitelkeit, o, nicht die gleichen, nein, noch drgere.“ DERs., Der Liebe Tun, GW
Abt. 19, Bd. 14/2, 409 / SKS 9, 367: ,Man nimmt die christliche Demut und
Selbstverleugnung (Ydmyghed og Selvfornegtelse) dadurch eitel, dass man nicht
den Mut hat, das Entscheidende zu tun, weshalb man darauf achtet, in seiner
Demut und Selbstverleugnung verstanden zu werden, so dass man also um
seiner Demut und Selbstverleugnung willen geachtet und geehrt wird — was doch
wohl keine Selbstverleugnung ist.“ Ebd., 400 / 360: ,Ach, es kann ja geschehen,
dass ein Mensch im letzten Augenblick fehlgreift, dass er, in Wahrheit demiitig
(ydmyg) vor Gott, dennoch bei der Hinwendung zu den Menschen stolz wird auf
das, was er vermag (stolt af hvad han formaae). Dazu: Hay, Ethical Silence, 75.

106

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Das Verlangen, stolz zu sein. Zu Sgren Kierkegaard

zu ziehen.? Anstatt sich namlich unter dem Eindruck seiner Schwi-
che immer stirker in seine Verzweiflung hineinzusteigern und mit
seiner Schwiche immer heftiger zu hadern, miisste der Mensch
anerkennen, dass das Selbst gebrochen werden muss (Selvet maa
brydes).> Dieser demiitigen(den) Erkenntnis stellt das Selbst sich
jedoch nicht. Es verharrt in der Illusion, dass das Problem und die
Loésung allein in den dufleren Umstédnden ligen, und hadert mit
der eigenen Schwiche, ohne ihr auf den Grund zu gehen. Diese
Verzweiflung tiber die eigene Schwiche ist eine toxische Verwicklung
von Selbstverneinung und Selbstiiberhebung, denn der Ursprung
dieser Verzweiflung ist der Stolz. Wenn jemand diesem so Verzwei-
felnden vorhielte, er sei eigentlich stolz, wiirde er dies zwar weit von
sich weisen und darauf beharren, dass die Verzweiflung iiber seine
Schwiéche unmdaglich Stolz sein konnte,

,[...] ganz so, als ob es nicht Stolz wire, der Schwiche solch ein enor-
mes Gewicht beizumessen, ganz so, als wére nicht das Verlangen, auf
sein Selbst stolz zu sein (han vilde veere stolt af sit Selv), der Grund
dafiir, dass er dieses Bewusstsein der Schwiche nicht ertragen kann.*

Aber genau so verhilt es sich: Weil der iiber seine Schwiche Ver-
zweifelnde auf sich stolz sein konnen will, ja muss, vermag er sich
der eigenen Schwiche nicht zu stellen. Der Mensch, der tiber sei-
ne eigene Schwiche leidenschaftlich verzweifelt, weicht deren Aner-
kenntnis aus. Die rettende Demut ist ihm fremd.> Er besteht auf
seinem windigen Selbstbild. Er ist trotzig, aber — zunédchst — nicht
trotzig genug, als dass er zu seinem Stolz stehen kénnte.

Bis es dann doch zu einem Umschlag kommt. Das Selbst definiert
sich schliefilich durch die Ablehnung dessen, wortiber es an sich ver-
zweifelt. Was den Verzweifelnden in die Verzweiflung treibt, macht
er sich zu eigen. Die nicht 16sbare Spannung zwischen Zeitlichem
und Ewigem nimmt der Verzweifelnde nun zum Anlass, in einen
Frontalangriff gegen Gott als den, der diese Spannung in die Konsti-
tution seines Selbst gelegt hat, iiberzugehen. Aber dieser Akt einer
Aneignung der eigenen Malaise ist ein Pyrrhussieg, denn in der
Folge ist der Verzweifelnde ganz und gar in seiner Verzweiflung

2 Vgl.ebd., 63 / SKS 11, 177.

3 Vgl. ebd., 66 / SKS 11, 179.

4 Ebd., 66/ SKS 11, 179.

5 Vgl. BOOMGAARDEN, Das verlorene Selbst, 229.

107

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

eingeschlossen. Besonders eindriicklich kommt dies in einer Passage
zur Verzweiflung iiber die eigene Siinde zur Geltung. Kierkegaard
stellt den Leser*innen einen Menschen vor, der sich in der Vergan-
genheit einer nicht ndher definierten Siinde hingegeben, dann von
dieser Siinde abgelassen und zunéchst iiber einen lingeren Zeitraum
erfolgreich der Versuchung widerstanden hatte, neuerlich dieser
Stinde zu verfallen, schlieSlich aber doch einen Riickfall erlitt. Der
riickfallig Gewordene deutet nun sein vergrimtes Leiden an seinem
Lapsus so, dass sein Leiden ihn adelt, und es entsteht eine Melange
von quélender Selbstmarterung und exaltiertem Stolz.

»Ein solcher Mensch versichert vielleicht in immer stirkeren Ausdri-
cken, wie sehr er ihn quile und martere, dieser Ruckfall, wie sehr er
ihn zur Verzweiflung bringe, ,das verzeihe ich mir nie® (jeg tilgiver mig
det aldrig selv), sagt er. [...] Er verzeiht es sich nie — aber falls nun
Gott es ihm verzeihen mochte, so konnte er ja trotz allem schon die
Giite haben, sich selbst zu verzeihen. Nein, seine Verzweiflung tiber die
Stinde, und zwar am meisten gerade, je heftiger die Leidenschaftlichkeit
ihres Ausdrucks ist, wodurch er sich [...] verrat, wenn er es ,sich nie
verzeihen will; dass er so hat siindigen konnen (denn diese Worte sind
fast das Gegenteil buffertiger Zerknirschung, die Gott um Verzeihung
bittet), ist sehr weit davon entfernt, eine Bestimmung des Guten zu
sein, sie ist eine intensivere Bestimmung der Siinde, deren Intensitat
Vertiefung in die Siinde bedeutet.®

Diese Betriibtheit, diese demiitige Zerknirschtheit ist in Wahrheit
wversteckte Selbstliebe und versteckter Stolz (en skjult Selvkjerlighed
og Stolthed).” Der Satz ,das verzeihe ich mir nie“ ist das Gegen-
teil von bufifertiger Zerknirschung. Denn was die vermeintliche
zerknirschte Figur hier sagt, ist in Wahrheit sinngemaf3: ,Ich bin
nicht der, der diesen Riickfall erlitten hat, ich bin vielmehr der, der
von einer erhabenen Position aus ein letztgiiltiges Urteil fallt tiber
jemanden, der ich gar nicht mehr bin.*

So ist diese vermeintlich zerknirschte Selbstbetrachtung in Wahr-
heit iiberaus selbstisch. Der Verzweifelnde besteht mit Macht auf
einem idealisierten Bild seiner selbst. Anstatt im Lichte des erlitte-
nen Riickfalls sein idealisiertes, verzerrtes Selbstbild der Realitdt
anzugleichen, steigert er die Intensitat seiner Selbstidealisierung. Um

6 Ebd., 115/ SKS11,223.
7 Ebd.

108

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Selbstwert der Selbstverleugnung. Zu Karl Barth

den Riickfall, der sich zugetragen hat, nicht als Indiz fiir eine tiefe
Ambivalenz seiner gesamten geschichtlichen Existenz anerkennen
zu miissen, dissoziiert er und spaltet sich in einen Ankldger und
einen Angeklagten. Dafiir, ein grandioses Idealbild seiner selbst auf-
rechterhalten zu konnen, zahlt er den Preis, dasjenige an sich selbst,
das sich mit diesem idealisierten Selbstbild nicht vereinbaren ldsst,
als Fremdstoff aus seiner Biographie ausfillen zu miissen. Die gestei-
gerte Zerknirschung und die gesteigerte Verzweiflung, die sich beide
den Anschein von Demut geben, sind in Wahrheit Manifestationen
verbissener Selbstaffirmation. Um sich nicht angegriffen fithlen zu
miissen, ibernimmt der Verzweifelnde die Rolle des Angreifers sei-
ner selbst. Was von auflen wirkt wie die Bereitschaft, eigene Fehler
einzugestehen, ist in Wahrheit durch und durch von Stolz getrieben.
Der Drang des Menschen nach Selbstbejahung treibt den Menschen
vor sich her und immer tiefer in die Verzweiflung hinein.

6.2 Selbstwert der Selbstverleugnung. Zu Karl Barth

Demut ist schwer zu greifen und schwer darzustellen, jedenfalls gilt
dies fiir jene Demut, die man sich wiinschen kann.® Missgliickte
Demut hingegen ist geradezu himmelschreiend. Dies hat die miss-
gliickte Demut mit dem Stolz gemeinsam, was nicht verwundert,
denn es ist ja die Kontamination durch den Stolz, die die Demut
besonders dramatisch und augenfallig scheitern lasst.

Missgliickt ist eine Form von Demut, die sich, so Karl Barth,
aus ihrer Eigenkraft heraus versteht, die ihren Wert aus einer Selbst-
verleugnung zieht.” Barths Kritik an problematischen Formen der
Demut rithrt an Grundfesten christlichen Selbstverstdndnisses. Das
Christentum, so beobachtet er, nimmt fiir sich in Anspruch, nicht
nach den Héhen zu sinnen. Uberall, wo ehrgeizig Tiirme gebaut
werden, wittert das Christentum drohende Abggtterei, und darum
pflegt es eine parteiische Vorliebe fiir die Marginalisierten und zu
Unrecht Leidenden. Diese parteiische Vorliebe betrachtet Barth mit

8 Vgl. KIERKEGAARD, Entweder — Oder, 680f. / SKS 3, 138: ,,Stolz lasst sich vorziig-
lich darstellen [...]. Demut lasst sich schwer darstellen, weil sie eben Sukzession
(Succession) ist [...]. [D]enn das gehért wesentlich zur Demut, dass sie bestindig
wird [...]. Dazu: DION, Pride, 132.

9 Vgl. BarTH, Der Romerbrief (1922) (= GA 11.47), 154.

109

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

Argwohn, weil er meint, dass ein solcher Habitus, ein solches christ-
liches Pathos in eine selbstzufriedene Ideologie gerinnen muss.

»Es fragt sich, ob die angeblichen ,Niederungen nicht langst zu ,Héhen'
geworden sind und die Demut derer da unten zu stinkendem Hochmut,
Problematik zum Idol und ,Zerrissenheit® zur neuesten Modetheologie

[...]c0

Die Fixierung auf das Niedere sieht Barth also als Invers des Hoch-
muts, weil diese Fixierung zur Ideologie gerinnt, zu einer Art geisti-
gem Besitzstand, aus dem das Christentum Kapital schldgt, indem es
sich seiner Identitdt vergewissert, wenn es sich — vorgeblich — den
Niederungen zuwendet. Barth befiirchtet, dass hier ein neuer ,Pha-
risdismus® aufzieht, ,der es fertig bringt, nicht einmal ,selbstgerecht;
sondern zu allem auch noch demiitig zu sein!“!!

Hiergegen betont Barth: Kein Werk, auch kein negatives Werk,
kann der Mensch sich jemals selbst zugutehalten. Wer Selbstverleug-
nung predigt, tut jedoch genau das, d.h. macht das Negative zu
einem Werk. ,Erst recht ragt nun seine Subjektivitit wie eine abge-
brochene Séule in ganzer Herrlichkeit gen Himmel“?, so Barth mit
einem Seitenhieb auf Luther und Kierkegaard. Dieser frommigkeits-
kritische Argwohn diirfte auch im Hintergrund einer rhetorischen
Frage stehen, die Barth in seiner spiteren Abrechnung mit Emil
Brunners ,eristischer Theologie“ in den Raum stellt:

»Gibt es einen dickeren Hochmut als den eines gewissen Kierkegaardia-
nismus? Hat es je einen ausgesprocheneren Prometheismus gegeben als
den der Philosophie der an sich selbst verzweifelten Existenz?“!

Ob dieser Prometheismusvorwurf die Kierkegaard’sche Analyse der
verzweifelten Existenz tatsdchlich treffen kann, wo Kierkegaard doch
seinerseits das Problem der verzweifelt hochmiitigen Zerknirschtheit
regelrecht seziert hat, kann an dieser Stelle dahingestellt bleiben.
Denkbar ist jedenfalls, dass Kierkegaard sich mit Barth durchaus
einig gewesen wire, wenn Letzterer schreibt:

10 Ebd., 622.

11 Ebd., 153. Ich setze die hdufig derogativ verwendeten Ausdriicke ,,Pharisdismus“
und ,Pharisder” in Anfithrungszeichen, um deutlich zu machen, dass ich mir
den derogativen Wortgebrauch nicht zu eigen mache.

12 BARTH, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie, 166.

13 Ders., Nein!, 515.

110

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.3 Knechtsseligkeit. Zu Dietrich Bonhoeffer

,Wann und wo geldnge es uns etwa nicht, nachdem wir uns eben noch
bufifertig den Kopf abschlagen liefen, denselben abgeschlagenen Kopf
wie jene drei Heiligen im Wappen der Stadt Ziirich unter den Arm zu
nehmen?“#

Das drastische Bild pointiert Barths tiefe Skepsis gegeniiber jeder
Idealisierung der Demut als einer Zielbestimmung religioser Pra-
xis.!> Wer sich Demut zur Agenda macht, wird Demut verwirken.

6.3 Knechtsseligkeit. Zu Dietrich Bonhoeffer

Auch Dietrich Bonhoeffer stand vor Augen, wie korrumpierbar De-
mut ist.'® Das Kreuz ist das radikale Nein zu jedem Versuch des
Menschen, durch eine Besinnung auf sich selbst, etwa durch die
Entdeckung eines gottlichen Funkens, zu Gott zu gelangen. Aber
das Horen dieses radikalen ,Neins“ steht in Gefahr, wiederum von
Hochmut erfasst zu werden.

»Aus diesem Horen, aus Demut, darf der Mensch nicht wieder ein Werk
machen; hier [liegt] der gefdhrlichste Hochmut der Kirchenchristen.
Nietzsche hat das durchschaut, seine Kritik gegen die Knechtsseligkeit
[ist] oft [eine] wirklich christliche. "7

Der Ausdruck ,Knechtsseligkeit” findet sich zwar bei Nietzsche
nicht. Der Sache nach jedoch entspricht die Beobachtung, die Bon-
hoeffer mit diesem Ausdruck verbindet, genau dem, was Nietzsche
inkriminiert: einer frommen Haltung, die ein vermeintlich demiiti-
ges Nein zu sich selbst unter der Hand in eine Selbstiitberhdhung
ummiinzt.® Bonhoeffer unterscheidet zwischen Demut als einer
wahrhaftigen Haltung, an der alles liege, und einem unaufrichtigen
demiitigen Habitus: ,demiitiger Tonfall, Demut als Tugend, Demut

14 Dggs,, Ethik IT (= GA II), 271. Der Kommentar der GA (ebd.) verweist auf ReD.,
Art. Wappen. Barth bezieht sich auf die Abbildung der Ziircher Wappenscheibe.

15 Dies bedeutet freilich nicht, dass Barth der Demut nicht gleichzeitig eine grofe
Bedeutung zumessen konnte. Vgl. DERrs., KD I1/1, 240f. Dazu: OPALKA, Narrati-
vitat und Performanz der Demut, 247.

16 Vgl. z.B. BONHOEFFER, Akt und Sein (= DBW 2), 129f. Dazu: ZIMMERMANN,
Wissenschaftlichkeit der Theologie, 305.

17 BoNHOEFFER, Okumene, Universitit, Pfarramt. 1931-1932 (= DBW 11), 205.

18 S.o. Kap. 3, Anm. 24.

111

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

als Typus“!® Wenn Jesus Demut fordere, dann fordere er gerade
nicht etwas Auferordentliches. Daher wendet Bonhoeffer sich auch
mehrfach gegen ein selbstgewdhltes ,Joch’, gegen ,selbstgewihltes
Leiden®. Dies seien Haltungen, die gerade nicht echtem Gehorsam
entsprangen.?’ Gegen ein Werk der Zerknirschung, die man aus sich
herauszupressen versucht, hatte Bonhoefter bereits zu Studienzeiten
in einer Seminararbeit Stellung bezogen.

»Luther setzt sich mit dieser Auffassung von der contritio in schroffsten
Gegensatz zu Monchtum etc. Dieses hatte geglaubt, [...] diese Zerknir-
schung aus sich selbst herauspressen zu kénnen [...] 2!

Solch ein Programm verzerrter Demut beschwort jene ,ungeheure
Gefahr® herauf, die Bonhoeffer spater mit dem Ausdruck ,Knechts-
seligkeit” verbinden wird: ,Selbstwahl des Kreuzes!“??

Auch wenn der Ausdruck ,Knechtsseligkeit” in Bonhoefters Werk
marginal ist, spielt doch die damit bezeichnete Sache in seinem
Denken durchaus eine Rolle. So betont Bonhoeffer, es komme da-
rauf an, dass die ,,Perspektive von unten nicht zur Parteinahme fiir
die ewig Unzufriedenen wird, sondern dafl wir aus einer héheren
Zufriedenheit [...] dem Leben [...] gerecht werden, und so es beja-
hen?* Bejahung des Lebens anstelle von ewiger Unzufriedenheit —
das klingt nun wiederum nach Nietzsche, und tatsdchlich gibt es
Hinweise, dass die Verbindung zwischen Bonhoeffer und Nietzsche
weiter geht, als die expliziten Verweise Bonhoeffers auf Nietzsche,
bei denen die Abgrenzung deutlich tiberwiegt, erkennen lassen.?*
Man muss wohl nicht so weit gehen, Nietzsche als Alter Ego in
Bonhoeffers Gefingnistheologie wiederzuerkennen.? Jedenfalls aber
gibt es durchaus iiberraschende Parallelen zwischen Bonhoeffer und
Nietzsche, und zwar gerade im sachlichen Zusammenhang dessen,
was Bonhoeffer als ,Knechtsseligkeit” bezeichnet.

19 BONHOEFEFER, lIllegale Theologenausbildung: Finkenwalde 1935-1937 (= DBW
14), 497.

20 Vgl. pERs., Nachfolge (= DBW 4), 49, 84, 113, 283; vgl. zum biographischen
Hintergrund WiLLiams, Bonhoeffer’s Black Jesus, 33.

21 Vgl. BONHOEFFER, Jugend und Studium 1918-1927 (= DBW 9), 367.

22 Vgl. EBERHARD BETHGE, Mitschrift der Vorlesung Neues Testament (1935),
zitiert nach BONHOEFFER, Nachfolge (= DBW 4), 166, Anm. 41.

23 BONHOEEFER, Widerstand und Ergebung (= DBW 8), 38f.

24 Vgl. FriscH, Widerstand und Versuchung, v.a. 116-118 (dort Belege).

25 Vgl. ebd., 149.

112

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.3 Knechtsseligkeit. Zu Dietrich Bonhoeffer

So spricht Bonhoeffer despektierlich {iber die seelische Schwi-
che einiger seiner Mitgefangenen. Der Eindruck, Bonhoeffer ver-
achte menschliche Schwache, relativiert sich zwar, wenn man sich
vor Augen fiihrt, dass im Hintergrund eines brieflichen Zornesaus-
bruchs gegen das ,[H]erumwimmern® eines Mitgefangenen eine ju-
denfeindliche Bemerkung ebendieses Mitgefangenen steht.2® Dass
aber in Bonhoeffers Ablehnung dessen, was er als , Knechtsseligkeit*
bezeichnet, eine gewisse Affinitit mit Nietzsches Denken aufblitzt,
verdeutlichen etwa die folgenden Worte aus einem Brief an Eber-

hard Bethge:

»Mein derzeitiger Partner [...] wird immer jimmerlicher. Er hat noch
zwei Kollegen hier, von denen der eine den ganzen Tag heult, der ande-
re sich - buchstablich — wihrend der Alarme [...] die Hosen vollmacht.
[...] Ich verachte, glaube ich, wirklich nicht leicht einen Menschen, der
in Not geridt [...], aber dies ist mir wirklich nur verdchtlich. [...] Ich
hoffe, Du wirst nicht glauben, daf} ich unter die Kraftmeier gegangen
bin. [...] Aber es gibt eine Schwiche, fiir die das Christentum nicht
zustdndig ist und gerade fiir sie will man es in Anspruch nehmen
und beschmutzen. Da miissen wir dafiir sorgen, daf$ die Konturen klar
bleiben %’

Wenn Bonhoeffer von ,Knechtsseligkeit® spricht, dann diirfte er
genau das meinen, was er in diesen Briefzeilen so scharf kritisiert. Er
wendet sich offensichtlich gegen die Gleichsetzung christlicher Rede
von Schwiche und Demut auf der einen Seite und einer Haltung,
die, wie Bonhoeffer wohl zu beobachten meint, einen Menschen zu
wenig von sich selbst erwarten und verlangen lasst, auf der anderen
Seite.

Eigentliche Demut im Gegeniiber zur knechtsseligen Demut ist,
so Bonhoeffer in Anspielung an Christian Scriver, eine, die ,um sich
selbst nicht weif3, wie das Auge sich nicht selbst sieht, sondern nur

26 Vgl. BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung (= DBW 8), 294.

27 Ebd., 312f. Vgl. ebd., 407f. (,ich mdchte von Gott [...] nicht in den Schwéchen
[...] sprechen [...]*); 564 (,Nicht die Bosheit, sondern die Schwiche der Men-
schen ist das, was die Menschenwiirde am tiefsten entstellt und herabzieht®);
574 (,Die Schwachheitssiinden sind die eigentlich menschlichen Stinden [...]“).
Vgl. allerdings die berithmten Worte zum leidenden Gott ebd., 534 (,,Die Bibel
weist den Menschen an die Ohnmacht und das Leiden Gottes; nur der leidende
Gott kann helfen®).

113

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

den Anderen.?® Im Unterschied zu anderen Stimmen, die sich die-
sen Gedanken Scrivers zu eigen machen, zeichnet Bonhoeffer aller-
dings ein Bild von der Demut, das keineswegs glatt und geschmeidig
ist, sondern zum ZerreifSen gespannt.

»Entfaltung der Lebenskraft und Selbstverleugnung, Wachstum und
Sterben, Gesundheit und Leiden, Gliick und Verzicht, Leistung und De-
mut, Ehre und Selbsterniedrigung gehéren in lebendiger [un]aufléslich
widerspruchsvoller Einheit zusammen.?

Bonhoefter erklart das Nein der Demut nicht einseitig zu einem Adel
christlicher Existenz, sondern stellt das Nein in eine spannungsvolle
Relation zum Ja, zu Leistung und Ehre. Von allen mir bekannten
Versuchen, in eine Formel zu fassen, worum es bei Demut geht,
ist dies der treffendste, gerade weil Bonhoeffer die Demut nicht in
eine gefillige Formel fasst, sondern in eine Reihe von unaufldslichen
Spannungen einzeichnet. Vor diesem Hintergrund stellt sich dann
aber die Frage, wie Demut gedacht und vor allem gelebt werden
kann, wenn Demut denn durch und durch dialektisch sein sollte,
wie Bonhoeffer unterstellt. Wir kommen im dritten Teil hierauf zu-
rick.

6.4 Angequalte Traurigkeit. Zu Paul Tillich

Eigentlich hat Paul Tillich an der Demut wenig Interesse, jedenfalls
wenig theologisch-konstruktives Interesse.?” In seiner Systematischen
Theologie bemerkt Tillich kurz angebunden, der Demut das Wort zu
reden, kollidiere mit dem Einstehen fiir die Wiirde des Menschen.3!
Wenn er in seinem reifen Werk auf den Begriff der Demut zuriick-

28 Vgl. DERs., Nachfolge (= DBW 4), 166; vgl. auch DERs., Akt und Sein (= DBW 2),
40.

29 DErs., Ethik (= DBW 6), 251.

30 Vgl. allerdings zur Demut der Kirche TILLICH, Systematische Theologie, Bd. III,
854/428f. Dazu: KLEIN, Demut, 115f.

31 Vgl TiLLicH, Systematische Theologie, Bd. II, 294/331. In einem Bericht tiber
eine Vortragsreise nach Japan bemerkt Tillich, dass ,die demiitige Hoflichkeit
aller Untergebenen; ,die unterwiirfige Haltung der Frau gegeniiber dem Mann*®
an die feudale Periode erinnerten. Vgl. DERs., Meine Vortragsreise nach Japan,
495.

114

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.4 Angequalte Traurigkeit. Zu Paul Tillich

greift, dann in erster Linie mit dem Zweck, negative Folien aufzu-
spannen, um eine bestimmte (pseudo-)religiose Haltung als from-
mes Missverstindnis und eine bestimmte hamartiologische Deutung
lebensweltlicher Phanomene als theologisches Missverstindnis zu
kennzeichnen.* Die frommigkeitskritischen Beobachtungen, die Til-
lich in diesen Zusammenhiangen anstellt, sind dann aber doch aus-
gesprochen erhellend, jedenfalls sehr viel erhellender, als Tillichs
theologisches Desinteresse an der Demut erwarten lassen wiirde.

In seiner Erlduterung des Begriffs der Siinde greift Tillich auf
den Ausdruck ,Hybris“ zuriick und grenzt ,Stolz“ von ,,Hybris* ab,
um sich so gegen ein grundlegendes theologisch-anthropologisches
Missverstandnis zu wenden. Stolz ist in Tillichs Augen eine Cha-
raktereigenschaft, eine zufillige Disposition, die manche Menschen
auszeichnet und andere nicht. Hybris hingegen ist ein Merkmal der
Existenz des Menschen tiberhaupt, also ein Merkmal, das bei allen
Menschen anzutreffen ist, unabhingig von charakterlichen Eigen-
schaften; Hybris kann daher ,in Akten der Bescheidenheit ebenso
hervorbrechen wie in Akten des Stolzes.®®* Hybris ist der Unterschei-
dung zwischen unterschiedlichen Manifestationen des personalen
Lebens vorgelagert, weil sie personalem Leben als eine Art Tiefen-
struktur zugrunde liegt.3*

Vor diesem Hintergrund kommentiert Tillich die bei Augustin
hiufig zitierten Worte aus dem Buch Kohelet ,der Ursprung aller
Stinde ist superbia“ und stellt fest, dass dasjenige, was hier als super-
bia bezeichnet werde, eben nicht als Charaktereigenschaft, also nicht
als ,,Stolz“ verstanden werden sollte.> Hingegen:

~Wenn wir fiir Stolz Hybris setzen, hat dieser Ausspruch einen tieferen
Sinn, denn Stolz kann als psychologische Eigenschaft verstanden wer-

32 In seinen frithen Predigten (1909-1913) konnte Tillich teils auch affirmativ von
Demut sprechen. Vgl. T1LLICH, Frithe Predigten 1909-1918 (= GEW 7), 66 (,,De-
mut und Dankbarkeit®), 112 (,Demut und Geduld“), 117 (,Demut und Liebe®),
320 (,Demut und Herzensgrofie®), 385 (,Demut und Gehorsam®). Fiir den
Hinweis auf diese Textstellen danke ich Samuel Shearn.

33 DERS,, Systematische Theologie, Bd. II, 349/59.

34 Vgl. zur Kritik der Tillich’schen Unterscheidung von Hybris und Stolz aus femi-
nistisch-theologischer Perspektive PLAsKOW, Sex, Sin, and Grace, 116.

35 Die Worte ,Der Ursprung aller Siinde ist der Stolz“ (initium omnis peccati
superbia, Koh 10,15 [vul]) zitiert Augustin dem Corpus Augustinianum Gissense
zufolge 27-mal.

115

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

den, und davon ist hier nicht die Rede. Die, psychologisch gesprochen,

demiitigsten Menschen konnen die stolzesten sein.

Diese Beobachtung fithrt Tillich an, um zu erklaren, warum er von
Hybris als einem Merkmal der menschlichen Existenz spricht, das
jenseits spezieller charakterlicher Eigenschaften steht.*” Hybris im
Sinne der Weigerung des Menschen, die eigene Endlichkeit anzuer-
kennen, nistet unvergleichlich tiefer im Menschen, als charakterliche
Eigenschaften es tun.3® Das Phdnomen einer Gleichzeitigkeit von
Stolz und Demut fiihrt Tillich hier allein mit dem Ziel in die Ma-
nege, dasjenige, was er unter Hybris verstanden wissen will, von
oberflichlichen seelischen Phdnomenen abzugrenzen.

Wihrend Tillich also diese Gleichzeitigkeit von Stolz und Demut
tberwiegend in polemischer Absicht anspricht, zeigen v.a. seine eher
meditativ ausgelegten Schriften, dass er ein ausgepragtes Gespiir fiir
diese theologisch gesehen (vermeintlich) unergiebigen Oberflichen-
phdnomene hatte. Auf die Gleichzeitigkeit von Stolz und Demut
kommt Tillich zumindest der Sache nach bereits in einer frithen Pre-
digt zu sprechen. Er beschreibt hier eine ,angequilte Traurigkeit
die vermeintlich géttlich, in Wahrheit jedoch hochmiitig ist, denn
das meint Tillich, wenn er vom ,,Pharisder® spricht, der sich mit Gott
auf eine Ebene begeben will.

»-Und darum will ich von einer Traurigkeit reden iiber die Siinde, die
sich gern gottlich nennt und es doch nicht ist. Die kommt, wenn ein
Mensch diese Traurigkeit erzwingen will, um Gott damit zu zwingen
zur Vergebung der Siinden. Da kommt dann der ganze Pharisder he-
raus, der es doch nicht ertragen kann, alles auf Gott zu stellen, der
meint, etwas miifite er doch fiir Gott tun, sich eine Traurigkeit anqui-
len, die schliefSlich doch erkiinstelt ist und hinweggefegt wird, wenn
eine andere Stimmung kommt.“*

In seiner Berliner Vorlesung halt Tillich viele Jahre spiter fest, viele
Menschen seien zwar demiitig, ihre Demut sei aber in Wahrheit

36 TiLLicH, Vorlesungen iiber die Geschichte des christlichen Denkens, Teil I:
Urchristentum bis Nachreformation (= EGW 1), 143.

37 DERS.,, Systematische Theologie, Bd. III, 571/114f.

38 Vgl. v.a. DERS., Systematische Theologie, Bd. II, 350/59; DERS., Das Gute, das ich
will, das tue ich nicht, v.a. 45.

39 TILLICH, Frithe Predigten 1909-1918 (= GEW 7), 41f. Fiir den Hinweis auf diese
Textstelle danke ich Samuel Shearn. Vermutlich spielt Tillich hier auf 2. Kor. 7,10
an.

116

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.4 Angequalte Traurigkeit. Zu Paul Tillich

seine Umkehrung der Hybris. Sie sind in ihrer Demut hochmiitig. Es
gibt eine Selbsterniedrigung, die genauso Hybris ist wie eine Selbsterhe-
bung, und wir finden besonders im christlichen Kulturkreis unter dem
Druck des Kampfes gegen die Hybris sehr viel Hybris in Form von

Selbsterniedrigung.“4

Weil der Mensch ohne Selbstachtung nicht leben kann, kann er
ein atemloses Nein zu sich selbst und den Verzicht darauf, sich zu
rithmen, nicht ertragen, mithin wird jede Selbstzuriicknahme durch
den Drang nach Selbstbejahung aus den Angeln gehoben.

Vielleicht sind Menschen, die glauben, sich keines Verdienstes rithmen
zu diirfen, krank, verstort und ohne Selbstachtung? Vielleicht sind sie
im geheimen sogar stolz auf die Tiefe der Verzweiflung, in der sie zu
leben vermeinen? Denn ohne einen gewissen Grad von Selbstachtung
kann niemand leben, selbst wenn er seine Selbstachtung aus der Ver-
zweiflung tiber sich gewinnen muf3. 4!

Hans Krailsheimer bringt der Sache nach das, was Tillich hier be-
schreibt, in einem Aphorismus auf den Punkt: ,Wenn einer gar
nichts hat, worauf er stolz sein kann, ist er es wenigstens auf seine
Selbstverachtung:“4?

40 Ders., Berliner Vorlesungen III (1951-1958) (= EGW 16), 275. Vgl. DERS., Vorle-

41

42

sungen iiber die Geschichte des christlichen Denkens, 96: ,[...] [E]s ist méglich,
duflerst demiitig zu sein, aber in dieser Demut im Stolz zu verharren. DERS.,
Religiose Reden (Vom Warten), 143: ,Wir wollen aus unserem Stolz, nichts zu
besitzen, keinen neuen Besitz machen. Das ist eine der grofien Versuchungen
unserer Zeit, denn uns sind wenige Dinge geblieben, die wir als Besitz bean-
spruchen kénnen. Und wir erliegen der gleichen Versuchung, wenn wir uns
rithmen, daf$ wir nichts besitzen.

TiLLICH, Religiose Reden (Das Gute, das ich will, das tue ich nicht), 42/378.
Vgl. ebd. (Verlassenheit und Einsamkeit), 17/353: ,Viele fithlen sich verlassen
[...], solche Menschen sind oft verbittert und feindselig [...], aber im geheimen
genieflen sie die Qual ihrer Verlassenheit.*

KRAILSHEIMER, Aporismen, 29, 29. Vgl. ebd., 43, 53, 65: ,Unsere Viter haben
sich in ihrer Geborgenheit nicht so behaglich eingerichtet, wie wir in unserer
Entwurzelung“ ,Es gibt eine besonders unsympathische Art von Hochmut, die
Demut.“ ,,Untréstlich zu sein - es gibt keinen besseren Trost.*

117

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert

6.5 Zwischen Selbstanbetung und Selbstverachtung. Zu
Karen Horney

Diese Beobachtungen Tillichs und Krailsheimers erinnern an ein
Motiv, mit dem die Psychoanalytikerin Karen Horney sich einge-
hend auseinandergesetzt hat. Es lohnt sich, dieser Spur nachzuge-
hen, allein schon weil Horney und Tillich in einem engen Austausch
standen und einander moglicherweise auch in dieser Frage inspirier-
ten.*3> Horney beschreibt, wie Menschen ihr Selbst in extremer und
paradoxer Form idealisieren und glorifizieren. In einer Paradoxie
verfangt sich die Selbstidealisierung, insofern Menschen ihr reales
Selbst nur verachten kdnnen, wenn sie es ,aus der Perspektive gott-
gleicher Perfektion® betrachten und bewerten.** Der neurotisch Stol-
ze deutet seine Charakterziige um, deutet ,ein Tabu dariiber, dass
man etwas fiir sich selbst tut, zu ibermenschlicher Selbstlosigkeit,
ein Beschwichtungsbediirfnis zu absolutem Gutsein, Abhédngigkeit
zur Liebe“* So entsteht ein Stolz auf Selbstlosigkeit und Asketis-
mus.*® Neurotischer Stolz und Selbsthass, so Horney, bilden in die-
ser verhingnisvollen Konstellation eine Einheit.*” Es kommt gerade
nicht zu einer Selbstregulation der gegenstrebigen Krifte Selbstaffir-
mation und Selbstrelativierung, so wie es bei einer Form von Demut
der Fall ist, die durch hohe Ideale produziert wird.*® Im Gegenteil
feuern Selbstbejahung und Selbstverneinung einander destruktiv an.

»Ganz allgemein gesagt, errichtet sich ein Mensch sein idealisiertes
Ebenbild, weil er sich so, wie er ist, nicht ertragen kann. Das Ebenbild
rettet ihn anscheinend aus dieser Gefahr; weil er sich jedoch selber auf

43 Kennengelernt haben Tillich und Horney sich im Romanischen Café, Berlin, in
der Zeit 1919-1924. Vgl. Rusins, Karen Horney, 102. Vgl. zu Wechselwirkungen
zwischen Tillichs und Honeys Denken ebd., v.a. 198, zu bleibenden Unterschie-
den ebd., 320: Konzepte wie Angst, die Tillich ontologisch deutet, versteht Hor-
ney als psychologische Funktionen. Tillichs Verbundenheit mit Karen Horney
ist etwa daran zu erkennen, dass Tillich sich nach dem Tod Horneys verabschie-
dete, indem er ihr mit einer Grabrede gedachte. Vgl. T1LLICH, Karen Horney.

44 HoRrNEY, Neurose und menschliches Wachstum, 122. Dazu: COOPER, Sin, Pride
& Self-Acceptance, 124, 137.

45 HORNEY, Neurose und menschliches Wachstum, 103.

46 Ebd., 129.

47 Ebd., 122.

48 Vgl. p1Es., Unsere inneren Konflikte, 83.

118

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.5 Zwischen Selbstanbetung und Selbstverachtung. Zu Karen Horney

ein Piedestal erhoben hat, kann er sein wirkliches Ich noch weniger
ertragen und fangt an, gegen sich selbst zu toben, sich zu verachten und
sich unter dem Joch seiner unerfiillbaren Forderungen selbst aufzurei-
ben. Dann schwankt er zwischen Selbstanbetung und Selbstverachtung

hin und her, ohne einen soliden Halt in der Mitte finden zu kdnnen.“4°

Selbstidealisierung und Selbsthass schaukeln einander hoch: ,Je ver-
zweifelter er an dem Glauben festhdlt, er sei sein idealisiertes Eben-
bild, desto wilder wird sein Hass sein.>?

Neurotischer Stolz reproduziert spiegelbildlich jene Grammatik,
auf die wir in bufitheologischen Zusammenhéngen gestofSen waren,
etwa bei Johannes Tauler: ,[J]e niedriger die Demiitigung, desto
hoher die Erhebung! Tatsédchlich findet sich bei Horney auch tiber
die Bande eines Zitats eine Anspielung an monastisches Denken.
So illustriert sie das Wesen des neurotischen, stolzen Selbsthasses
mit Versen aus Christian Morgensterns Gedicht ,Entwickelungs-
Schmerzen®:

»Ich werde an mir selbst zugrunde gehn.

Ich, das sind zwei, ein Mdchte sein und ein Bin -
und jenes wird zum Schlusse dies erwiirgen.

Das Mochte sein ist wie ein rasend Ross,

an dessen Schweif das Bin, gefesselt ward,

ist wie ein Rad, darauf das Bin geflochten,

ist wie ein Monch, der sich den Leib zerdornt 2

Horneys Beobachtungen, die mdglicherweise in Tillichs Gedanken
nachhallen und/oder von diesen inspiriert sind, verdeutlichen be-
sonders drastisch, dass die gegenwirtig so prominente Vorstellung,
Demut und Stolz hielten einander in der Balance bzw. Stolz und De-
mut seien als Haltungen einer ausgewogenen Mitte zu verstehen, mit
dem tatséchlichen seelischen und religiosen Leben vieler Menschen
wenig zu tun haben diirfte.

49 Ebd., 94.

50 Ebd., 93.

51 S.o.Kap. 5, Anm. 2.

52 MORGENSTERN, Entwickelungs-Schmerzen, 26, zitiert in HORNEY, Unsere inne-
ren Konflikte, 126.

119

- am 26.01.2028, 15:08:29. - (—


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 26.01.2028, 15:08:29.


https://doi.org/10.5771/9783495991442-81
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	II. Hochmütige Demut Brennpunkte einer Konfliktgeschichte
	4. thelohumilis. Möchtegerndemut bei Augustin
	4.1 inordinate humilis. Un/ordentliche Demut
	4.2 Fingierte Demut als Pseudotugend
	4.3 Paradoxien eines Frömmigkeitsideals. Demut in den Schlingen des Hochmuts

	5. Vergiftete Demut bei Martin Luther
	5.1 „Wer nicht besser werden will, hört auf, gut zu sein“
	5.2 „Das falsche Auge ausstechen“. Oder: Demut und Nicht-an-sich-selbst-Denken
	5.3 „… die aus der Lehre von der Demut nur lauter Hoffart schöpfen“

	6. Selbst(ver)achtung. Verfall der Demut seit dem 19. Jahrhundert
	6.1 Das Verlangen, stolz zu sein. Zu Søren Kierkegaard
	6.2 Selbstwert der Selbstverleugnung. Zu Karl Barth
	6.3 Knechtsseligkeit. Zu Dietrich Bonhoeffer
	6.4 Angequälte Traurigkeit. Zu Paul Tillich
	6.5 Zwischen Selbstanbetung und Selbstverachtung. Zu Karen Horney



