Das Museum - mehr als ein Ort
der Wissensvermittiung

Michael Matthes

Die meisten Mitarbeiter von Museen haben keine Vorstellung von der Kom-
plexitit der Auseinandersetzung ihrer Besucher mit den Dingen, die sie ih-
nen in ihren Ausstellungen zeigen. Sie kennen vielleicht die Provenienz ihrer
Objekte und ihre wissenschaftlichen Kontexte, kaum deren Wirkungen auf
und die Bedeutungen fiir ihre Betrachter. Hier helfen selbst Besucherbefra-
gungen nicht weiter. Deren Antworten liefern hochstens das Material fiir eine
Konstruktion potentieller Besucher oder Besuchergruppen,; sie liefern kein Ab-
bild der tatsichlichen Situationen in Ausstellungen, die sich mit jeder neuen
Wahrnehmung, Beschreibung und Erfahrung dndern. Solche Verinderungen
verschwinden, wenn die Besucher durch ausschlieflich statistisches Erfassen
selbst zu Objekten der Betrachtung werden. Das Museum scheint sich den
Bedingungen moderner Massenmedien anzupassen, indem es nicht nur seine
Exponate, sondern auch seine Besucher zunehmend eindimensional erfasst.
Es mag dann immer noch ein Lernort sein, ist es dann aber auch noch ein Ort
der Bildung?

Um welche Bildung konnte es sich tiberhaupt handeln, mit der sich das
Museum von anderen Bildungsinstitutionen unterscheidet? Wir haben es im
Museum immer mit Grenziiberschreitungen zu tun. Sie betreffen alles, was
hier aufeinander trifft: die ausgestellten Dinge, ihre Prisentation, der zur Ver-
fugung stehende Raum, schlieflich die Besucher selbst. Dabei die Eigenstin-
digkeit der Dinge nicht zu vernachlissigen, verlangt die Eigenstindigkeit ihrer
Betrachter anzuerkennen. Jede ausschlieflliche Orientierung an tibergreifen-
den Themen l6st diese zwangslidufig auf, reduziert die Dinge auf Illustratio-
nen und ihre Betrachter auf Empfinger. Langsam beginnt sich allerdings eine
Vorstellung davon durchzusetzen, wie in einem Bildungsprozess Dinge und
ihre Betrachter im speziellen wie im allgemeinen Sinne aufeinander bezogen
werden konnen.

In Anlehnung an Uberlegungen des Religionsphilosophen und Pidago-
gen Franz Rosenzweig zur Entwicklung der Sprache aus der Entdeckung von

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Michael Matthes

Eigenschaften' wird auch im Museum ein Gegenstand, der dem Betrachter
nicht schon zuvor bekannt ist, zunichst nur aufgrund seiner Eigenschaften
erkannt. Diese verweisen immer auch auf solche anderer Gegenstinde sowie
auf Kenntnisse und Erfahrungen aus anderen Zusammenhingen. Im ein-
fachsten Falle ergeben sie sich aus Vergleichen von Gréfien, Farben, Geriichen
und Formen. Besondere Qualititen werden zu Merkmalen, die ihre Triger als
zugehorig zu bestimmten Gattungen ausweisen. Das Museum zeigt solche
Gattungen wiederum stellvertretend an einzelnen Dingen. Andererseits kom-
men die einzelnen Dinge hier erst ganz zu sich — mitunter gewinnen sie sogar
eigene Namen.?

In der Auswahl und Kennzeichnung seiner Objekte offenbart sich zu-
nichst eine spezifische Macht des Museums gegeniiber seinen Besuchern: Es
schrinkt mit seinem Wissen ihre eigenen Erkenntnisméglichkeiten ein. Dem
Betrachter bleibt oft nur der Nachvollzug, nicht die eigene, schopferische Ent-
deckung. Alles, was gezeigt wird, ist immer schon gewusst und entsprechend
auch gemeint. Auf eigene Fragen findet der Museumsbesucher nur selten Ant-
worten. Von sich aus kann er das Gezeigte als Teil eines gesellschaftlichen,
kinstlerischen, natiirlichen oder individuellen Schépfungsaktes, der ihm auch
einen Hinweis auf sein eigenes Schaffensvermégen im Hier und Jetzt geben
kénnte, kaum erfassen. Dabei steht uns allen gerade das, was Menschen reali-
siert haben und heute im Museum steht, auch als Moglichkeit fiir zukiinftiges
Handeln zur Verfiigung, sowohl als Vorbild, als Ursprung und Anspruch, aber
auch als Warnung und Abschreckung.

Das Selbstverstindnis heutiger Museen mtsste sich danach vor allem in
der Beantwortung von Fragen zeigen wie:

« Aufwelche allgemeinen Herausforderungen in unseren alltiglichen Lebens-
situationen bietet das Museum Lésungen an?

«  Wo liegen die Freirdume einer gemeinsamen wie individuellen Auseinan-
dersetzung mit Gegenstinden aus unterschiedlichen Zeiten und Rdumen?

. Worin liegt die Bedeutung der Erfahrungen und Erkenntnisse im Museum
gegeniiber denen des Alltags auflerhalb?

1 | Franz Rosenzweig bezeichnete das Ding v.a. als Trager von Eigenschaften, wobei
die Eigenschaften das Wirkliche sind, der Tréger dieser Eigenschaften, das Ding, aber
»reine Abstraktion«. »Auf dem Weg von dieser Wirklichkeit zu jener Abstraktion liegt der
Hinweis, das Zeigen« (F. Rosenzweig: Stern der Erlosung, S. 142).

2 | Z.B. »Giselaschmuck«, »Mann mit dem Goldhelm«, »Humboldts Papagei«, »Erster
Dieselmotor«, »Hahn-Tisch«.

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum - mehr als ein Ort der Wissensvermittlung

Auf solche Fragen haben Museen bisher kaum Antworten gesucht. Antworten
darauf aber muss der Museumsmoderator finden. Einige sollen hier kurz skiz-
ziert werden:

Auf die Frage nach den Herausforderungen gibt es zumindest vier Antwor-
ten:

1. Durchbrechung der zunehmenden Beschleunigung aller Lebensprozesse,

2. Konfrontation mit anderen Lebensweisen und Lebensformen, mit anderen
Sichtweisen und Lésungen von Lebensproblemen,

3. Korrektur ungenauer Vorstellungen und Vergewisserung der Grundlagen
unseres Wissens und unserer Uberlieferungen,

4. Schaffung einer gemeinsamen Grundlage fiir gesellschaftliche Ausein-
andersetzungen und fiir das Zusammenleben trotz unterschiedlicher Le-
benssituationen.

Damit wire die Rolle des Museums in einer modernen Gesellschaft schon um-
schrieben: Es muss dem Einzelnen wie der Gesellschaft helfen, sich tiber das
eigene Handeln und tiber die Formen des Zusammenlebens zu verstindigen.’
Auf der Grundlage gemeinsamer Wahrnehmungen lassen sich Differenzen
genauer fassen und in Beziehung setzen. Auf diese Weise verlieren sie ihre Be-
drohlichkeit. Der Museumsmoderator muss dabei sowohl analytisch als auch
synthetisch vorgehen, will er die Besucher auf die Gegenstinde wie aufein-
ander beziehen. Eine solche wechselseitige Bezugnahme kann nur dialogisch
erfolgen: Das eigene Sprechen ist dabei ebenso entscheidend wie das Zuhoren.
Das Gemeinsame ist dann Ergebnis des wechselseitigen Austausches und des-
halb immer wieder neu. Das Museum ist ein besonders geeigneter Ort fiir
solche Dialoge, da es neben dem Austausch von Vorstellungen und Meinungen
zusitzlich immer auch eine Bezugnahme auf Wirklichkeit angesichts seiner
konkreten Dinge ermdglicht.

Auf die Frage nach den Freirdumen ergeben sich mindestens drei Antwor-
ten, die fiir die Museumsmoderation relevant sind:

1. Herstellen von Selbstbeziigen zu den gezeigten Dingen zur Uberwindung
des urspriinglich Fremden durch Neugier, eigene Erinnerungen und neue
Erkenntnisse,

2. Zusammenfassung unterschiedlicher Standpunkte in der Betrachtung des
Gleichen,

3. Relativierung der eigenen Lebenssituation durch Hinweise auf andere oder
dhnliche Lebenssituationen an anderen Orten und zu anderen Zeiten.

3 | Vgl. M. Matthes: »Hat das Museum nichts mehr zu bieten?«, in: Standbein Spielbein,
Nr. 66, S. 4-9.

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN

25


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Michael Matthes

Spitestens seit Ende des 19. Jahrhunderts kennzeichnet das Museum, dass es
keine Einschrinkungen fiir seinen Besuch kennt, aufler der Forderung nach
selbstindiger Bewegungsfihigkeit, nach Riicksicht auf andere Besucher, dem
Verbot, die ausgestellten Gegenstinde zu berithren und weder Tiere noch
Spielzeuge und Esswaren sowie Getrinke in die Ausstellungen mitzunehmen.
Es gibt — aufler in Diktaturen — keine Bildungsbarrieren, keine Altersbegren-
zungen und auch keine Zugehorigkeitszuschreibungen.* Die Besucher sind
auf ihre Art ebenso unterschiedlich wie die gezeigten Dinge.

SchlieRlich gibt es mindestens drei Antworten auf die Frage nach den
Grundlagen der besonderen Erfahrungen und Erkenntnisse im Museum:

1. Verlangsamung der Wahrnehmung durch weitgehende Stillstellung der zu
betrachtenden Dinge. Gegentiber den modernen Massenmedien muss sich
der Betrachter noch selbst bewegen,

2. Vergewisserung durch Verinderung der Perspektiven auf die Gegenstinde
und Wiederholung von Eindriicken aufgrund eigener Entscheidung,

3. Erginzung der Unvollstindigkeit jeder Prisentation, des Fragmentari-
schen und Isolierten durch aktives Wahrnehmen, durch Erinnern und frei-
es Assoziieren.

Neben der Vielfalt moglicher Auseinandersetzungen mit den Prisentationen
erzeugt das Museum aber auch eine Gemeinsamkeit zwischen den ausgestell-
ten Dingen und ihren Betrachtern: Sowohl Gegenstinde wie Besucher treffen
an einem fiir beide fremden Ort aufeinander. Beide sind gegentiber ihrer ur-
spriinglichen Umwelt hier entfremdet. Die Betrachter erfahren sich von den
Gegenstinden getrennt, obgleich sie in gemeinsame Kontexte eingebunden
sind. Die Sinnfilligkeit der Dinge wie Kenntnisse und Alltagserfahrungen
ihrer Betrachter stimmen nicht iiberein. Die verdnderten Zugangsweisen be-
stimmen die Wahrnehmungen — zunichst noch ganz abhingig vom eigenen
Wissen, von den eigenen Erfahrungen und den eigenen Erinnerungen. Dies
erzeugt Unsicherheit, bietet aber auch die Chance, neue Sichtweisen zu er-
langen — zum Teil gewollt, oft zufillig. Im Museum wird das Alltidgliche zum
Besonderen, das Besondere zum Allgemeinen.

4 | Ende des 19. Jahrhunderts war das Kunstmuseum von der Kunsterziehungsbewe-
gung als »Volksbhildungsstatte« neu entdeckt worden. Auf seinen besonderen demokra-
tischen Zugang wies bereits 1903 Alfred Lichtwark hin: »Die Museen, die dem ganzen
Volke offenstehen, die allen zu Dienste sind und keinen Unterschied kennen, sind ein
Ausdruck demokratischen Geistes« (A. Lichtwark: »Museen als Bildungsstétten«, in: E.
Schaar [Hg.]: Alfred Lichtwark, S. 43).

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum - mehr als ein Ort der Wissensvermittlung

ASPEKTE EINER DIDAKTIK IM MUSEUM

Trotz seiner Kiinstlichkeit steht das Museum in Beziehungen zum Dasein des
Menschen, zu seinem Denken, Wollen, Spielen und Glauben, zu seiner Macht
und Ohnmacht, zu seinen Moglichkeiten und zu seiner Wirklichkeit. Was aber
ist das Besondere, das es von sich aus vermag? Seine Eigenstindigkeit gegen-
tiber anderen Medien und Orten beruht auf der Art der Begegnung. Im Unter-
schied zum Bild oder zum Begriff ist das, was Museen zeigen, immer noch
Realitdt. Darin tiberbieten sie alle Medien, dass sie mit den Dingen der Wirk-
lichkeit arbeiten.® Diese allerdings werfen mehr Fragen auf, als mit zusitz-
lichen Medien beantwortet werden kénnen. Ihre Bedeutung ergibt sich erst aus
dem Nachvollzug ihrer Giiltigkeit an dem, was sie im Zusammenhang zeigen.
Die Betrachter werden versuchen, dem, was sie hier erblicken, einen eigenen
Sinn zu geben, um das Vorgefundene nach ihren Moglichkeiten zu verstehen.

So sind Bedeutung und Giiltigkeit aus der Betrachtung musealer Objekte al-
lein nicht herauszulesen. Alle Dinge vergangener wie regionaler Lebenswelten
erscheinen in einer geradezu nicht-hierarchischen Beziehung zueinander. Kein
Gegenstand kann die vollstindige Reprisentation einer Lebenswelt fir sich
beanspruchen, keiner besitzt von sich aus eine Vorrangstellung. Bedeutung
und Giiltigkeit ergeben sich erst aus der erweiterten Sicht der Subjekte auf
sie, aus ihrem Bekanntheitsgrad in der Offentlichkeit und aus den zusitzlich
hergestellten Kontexten im Museum. Sie liefern die Voraussetzungen fiir eine
Zusammenschau und in der Zusammenschau fiir den Nachvollzug des Ge-
zeigten als Gewordenes wie Gemachtes.

Die besondere Wirkmichtigkeit musealer Prisentationen beruht geradezu
darauf, dass die vorgestellten Gegenstinde nach Erginzungen verlangen. Alles,
was ausgestellt ist, liefert Hinweise auf etwas, das nicht ausgestellt ist, entwe-
der weil es verloren gegangen ist, oder weil es den musealen Rahmen sprengt.
Die Anziehungskraft des Museums besteht auch in seinen Defiziten. In ihnen
liegt eine besondere kommunikative Qualitdt, die Einfluss nimmt auf alles,
was gezeigt ist.

Aufgrund seiner Wirklichkeit, Kommunikation und Information bietet das
Museum mitmenschliche Praxis, ganz ohne den Zwang, nach Vorgaben zu
funktionieren. Dabei ist kein Museum das, was es gedanklich sein konnte.
Dennoch hat es — dies fordert selbst der Museumsbesucher — in Hinblick dar-

5 | So schrieb Georg Kerschensteiner anlasslich der Er6ffnung des Deutschen Muse-
ums 1925 in Miinchen: »Die Organisation eines Museums, das durch Erkennen bilden
will, ist nichts anderes als eine Lehrplankonstruktion, nur daf hier die Konstruktion
nicht wie in der Schule mit den Schatten der Dinge, ndmlich mit Worten, sondern mit
den Dingen selbst arbeitet« (G. Kerschensteiner: »Die Bildungsaufgabe des Deutschen
Museumss, in: Verein Deutscher Ingenieure [Hg.]: Das Deutsche Museum, S. 40).

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN

27


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Michael Matthes

auf zu handeln. Es unterliegt der immerwihrenden Forderung, sich mit dem
Erreichten nicht zufrieden zu geben. Wegen seiner Offenheit fiir ein »Mit-
einander«in der Auseinandersetzung mit den gezeigten Dingen besitzt es eine
Verantwortung auch fiir das Mogliche: Es muss Wege aufzeigen, die die Be-
sucher zu einer bewussten Selbstgestaltung ihrer Beziehungen zu den Dingen
der Welt fithren konnen. Seine Méglichkeiten sind nicht grenzenlos. Sie sind
eingeschrinkt auf die Beziehungen zwischen den ausgestellten Dingen und
den Wahrnehmungsmoglichkeiten® ihrer Betrachter. Diese aber kénnen sich
von Moment zu Moment dndern.

ZEIGEN, ERKENNEN UND BILDEN

Wissenschaften liefern das Wissen, Bildung und Erziehung sind auf die Ge-
staltung des Gewussten wie des Praktischen aus, Kommunikation dient der
Herstellung von Selbstbeziigen. Das Museum er6ffnet seinen Besuchern in
allen drei Bereichen eigene Praxisfelder. Seinen Ursprung hatte es als Ort der
Besinnung. Es wurde dann zu einem Ort der Bewahrung von wertvollen, fiir
das Zusammenleben von Menschen fir wichtig erachteten Gegenstinden, zu
einem Ort der Demonstration auch von Selbstbeziigen. Noch heute hortet es
Besitztiimer, mit denen es Identititen stiftet und Orientierungen fiir weitere
Differenzierungen liefert. Etwas verblasst ist die Vorstellung vom Museum als
einem Ort voller Trophden — das Museum als Ort fiir Uberwundenes.” Von
der Schatzkammer zur Kunstkammer war es nur ein kurzer Weg. Neu ist
das Museum als Forschungsstitte, auch wenn es diesen Ursprung bereits im
Studiolo der Renaissance hatte. In den Wunderkammern dienten die Samm-
lungen mehr dem Staunen als der Forschung. Mit der Entfernung aus den
Zwingen des Alltags waren die gesammelten Gegenstinde zu Gegenstinden
anderer Interessen, anderer Betrachtungsweisen geworden. Aus der Vielzahl
moglicher Perspektiven gewannen sie tiber sich hinaus allgemeine Giiltigkeit.
Prisentationen verbanden sich mit Reprisentationen, Rekonstruktionen mit

6 | Vgl. dazu den Beitrag von G. von Wilcken: »Die Geister der eigenen Erwartungen«in
diesem Buch.

7 | So lief sich wahrend der Franzdsischen Revolution mit den Bildern des Adels im
Louvre gerade die Geschichte vergegenwartigen, »als deren erfolgreicher Abschluss
sich die franzdsische Revolution verstand« (W. Grasskamp: Museumsgriinder und Mu-
seumsstiirmer, S. 24). Mit einem ahnlichen Selbstverstandnis forderte in den 90er Jah-
ren des letzten Jahrhunderts anlésslich der bevorstehenden Maiunruhen die Berliner
Polizei zum Gewaltverzicht mit dem Slogan auf: »Gewalt gehdrt ins Museume«. Ahnlich
formulierte 2006 der Friedensnobelpreistrager Muhammad Yunus seine Hoffnung: »Ei-
nes Tages werden unsere Enkel ins Museum gehen, um zu sehen, was Armut war.«

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum - mehr als ein Ort der Wissensvermittlung

Konstruktionen auf der Grundlage von Wissen und Vorstellungen. Erkennen
als Wechselspiel von Beobachten und Bezeichnen einerseits, von Anwendung
des Gewussten und Erinnerten andererseits, bestimmen noch heute die Wahr-
nehmungsprozesse im Museum. In allen Vermittlungsanstrengungen — also
auch in denen der Museumsmoderation — driickt sich dariiber hinaus der pi-
dagogische Wille aus, das gesellschaftlich Notwendige mit individuellen Inte-
ressen zu verbinden. Selbst die eigenen Wiinsche bediirfen eines Gegeniibers,
auf das sie sich richten miissen, wenn sie realisiert werden wollen.

Jede Auseinandersetzung mit Dingen fordert Selbstsein, Mitsein und Mit-
teilung. Die Welt im Museum ist vollstindig nur in dem Sinne, wie sich jeder
einzelne Besucher als ganze Person einbringen kann. Dies verlangt das Erfas-
sen des Gegentibers mit allen Sinnen.

»Ein bestimmter Modus der Begegnung von Ich und Welt ist vorausgesetzt, damit die
Begegnung tatsachlich zur Fllle ihrer Méglichkeit kommen kann, welche jetzt - als prak-
tische Herausforderung - zur Aufgabe der Bildung wird.«8

Im Gegensatz zu allen anderen Medien bezieht das Museum — ob es dies will
oder nicht — den Betrachter in die Vermittlung seiner Botschaften und Infor-
mationen mit ein.

Als Bildungsanstalt muss es seine Besucher aber auch dazu bringen, von
ihrer natiirlichen Selbstbezogenheit wieder abzulassen. Es fordert von ihnen
zwar den Selbstbezug, befreit sie aber auch von der Befangenheit sinnlicher
Erfahrungswelten, gerade weil es sie sinnlich bindet. Mit ihrer eigenen Kérper-
lichkeit treten die Besucher den Dingen gegentiber. Grofle, Farbe, Geruch und
Temperatur erweitern ihre Beziehungen, ermdglichen ihnen auch emotionale
Vergewisserung. Dabei kénnen Dinge nicht nur begeistern, sie kénnen auch
enttduschen und verstéren. Das Beeindruckende relativiert sich durch Verglei-
che. Wenn es dem Museum dann noch gelingt, dass seine Besucher ihre Weli-
erfahrungen im Angesicht der Dinge untereinander austauschen, dann erleben
sich alle Beteiligten in einem erweiterten Zeit- und Raumfeld. Sie gewinnen
neue, grenziiberschreitende, intergenerative wie interkulturelle Erfahrungen.’
Hier kann jeder jedem eine Information tiber sich geben. Und selbst wenn
Unterschiedliches zur Sprache kommt und kein Anspruch auf Allgemeingiil-

8 | W. Schneider: Personalitdt und Padagogik, S. 319.

9 | Im Rahmen des EU-Projektes »Migration, Work and ldentity« berichteten 2003
im Deutschen Technikmuseum Berlin Mitglieder von Migrantenorganisationen an
Hand ausgewé&hlter Objekte lber Erinnerungen an ihre Herkunftsldnder und dber ihre
beruflichen Tatigkeiten in Berlin. Es ging dabei um einen Austausch von Erfahrun-
gen iber den unterschiedlichen Umgang mit gleichen oder dhnlichen Produkten und
Produktionsprozessen.

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN

29


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Michael Matthes

tigkeit ethoben werden kann, trifft zu, was der Philosoph und Pidagoge Eugen
Fink feststellte:

»Keines Menschen Zeugnis ist»absolute, aber es hat seine Wahrheit, wenn es aus seiner
Daseinssituation heraus ohne Verstellung gesagt wird.«!°

Ein solcher Anspruch auf Wahrheit ist verbunden mit eigenem Wollen und
Tun. Ein solcher Anspruch verlangt aber auch die Bereitschaft zur Ubernahme
von Verantwortung. Wo die Idee des Ethos nicht mehr die Beziehungen der
Menschen bestimmt, herrscht Indifferenz, Zweckrationalitit und Funktionali-
tit. In ihnen driickt sich nicht mehr Giiltigkeit, sondern Beliebigkeit aus. Dem
kann das Museum mit seinen Angeboten zur Auseinandersetzung noch ent-
gegen treten.

Als Ort des Zeigens stehen im Museum Wahrnehmungen an erster Stelle.
Was vom Besucher nicht wahrgenommen wird, ist so gut wie nicht ausgestellt.
Nun hingen Wahrnehmungen aber auch von Wissen ab. Noch immer gilt der
Satz: »Man sieht nur, was man weil« Damit wird jedoch nur bestitigt, was
bekannt ist. Die Auseinandersetzungen erfolgen auf der Ebene von Begriffen
und bestitigen damit den Beginn des Johannes-Evangeliums: »Am Anfang
war das Wortl« (Abbildung 1) Danach kommt es nur mehr darauf an, die eige-
nen Wahrnehmungen in Ubereinstimmung mit den Begriffen zu bringen:
Die gezeigte Welt steht fiir diese Begriffe.

Mit der Auswahl ihrer Gegenstinde sind Museen zwar Widerspiegelun-
gen des Wissens ihrer Kustoden, fiir viele Besucher aber bieten sie nur eine
Aneinanderreihung einer Vielzahl von Gegenstinden, die sie mit ihrem eige-
nen Wissen und ihren eigenen Erfahrungen eingeschrinkt erfassen kon-
nen. Missverstindnisse sind vorprogrammiert. Fehldeutungen aufgrund von
Wahrnehmungen lassen sich nicht verhindern, aber Fehldeutungen, soweit sie
sich in AuRerungen oder im Verhalten der Besucher ausdriicken, lassen sich
einschrinken. Es ist Aufgabe der Vermittlung, sie durch direkte wie indirek-
te Hinweise, Hilfestellungen und Anleitungen zu iiberwinden. Dabei kommt
der Museumsmoderation auch die Aufgabe zu, Begriffe in Wahrnehmungen
umzusetzen." Diese Aufgabe orientiert sich an dem Satz: »Man weifd nur, was
man siehtl« So haben Aussagen im Museum nur Giiltigkeit, wenn sie sich auf

10 | E. Fink: Grundphdnomene des menschlichen Daseins, S. 40.

11 | Die Unterschiede werden deutlich, wenn man die Erfahrungen einer Gruppe von
Besuchern, die zuerst die Gegenstande in einer Ausstellung betrachtet und dann die
Texte liest, mit denen einer anderen Gruppe vergleicht, die zuerst die Texte liest und
dann die Gegenstande betrachtet. Im ersten Falle werden in den Texten zumeist Antwor-
ten auf Fragen aus der Konfrontation mit den Objekten gesucht, im zweiten Fall werden
die Objekte als Illustrationen und damit als Bestatigungen der Texte gesehen. Nur sel-

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum - mehr als ein Ort der Wissensvermittlung

das beziehen, was konkret gezeigt werden kann. Auch dafiir finden wir einen
Hinweis im Johannes-Evangelium: »Nur weil Du mich gesehen, ... glaubst
Dul« (Abbildung 2) Der Satz richtet sich eigentlich gegen alle Unglaubigen,
denen das Wort allein nicht geniigt. Doch ldsst er den Unglauben insoweit zu,
als er anerkennt, dass der Glauben auch der Zeichen bedarf. Er verlangt keinen
blinden Gehorsam. Er will tiberzeugen, nicht zwingen: »An ihren Werken sollt
ihr sie erkennen!«

q f,
b ] | N
o
N R e \
Abbildung 1 (links): Holzfigur des Apostels Andreas von Veit Stofs in der
Sebalduskirche in Niirnberg. Die Figur entstand zwischen 1505 und 1507. Mit dem

Zeigefinger verweist der Apostel — trotz aller Zweifel — auf die Heilige Schrift als
Gewissheit und Orientierung in der Welt.

Abbildung 2 (rechts): Bronzeskulptur »Christus und der ungldubige Thomas« von
Andrea del Verrocchio in einer Nische der Fassade von Orsanmichele in Florenz.
Das Werk entstand zwischen 1465 und 1483. Der auferstandene Christus zeigt
dem ungliubigen Thomas seine Wunden als Ausweis seiner Identitdt.

Im Museum heute treten beide aber auch als Autorititen auf: Auf der einen
Seite die Institution mit der Auswahl der Gegenstinde, ihren symbolischen
Prisentationen und den beigefiigten Texten, auf der anderen Seite der fach-
kundige Besucher mit seinem eigenen Wissen, eigenen Erinnerungen und Er-

ten kommt es vor, dass mit Hilfe von Begriffen die Gruppen sich auch dariiber verstén-
digen, was jeder Einzelne wahrgenommen hat.

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN

31


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Michael Matthes

fahrungen.'” Aufgrund des immer schneller werdenden Wandels aller Lebens-
verhiltnisse kénnen museale Gegenstinde auch einen besonderen Bezug zur
Vergangenheit ihrer Betrachter haben. Die Dinge im Museum erméglichen
ihnen Identifikationen mit ihrem eigenen Leben.” Doch so wie sich Erlebnis-
se, Kenntnisse und Erfahrungen vom alltiglichen Leben absondern, verlieren
auch die Dinge, die aus ihren Zusammenhingen gerissen sind, ihre urspriing-
liche Sinnfilligkeit und Niitzlichkeit. Andererseits: Um mit Gegenstinden des
Alltagslebens zu allgemeinen Aussagen zu kommen, miissen sie aus ihren
alltdglichen Zusammenhingen herausgelost werden. In den Ausstellungen
werden solche Beziige dann durch den Einsatz zusitzlicher Medien kiinstlich
wieder hinzugefiigt und erweitert. Mit ihrer Hilfe soll der Besucher sich nicht
nur erinnern, mit ihrer Hilfe soll er auch lernen.

Was gelernt werden soll, dafiir liefern die Prisentationsformen die notwen-
digen Indizien. Dabei unterliegen sie — entsprechend den Anspriichen und
Moglichkeiten des Museums — permanenten Verinderungen, selbst wenn die
Gegenstinde die gleichen bleiben. Doch was immer die Absichten der Aus-
wahl der Exponate und ihrer Prisentation sind, jeder Besucher macht sich auf
das, was ihm gezeigt wird, auch seinen eigenen Reim. Aus den vorgegebenen
thematischen werden schnell emotionale, erinnerungsbezogene, gewusste
und erfahrene Beziehungen. Sie werden unterstiitzt oder unterbunden durch
die kiinstlichen Situationen, in die sich der Betrachter gestellt sieht.

KRITERIEN ZUR BESTIMMUNG VON SITUATIONEN IM MUSEUM

Auf dem Wiener Symposion zur »Museumspidagogik in technischen Mu-
seen« im Jahre 2002 wurden erstmals von Museumspaddagogen und Kuratoren
Kriterien aufgestellt, die deutlich machen, dass Zeigen und Wahrnehmen nicht
den gleichen Bedingungen unterliegen.* Die damals entwickelten Kriterien

12 | Dazu gehort auch die Vielzahl an Informationen und Bildern, mit denen der Muse-
umsbesucher auferhalb des Museums konfrontiert ist.

13 | Dies betrifft vor allem kunstgewerbliche wie technische Museen, aber auch Hei-
mat- und Geschichtsmuseen, soweit sie mit ihren Sammlungen bis in die Gegenwart
reichen. Vgl. meinen Beitrag »Museen der Technik« in diesem Buch.

14 | Zwischen Kuratoren und Vertretern der personalen Vermittlung lassen sich nur sel-
ten Ansétze fiir ein abgestimmtes Handeln finden. So resistent sich die Kuratoren ge-
genlber den Erfahrungen der Vermittler zeigen, so resistent sind die Vermittler gegen-
Uiber den eigentlichen Anliegen der Kuratoren. Zwar ist flir beide die Konzeption bzw. der
rote Faden einer Ausstellung wichtig, auch die sinnliche Erfahrbarkeit steht bei beiden
im Vordergrund, dennoch geht es nichtimmer um die gleichen Inhalte. Beide entwickeln
ihre eigenen Konzeptionen und Leitlinien.

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum - mehr als ein Ort der Wissensvermittlung

sind sicher nicht vollstindig und zudem 3uflerst heterogen, aber sie liefern
Anhaltspunkte fiir ein Erfassen der Beziehungen zwischen beiden. Die hier
wiedergegebene Rangfolge resultiert aus der Abstimmung tiber ihre Wertig-
keit durch die Teilnehmer des Symposions:

1. Wissenschaftliche Systematik als Grundlage von Ausstellungen und ihrer
Vermittlung (Systematik),

2. Neue Erfahrungen als Ergebnis der Auseinandersetzung mit Ausstellun-

gen und ihren Objekten (Erfahrung),

Nutzung von Alltagsbeziigen zum besseren Verstehen (Alltag),

Gegenstinde als Mittel der Anschauung (Anschauung),

Begriffe als Grundlage der Verstindigung (Begriff),

Kenntnisse als Voraussetzung fiir das Erfassen von Bedeutungen (Kenntnis),

Authentizitit als Hinweis auf »Gultigkeit« (Authentizitit),

Verfremdung als Mittel der Verallgemeinerung (Verfremdung),

Einfluss des Raums auf Gestaltung und Wahrnehmung (Raum).

© PN AV bW

Die Kriterien beschreiben Einflussgroflen, Qualititen und Auswirkungen auf
Zeigen und Wahrnehmen. Dabei lassen sich Authentizitit, Anschauung und
Verfremdung unmittelbar mit den ausgestellten Gegenstinden verbinden;
Raum, Begriffund Systematik stehen in direktem Zusammenhang mit Vermitt-
lung; Erfahrung, Kenntnis und Alltag beziehen sich auf die eigene Lebenswelt
der Besucher. Die neun Kriterien verweisen aber auch auf dartiber hinaus ge-
hende Beziehungen: So wird aus Anschauung durch den Raum Erfahrung, aus
Verfremdung durch Systematik Erkenntnis. Schliefflich gewinnt Authentizitit
durch Begriffe einen allgemeinen Bezug selbst zum Alltag der Besucher.

Anschauung — Raum — Erfahrung

Verfremdung — Systematik — Kenntnis

Authentizitit — Begriff — Alltag

Abbildung 3: Zusammenstellung der ausgewdhlten Kriterien fiir Zeigen und
Wahrnehmen im Museum. In dieser Anordnung haben Anschauung und Raum
einen Bezug zur Erfahrung, Verfremdung und Systematik einen Bezug zum
Wissen, Authentizitit und Begriff einen Bezug zum Alltag auflerhalb des Museums.
Anschauung, Raum und Erfahrung beschreiben Beziehungen zwischen Subjekten
und Objekten. Sie betonen eine emotionale Sicht (vom Subjekt bestimmt). Alltag,
Begriff und Authentizitit beziehen die Welt aufierhalb des Museum in die museale
Situation mit ein. Sie betonen eine soziale Sicht (von der Gesellschaft bestimmt).
Verfremdung, Systematik und Kenntnisse beschreiben theoretische Zusammenhdinge.
Sie betonen eine rationale Sicht (vom Objekt her bestimmt).

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN

33


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Michael Matthes

Beziehungen zwischen Objekten, Subjekten und Gesellschaft beschreibt der
Philosoph Karl Popper an Hand der »Drei-Welten-Lehre«.’® Nach ihr entwi-
ckelt sich aus der physischen die psychische Welt des Menschen, aus der psy-
chischen die Welt der »objektiven« Erkenntnisse. Mit seinen Gegenstinden
gehort das Museum der physischen Welt, mit seinem »Wissen« der Welt der
objektiven Erkenntnisse an. Der Museumsbesucher in seiner psychischen Ver-
fasstheit wendet sich beiden Welten zu. Aufgrund der Kiinstlichkeit des Ortes,
die von Auswahl und Anordnung der Gegenstinde bestimmt ist, kann er von
sich aus nur schwer von der vorgestellten physischen Welt auf die Welt der
objektiven Erkenntnisse schliefen. Auch kann er nicht nachvollziehen, was
gemeint ist, wenn er nichts von den Zielen und den Entscheidungen tiber
die eingesetzten Mittel erfihrt. Ohne sie erfihrt er nur eine Gleichsetzung
von Gegenstindlichkeit (erste Welt) und objektivem Wissen (dritte Welt). Thre
Bedeutung kann er nur erahnen. Zu ihnen muss er sich subjektiv verhalten
(gemiR der zweiten Welt), indem er auf beide seine eigenen Kenntnisse, Er-
fahrungen und Erinnerungen anwendet. Wir haben es im Museum mit spe-
zifischen Ausprigungen von Transformationen der Wirklichkeit zu tun, die
Wirklichkeit zwar noch immer meinen und diese auch glaubhaft abbilden,
aber die Wirklichkeit selbst nicht mehr sind.

Museum/Welt Objekt Gesellschaft Subjekt
Objekt Authentizitat Begrift Alltag
Vermittlung Verfremdung Systematik Kenntnis
Besucher Anschauung Raum Erfahrung

Abbildung 4: Erweiterter Zusammenhang der Kriterien fiir Zeigen und
Wahrnehmen innerhalb und aufierhalb des Museums

Uber das Ausstellen seiner Objekte hinaus betreibt das Museum in seinen
Ausstellungsriumen als Kompensation zum Verlust ihrer urspriinglichen
Umwelt eine »Aufriistung« von beiden: der Objekte iiber ihre Prisentation, der
Besucher tiber zusitzliche Informationsangebote. Daneben gibt es noch im-
mer eine unmittelbare Begegnung zwischen den Subjekten und Objekten. Sie
lasst sich in technischen Museen besonders gut beobachten. Sei es aus eige-
nen Lebensbeziehungen oder aufgrund von Erzihlungen bestehen mitunter
sehr enge Beziehungen zwischen einzelnen technischen Gegenstinden und
ihren Betrachtern. Doch erst in einer bewusst herbeigefithrten Auseinander-

15 | Eine Beschreibung seiner Hauptthesen liefert Herbert Keuth in seinem Buch tber
die Philosophie Karl Poppers, hier Abschnitt 15: »Das Leib-Seele Problem und die dritte
Welt« (H. Keuth: Die Philosophie Karl Poppers, S. 352 ff).

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum - mehr als ein Ort der Wissensvermittlung

setzung iiber Zeigen und Wahrnehmen werden die unterschiedlichen Beziige
zwischen den Absichten der Ausstellung und den Vorstellungen der Besucher
thematisiert. Eine kritisch-reflektierende Museumsmoderation muss von den
Wechselwirkungen der unterschiedlichen Qualititen von Gegenstidnden, Ver-
mittlung und Betrachter in der musealen Situation ausgehen: Alle, die im Mu-
seum aufeinander treffen, sind auch Vertreter unterschiedlicher Welten. Es
ist Aufgabe der Moderation, diese in ihren Moglichkeiten und Begrenzungen
immer wieder neu aufeinander zu beziehen, um ihre Wechselwirkungen zur
Erfahrung werden zu lassen. Vor allem bedarf es der Vergewisserung, ob das,
was gezeigt wird, vom Betrachter auch tatsichlich wahrgenommen wird. Eine
solche Auseinandersetzung ist nur dialogisch zu vermitteln. In ihr wird den
meisten Besuchern iiberhaupt erst klar, was sie von sich aus gesehen haben.

Begriff
Systematik

Vermittlung

T
H Authentizitdit Erinnerung

Unvolistindigkeit —»|  Objekte Besucher |«¢— Kenntnis
7

A Erfahrung
L Aty [ vmtmen ],

Abbildung 5: Schematische Darstellung der Wechselwirkungen zwischen Objekt,
Vermittlung und Besucher in der musealen Situation. Uber die Objekte, Besucher
und die Vermittlung sind die Kriterien von Zeigen und Wahrnehmen miteinander

verbunden.

UNTERSCHIEDE ZWISCHEN TECHNISCHER UND PERSONALER
VERMITTLUNG IM MUSEUM

Im Wesentlichen bestimmen zwei Vermittlungsformen die Auseinanderset-
zungen im Museum: Die technische und die personale Vermittlung. Beide ge-
hen davon aus, dass man nur sieht, was man weifd. Uberall dort, wo sich das
Museum als Massenmedium durchgesetzt hat, hat standardisiertes Wissen die
Oberhand gewonnen. Es kommt zumeist darauf an, dass alle Museumsbesu-
cher das Gleiche erfahren, wofiir technische Losungen zur Vermittlung dieses
Wissens besonders geeignet sind. Die Konfrontation mit den Gegenstinden
ist auf ihre Anwendung ausgerichtet. Einen Maf3stab fiir die Vermittlungsleis-
tung liefern die modernen Bildmedien. Nicht zufillig tauchen sie vermehrt in
allen Museumssparten auf. Die Grenzen zwischen Original, Rekonstruktion,
Bild und Wirklichkeit werden dabei allerdings zunehmend flieRend. Was al-

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN

35


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Michael Matthes

lein zihlt, ist Wissensvermittlung. Doch unser Wissen dndert sich schnell. Die
Gefahr ist grof%, dass Museen zu Gefangenen ihrer eigenen Wissenssysteme
werden. Was in ihnen nicht erfasst ist, existiert so wenig wie die vom Besucher
nicht gesehenen Gegenstinde.

Medium

Kommunikator Rezipient

\ 4

Objekt

A A

ottt H A

Wissen 1 —>~ Wissen g 4— Wissen 2

Abbildung 6: Schematische Darstellung der technischen Vermittlung im Museum.
Sie zeigt den Einfluss der technischen Vermittlungsformen auf das Wissen und die
Wahrnehmung der Museumsbesucher (Rezipienten). Wissen 1 bezieht sich auf
das Wissen der Wissenschaften, Wissen 2 auf das Wissen der Besucher aufgrund
ihrer Kenntnisse und ihrer Alltagserfahrungen (orientiert an den ausgewdhlten
Zielgruppen). Wissen g bildet die Grundlage fiir die in den technischen Medien
angebotenen Informationen.

Obiekt
Kommunikator/ Kommunikator/
Rezipient Rezipient
A A
\4 [t i v
Wissen1 |«—>»i Wisseng <—> Wissen2

Abbildung 7: Schematische Darstellung der personalen Vermittlung im Museum.
Im Zentrum steht die Kommunikation der Subjekte vor dem Objekt. Das
gemeinsame Wissen g ergibt sich situativ in der Auseinandersetzung mit ihm. Es
ldsst sich nicht beschrinken, sondern erweitert sich im Austausch unterschiedlicher
Beobachtungen, eigener Erfahrungen und gemeinsamer Schlussfolgerungen.
Aufgabe der Vermittlung ist die Lenkung der Auseinandersetzung durch
Riickbezug auf das wahrnehmbare und gesicherte Wissen.

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum - mehr als ein Ort der Wissensvermittlung

In der personalen Vermittlung dagegen wird der Anspruch erhoben, dass je-
der Besucher das ihm Gemiife erfahrt. Es gibt keinen Museumsbesucher ohne
spezifisches Vorwissen. Hier besteht die Kunst der Moderation darin, aus den
Unterschieden in den Kenntnissen, den Erfahrungen in der Auseinanderset-
zung mit den Gegenstinden und dem anerkannten Wissen ein gemeinsames
Erlebnis zu gestalten. In die gemeinsamen Wahrnehmungen gehen dann auch
die Unterschiede mit ein, soweit sie in der Moderation zur Sprache gekommen
sind. Das Ergebnis ist bestimmt von allen Beteiligten.

ZUSAMMENFASSUNG

Es sind die Situationen, die dartiber entscheiden, was moglich ist und was
nicht. An ihnen sind alle beteiligt, die im Museum aufeinander treffen: die
Subjekte wie die Objekte und der museale Raum. Sie bewusst aufeinander
zu beziehen, ist Aufgabe des Museumsmoderators. Raum und Art der Pri-
sentation sind dabei ebenso Mittel der Verstindigung wie Informationen und
Themen, soweit sie vom Museum vorgegeben oder von den Besuchern ange-
sprochen werden. Mit ihnen lassen sich Beziehungen zwischen Subjekten und
Objekten aufbauen, die auch iiber den Augenblick der Begegnung hinaus an-
halten konnen. Dies verlangt allerdings nach stindiger Vergewisserung. Ist
dann eine Antwort oder Losung auf eine Frage oder ein Problem gemeinsam
gefunden, hat der Museumsmoderator seine Aufgabe erfiillt.

Doch geht es nicht nur um die Losung einzelner Fille. Der Umgang mit
verschiedenen Gegenstinden in unterschiedlichen Museen verlangt auch nach
Methoden. Sie fordern Flexibilitit und Wachheit, verbunden mit Erfahrungen
im Umgang mit Dinglichkeit auf der einen, anhaltende Neugier auf die Re-
aktionen und Auferungen aller Beteiligten auf der anderen Seite. Die Wahr-
nehmung von Unterschieden in den Meinungen wie von Unterschieden in den
Dingen, die von den Beteiligten wie von den Situationen im Museum abhingig
sind, liefern die Informationen, mit denen der Museumsmoderator umgehen
muss. Sie garantieren, dass Moderation nicht zur Routine wird. Jede Situation
ist anders. Dennoch muss der Moderator auch exemplarisch vorgehen. Seine
Aufgabe ist es ndmlich ebenso, seine Teilnehmer »gewitzter« fiir eigene For-
schungen und weitere Betrachtungen zu entlassen. Moderation im Museum
ist eine Initiation in die jeweils spezifischen Wahrnehmungs- und Umgangs-
weisen mit Menschen, Dingen und Orten. Ist dem Moderator der Umgang mit
ihnen geldufig, kann er selbst in Gedenkstitten und im Stadtraum moderieren.

Nur selten sind die Informationen, die Museen von sich aus anbieten, fiir
einen selbstindigen Umgang mit den ausgestellten Gegenstinden geeignet. Das
Museum traut dem »Faktor Mensch« nicht und riistet technisch auf. Doch geht
es in ihm nicht nur um die Vermittlung von Wissen, es geht in ihm auch um

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN

37


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Michael Matthes

die Anwendung von Wissen, Erfahrungen und Vorstellungen, eben um Verge-
wisserung. Die Moderation muss deshalb andere Fragen aufwerfen, als sie vom
Museum beantwortet werden. Durch ihren Umgang mit Fremdheit gegeniiber
anderen Menschen, Dingen wie Situationen leistet sie einen wichtigen Beitrag
zur Uberwindung individueller, gesellschaftlicher wie kultureller Schranken.
Lange Zeit hatten Museen die Aufgabe, der regionalen wie nationalen Identi-
tatsstiftung zu dienen. Dabei ging es ihnen vor allem um die Vermittlung einer
eindeutigen Sicht auf die Dinge und um ihre damit verbundene allgemeine Be-
deutung. Heute geht es ithnen um die Vermittlung von Erfahrungen aufgrund
unterschiedlicher Sichtweisen und Kenntnisse bei der Betrachtung des Glei-
chen. Durch Moderation werden sie situativ aufeinander bezogen. Noch ist nicht
vollig absehbar, welche Konsequenzen sich daraus fiir den weiteren Umgang mit
Gegenstinden in Ausstellungen und Museen ergeben. Die Mgglichkeiten bezie-
hen sich ja nicht nur auf die konkreten musealen Situationen, sondern auch auf
die Situationen in der Gesellschaft, auf Unterschiede zwischen Generationen
und Kulturen vor Ort. Und dort, wo sie bewusst in Beziehung gesetzt werden, ist
das Museum mehr als nur ein Ort der Wissensvermittlung.

LITERATUR

Fink, Eugen: Grundphinomene des menschlichen Daseins, Freiburg/Miin-
chen 1979.

Grasskamp, Walter: Museumsgriinder und Museumsstiirmer. Zur Sozialge-
schichte des Kunstmuseums, Miinchen 1981.

Keuth, Herbert: Die Philosophie Karl Poppers, Tiibingen 2000.

Matthes, Michael: »Hat das Museum nichts mehr zu bieten?« In: Standbein
Spielbein, Nr. 66 (2003), S. 4-9.

Rosenzweig, Franz: Stern der Erlésung, Frankfurt a.M. 1988 [1921].

Schaar, Eckhard (Hg.): Alfred Lichtwark. Die Erziehung des Auges. Ausge-
wihlte Schriften, Frankfurt a.M. 1991.

Schneider, Wolfgang: Personalitit und Padagogik. Der philosophische Beitrag
Bernhard Weltes zur Grundlegung der Pidagogik, Weinheim 1995.

Verein Deutscher Ingenieure (Hg.): Das Deutsche Museum. Geschichte — Auf-
gaben — Ziele, Berlin 1933, S. 37-44.

BILDNACHWEISE
Abb. 1: Foto: Sebalduskirche Niirnberg

Abb. 2: Foto: Michael Matthes
Abb. 3 bis 7: Grafiken: Michael Matthes

23 - am 14.02.2028, 20:23:28. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

