
Das Museum – mehr als ein Ort  
der Wissensvermittlung

Michael Matthes

Die meisten Mitarbeiter von Museen haben keine Vorstellung von der Kom-
plexität der Auseinandersetzung ihrer Besucher mit den Dingen, die sie ih-
nen in ihren Ausstellungen zeigen. Sie kennen vielleicht die Provenienz ihrer 
Objekte und ihre wissenschaftlichen Kontexte, kaum deren Wirkungen auf 
und die Bedeutungen für ihre Betrachter. Hier helfen selbst Besucherbefra-
gungen nicht weiter. Deren Antworten liefern höchstens das Material für eine 
Konstruktion potentieller Besucher oder Besuchergruppen; sie liefern kein Ab-
bild der tatsächlichen Situationen in Ausstellungen, die sich mit jeder neuen 
Wahrnehmung, Beschreibung und Erfahrung ändern. Solche Veränderungen 
verschwinden, wenn die Besucher durch ausschließlich statistisches Erfassen 
selbst zu Objekten der Betrachtung werden. Das Museum scheint sich den 
Bedingungen moderner Massenmedien anzupassen, indem es nicht nur seine 
Exponate, sondern auch seine Besucher zunehmend eindimensional erfasst. 
Es mag dann immer noch ein Lernort sein, ist es dann aber auch noch ein Ort 
der Bildung?

Um welche Bildung könnte es sich überhaupt handeln, mit der sich das 
Museum von anderen Bildungsinstitutionen unterscheidet? Wir haben es im 
Museum immer mit Grenzüberschreitungen zu tun. Sie betreffen alles, was 
hier aufeinander trifft: die ausgestellten Dinge, ihre Präsentation, der zur Ver-
fügung stehende Raum, schließlich die Besucher selbst. Dabei die Eigenstän-
digkeit der Dinge nicht zu vernachlässigen, verlangt die Eigenständigkeit ihrer 
Betrachter anzuerkennen. Jede ausschließliche Orientierung an übergreifen-
den Themen löst diese zwangsläufig auf, reduziert die Dinge auf Illustratio-
nen und ihre Betrachter auf Empfänger. Langsam beginnt sich allerdings eine 
Vorstellung davon durchzusetzen, wie in einem Bildungsprozess Dinge und 
ihre Betrachter im speziellen wie im allgemeinen Sinne aufeinander bezogen 
werden können.

In Anlehnung an Überlegungen des Religionsphilosophen und Pädago-
gen Franz Rosenzweig zur Entwicklung der Sprache aus der Entdeckung von 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes24

Eigenschaften1 wird auch im Museum ein Gegenstand, der dem Betrachter 
nicht schon zuvor bekannt ist, zunächst nur aufgrund seiner Eigenschaften 
erkannt. Diese verweisen immer auch auf solche anderer Gegenstände sowie 
auf Kenntnisse und Erfahrungen aus anderen Zusammenhängen. Im ein-
fachsten Falle ergeben sie sich aus Vergleichen von Größen, Farben, Gerüchen 
und Formen. Besondere Qualitäten werden zu Merkmalen, die ihre Träger als 
zugehörig zu bestimmten Gattungen ausweisen. Das Museum zeigt solche 
Gattungen wiederum stellvertretend an einzelnen Dingen. Andererseits kom-
men die einzelnen Dinge hier erst ganz zu sich – mitunter gewinnen sie sogar 
eigene Namen.2

In der Auswahl und Kennzeichnung seiner Objekte offenbart sich zu-
nächst eine spezifische Macht des Museums gegenüber seinen Besuchern: Es 
schränkt mit seinem Wissen ihre eigenen Erkenntnismöglichkeiten ein. Dem 
Betrachter bleibt oft nur der Nachvollzug, nicht die eigene, schöpferische Ent-
deckung. Alles, was gezeigt wird, ist immer schon gewusst und entsprechend 
auch gemeint. Auf eigene Fragen findet der Museumsbesucher nur selten Ant-
worten. Von sich aus kann er das Gezeigte als Teil eines gesellschaftlichen, 
künstlerischen, natürlichen oder individuellen Schöpfungsaktes, der ihm auch 
einen Hinweis auf sein eigenes Schaffensvermögen im Hier und Jetzt geben 
könnte, kaum erfassen. Dabei steht uns allen gerade das, was Menschen reali-
siert haben und heute im Museum steht, auch als Möglichkeit für zukünftiges 
Handeln zur Verfügung, sowohl als Vorbild, als Ursprung und Anspruch, aber 
auch als Warnung und Abschreckung.

Das Selbstverständnis heutiger Museen müsste sich danach vor allem in 
der Beantwortung von Fragen zeigen wie:

• Auf welche allgemeinen Herausforderungen in unseren alltäglichen Lebens-
situationen bietet das Museum Lösungen an?

• Wo liegen die Freiräume einer gemeinsamen wie individuellen Auseinan-
dersetzung mit Gegenständen aus unterschiedlichen Zeiten und Räumen?

• Worin liegt die Bedeutung der Erfahrungen und Erkenntnisse im Museum 
gegenüber denen des Alltags außerhalb?

1 | Franz Rosenzweig bezeichnete das Ding v.a. als Träger von Eigenschaften, wobei 

die Eigenschaften das Wirkliche sind, der Träger dieser Eigenschaften, das Ding, aber 

»reine Abstraktion«. »Auf dem Weg von dieser Wirklichkeit zu jener Abstraktion liegt der 

Hinweis, das Zeigen« (F. Rosenzweig: Stern der Erlösung, S. 142).

2 | Z.B. »Giselaschmuck«, »Mann mit dem Goldhelm«, »Humboldts Papagei«, »Erster 

Dieselmotor«, »Hahn-Tisch«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum – mehr als ein Or t der Wissensvermit t lung 25

Auf solche Fragen haben Museen bisher kaum Antworten gesucht. Antworten 
darauf aber muss der Museumsmoderator finden. Einige sollen hier kurz skiz-
ziert werden:

Auf die Frage nach den Herausforderungen gibt es zumindest vier Antwor-
ten:

1. Durchbrechung der zunehmenden Beschleunigung aller Lebensprozesse,
2. Konfrontation mit anderen Lebensweisen und Lebensformen, mit anderen 

Sichtweisen und Lösungen von Lebensproblemen,
3. Korrektur ungenauer Vorstellungen und Vergewisserung der Grundlagen 

unseres Wissens und unserer Überlieferungen,
4. Schaffung einer gemeinsamen Grundlage für gesellschaftliche Ausein-

andersetzungen und für das Zusammenleben trotz unterschiedlicher Le-
benssituationen.

Damit wäre die Rolle des Museums in einer modernen Gesellschaft schon um-
schrieben: Es muss dem Einzelnen wie der Gesellschaft helfen, sich über das 
eigene Handeln und über die Formen des Zusammenlebens zu verständigen.3 
Auf der Grundlage gemeinsamer Wahrnehmungen lassen sich Differenzen 
genauer fassen und in Beziehung setzen. Auf diese Weise verlieren sie ihre Be-
drohlichkeit. Der Museumsmoderator muss dabei sowohl analytisch als auch 
synthetisch vorgehen, will er die Besucher auf die Gegenstände wie aufein-
ander beziehen. Eine solche wechselseitige Bezugnahme kann nur dialogisch 
erfolgen: Das eigene Sprechen ist dabei ebenso entscheidend wie das Zuhören. 
Das Gemeinsame ist dann Ergebnis des wechselseitigen Austausches und des-
halb immer wieder neu. Das Museum ist ein besonders geeigneter Ort für 
solche Dialoge, da es neben dem Austausch von Vorstellungen und Meinungen 
zusätzlich immer auch eine Bezugnahme auf Wirklichkeit angesichts seiner 
konkreten Dinge ermöglicht.

Auf die Frage nach den Freiräumen ergeben sich mindestens drei Antwor-
ten, die für die Museumsmoderation relevant sind:

1. Herstellen von Selbstbezügen zu den gezeigten Dingen zur Überwindung 
des ursprünglich Fremden durch Neugier, eigene Erinnerungen und neue 
Erkenntnisse,

2. Zusammenfassung unterschiedlicher Standpunkte in der Betrachtung des 
Gleichen, 

3. Relativierung der eigenen Lebenssituation durch Hinweise auf andere oder 
ähnliche Lebenssituationen an anderen Orten und zu anderen Zeiten.

3 | Vgl. M. Matthes: »Hat das Museum nichts mehr zu bieten?«, in: Standbein Spielbein, 

Nr. 66, S. 4-9.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes26

Spätestens seit Ende des 19. Jahrhunderts kennzeichnet das Museum, dass es 
keine Einschränkungen für seinen Besuch kennt, außer der Forderung nach 
selbständiger Bewegungsfähigkeit, nach Rücksicht auf andere Besucher, dem 
Verbot, die ausgestellten Gegenstände zu berühren und weder Tiere noch 
Spielzeuge und Esswaren sowie Getränke in die Ausstellungen mitzunehmen. 
Es gibt – außer in Diktaturen – keine Bildungsbarrieren, keine Altersbegren-
zungen und auch keine Zugehörigkeitszuschreibungen.4 Die Besucher sind 
auf ihre Art ebenso unterschiedlich wie die gezeigten Dinge.

Schließlich gibt es mindestens drei Antworten auf die Frage nach den 
Grundlagen der besonderen Erfahrungen und Erkenntnisse im Museum:

1. Verlangsamung der Wahrnehmung durch weitgehende Stillstellung der zu 
betrachtenden Dinge. Gegenüber den modernen Massenmedien muss sich 
der Betrachter noch selbst bewegen,

2. Vergewisserung durch Veränderung der Perspektiven auf die Gegenstände 
und Wiederholung von Eindrücken aufgrund eigener Entscheidung,

3. Ergänzung der Unvollständigkeit jeder Präsentation, des Fragmentari-
schen und Isolierten durch aktives Wahrnehmen, durch Erinnern und frei-
es Assoziieren.

Neben der Vielfalt möglicher Auseinandersetzungen mit den Präsentationen 
erzeugt das Museum aber auch eine Gemeinsamkeit zwischen den ausgestell-
ten Dingen und ihren Betrachtern: Sowohl Gegenstände wie Besucher treffen 
an einem für beide fremden Ort aufeinander. Beide sind gegenüber ihrer ur-
sprünglichen Umwelt hier entfremdet. Die Betrachter erfahren sich von den 
Gegenständen getrennt, obgleich sie in gemeinsame Kontexte eingebunden 
sind. Die Sinnfälligkeit der Dinge wie Kenntnisse und Alltagserfahrungen 
ihrer Betrachter stimmen nicht überein. Die veränderten Zugangsweisen be-
stimmen die Wahrnehmungen – zunächst noch ganz abhängig vom eigenen 
Wissen, von den eigenen Erfahrungen und den eigenen Erinnerungen. Dies 
erzeugt Unsicherheit, bietet aber auch die Chance, neue Sichtweisen zu er-
langen – zum Teil gewollt, oft zufällig. Im Museum wird das Alltägliche zum 
Besonderen, das Besondere zum Allgemeinen.

4 | Ende des 19. Jahrhunderts war das Kunstmuseum von der Kunsterziehungsbewe-

gung als »Volksbildungsstätte« neu entdeckt worden. Auf seinen besonderen demokra-

tischen Zugang wies bereits 1903 Alfred Lichtwark hin: »Die Museen, die dem ganzen 

Volke offenstehen, die allen zu Dienste sind und keinen Unterschied kennen, sind ein 

Ausdruck demokratischen Geistes« (A. Lichtwark: »Museen als Bildungsstätten«, in: E. 

Schaar [Hg.]: Alfred Lichtwark, S. 43).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum – mehr als ein Or t der Wissensvermit t lung 27

ASPEK TE EINER DIDAK TIK IM MUSEUM

Trotz seiner Künstlichkeit steht das Museum in Beziehungen zum Dasein des 
Menschen, zu seinem Denken, Wollen, Spielen und Glauben, zu seiner Macht 
und Ohnmacht, zu seinen Möglichkeiten und zu seiner Wirklichkeit. Was aber 
ist das Besondere, das es von sich aus vermag? Seine Eigenständigkeit gegen-
über anderen Medien und Orten beruht auf der Art der Begegnung. Im Unter-
schied zum Bild oder zum Begriff ist das, was Museen zeigen, immer noch 
Realität. Darin überbieten sie alle Medien, dass sie mit den Dingen der Wirk-
lichkeit arbeiten.5 Diese allerdings werfen mehr Fragen auf, als mit zusätz-
lichen Medien beantwortet werden können. Ihre Bedeutung ergibt sich erst aus 
dem Nachvollzug ihrer Gültigkeit an dem, was sie im Zusammenhang zeigen. 
Die Betrachter werden versuchen, dem, was sie hier erblicken, einen eigenen 
Sinn zu geben, um das Vorgefundene nach ihren Möglichkeiten zu verstehen.

So sind Bedeutung und Gültigkeit aus der Betrachtung musealer Objekte al-
lein nicht herauszulesen. Alle Dinge vergangener wie regionaler Lebenswelten 
erscheinen in einer geradezu nicht-hierarchischen Beziehung zueinander. Kein 
Gegenstand kann die vollständige Repräsentation einer Lebenswelt für sich 
beanspruchen, keiner besitzt von sich aus eine Vorrangstellung. Bedeutung 
und Gültigkeit ergeben sich erst aus der erweiterten Sicht der Subjekte auf 
sie, aus ihrem Bekanntheitsgrad in der Öffentlichkeit und aus den zusätzlich 
hergestellten Kontexten im Museum. Sie liefern die Voraussetzungen für eine 
Zusammenschau und in der Zusammenschau für den Nachvollzug des Ge-
zeigten als Gewordenes wie Gemachtes.

Die besondere Wirkmächtigkeit musealer Präsentationen beruht geradezu 
darauf, dass die vorgestellten Gegenstände nach Ergänzungen verlangen. Alles, 
was ausgestellt ist, liefert Hinweise auf etwas, das nicht ausgestellt ist, entwe-
der weil es verloren gegangen ist, oder weil es den musealen Rahmen sprengt. 
Die Anziehungskraft des Museums besteht auch in seinen Defiziten. In ihnen 
liegt eine besondere kommunikative Qualität, die Einfluss nimmt auf alles, 
was gezeigt ist.

Aufgrund seiner Wirklichkeit, Kommunikation und Information bietet das 
Museum mitmenschliche Praxis, ganz ohne den Zwang, nach Vorgaben zu 
funktionieren. Dabei ist kein Museum das, was es gedanklich sein könnte. 
Dennoch hat es – dies fordert selbst der Museumsbesucher – in Hinblick dar-

5 | So schrieb Georg Kerschensteiner anlässlich der Eröffnung des Deutschen Muse-

ums 1925 in München: »Die Organisation eines Museums, das durch Erkennen bilden 

will, ist nichts anderes als eine Lehrplankonstruktion, nur daß hier die Konstruktion 

nicht wie in der Schule mit den Schatten der Dinge, nämlich mit Worten, sondern mit 

den Dingen selbst arbeitet« (G. Kerschensteiner: »Die Bildungsaufgabe des Deutschen 

Museums«, in: Verein Deutscher Ingenieure [Hg.]: Das Deutsche Museum, S. 40).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes28

auf zu handeln. Es unterliegt der immerwährenden Forderung, sich mit dem 
Erreichten nicht zufrieden zu geben. Wegen seiner Offenheit für ein »Mit-
einander« in der Auseinandersetzung mit den gezeigten Dingen besitzt es eine 
Verantwortung auch für das Mögliche: Es muss Wege aufzeigen, die die Be-
sucher zu einer bewussten Selbstgestaltung ihrer Beziehungen zu den Dingen 
der Welt führen können. Seine Möglichkeiten sind nicht grenzenlos. Sie sind 
eingeschränkt auf die Beziehungen zwischen den ausgestellten Dingen und 
den Wahrnehmungsmöglichkeiten6 ihrer Betrachter. Diese aber können sich 
von Moment zu Moment ändern.

ZEIGEN, ERKENNEN UND BILDEN

Wissenschaften liefern das Wissen, Bildung und Erziehung sind auf die Ge-
staltung des Gewussten wie des Praktischen aus, Kommunikation dient der 
Herstellung von Selbstbezügen. Das Museum eröffnet seinen Besuchern in 
allen drei Bereichen eigene Praxisfelder. Seinen Ursprung hatte es als Ort der 
Besinnung. Es wurde dann zu einem Ort der Bewahrung von wertvollen, für 
das Zusammenleben von Menschen für wichtig erachteten Gegenständen, zu 
einem Ort der Demonstration auch von Selbstbezügen. Noch heute hortet es 
Besitztümer, mit denen es Identitäten stiftet und Orientierungen für weitere 
Differenzierungen liefert. Etwas verblasst ist die Vorstellung vom Museum als 
einem Ort voller Trophäen – das Museum als Ort für Überwundenes.7 Von 
der Schatzkammer zur Kunstkammer war es nur ein kurzer Weg. Neu ist 
das Museum als Forschungsstätte, auch wenn es diesen Ursprung bereits im 
Studiolo der Renaissance hatte. In den Wunderkammern dienten die Samm-
lungen mehr dem Staunen als der Forschung. Mit der Entfernung aus den 
Zwängen des Alltags waren die gesammelten Gegenstände zu Gegenständen 
anderer Interessen, anderer Betrachtungsweisen geworden. Aus der Vielzahl 
möglicher Perspektiven gewannen sie über sich hinaus allgemeine Gültigkeit. 
Präsentationen verbanden sich mit Repräsentationen, Rekonstruktionen mit 

6 | Vgl. dazu den Beitrag von G. von Wilcken: »Die Geister der eigenen Erwartungen« in 

diesem Buch.

7 | So ließ sich während der Französischen Revolution mit den Bildern des Adels im 

Louvre gerade die Geschichte vergegenwärtigen, »als deren er folgreicher Abschluss 

sich die französische Revolution verstand« (W. Grasskamp: Museumsgründer und Mu-

seumsstürmer, S. 24). Mit einem ähnlichen Selbstverständnis forderte in den 90er Jah-

ren des letzten Jahrhunderts anlässlich der bevorstehenden Maiunruhen die Berliner 

Polizei zum Gewaltverzicht mit dem Slogan auf: »Gewalt gehört ins Museum«. Ähnlich 

formulier te 2006 der Friedensnobelpreisträger Muhammad Yunus seine Hoffnung: »Ei-

nes Tages werden unsere Enkel ins Museum gehen, um zu sehen, was Armut war.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum – mehr als ein Or t der Wissensvermit t lung 29

Konstruktionen auf der Grundlage von Wissen und Vorstellungen. Erkennen 
als Wechselspiel von Beobachten und Bezeichnen einerseits, von Anwendung 
des Gewussten und Erinnerten andererseits, bestimmen noch heute die Wahr-
nehmungsprozesse im Museum. In allen Vermittlungsanstrengungen – also 
auch in denen der Museumsmoderation – drückt sich darüber hinaus der pä-
dagogische Wille aus, das gesellschaftlich Notwendige mit individuellen Inte-
ressen zu verbinden. Selbst die eigenen Wünsche bedürfen eines Gegenübers, 
auf das sie sich richten müssen, wenn sie realisiert werden wollen.

Jede Auseinandersetzung mit Dingen fordert Selbstsein, Mitsein und Mit-
teilung. Die Welt im Museum ist vollständig nur in dem Sinne, wie sich jeder 
einzelne Besucher als ganze Person einbringen kann. Dies verlangt das Erfas-
sen des Gegenübers mit allen Sinnen. 

»Ein bestimmter Modus der Begegnung von Ich und Welt ist vorausgesetzt, damit die 

Begegnung tatsächlich zur Fülle ihrer Möglichkeit kommen kann, welche jetzt – als prak-

tische Herausforderung – zur Aufgabe der Bildung wird.«8 

Im Gegensatz zu allen anderen Medien bezieht das Museum – ob es dies will 
oder nicht – den Betrachter in die Vermittlung seiner Botschaften und Infor-
mationen mit ein.

Als Bildungsanstalt muss es seine Besucher aber auch dazu bringen, von 
ihrer natürlichen Selbstbezogenheit wieder abzulassen. Es fordert von ihnen 
zwar den Selbstbezug, befreit sie aber auch von der Befangenheit sinnlicher 
Erfahrungswelten, gerade weil es sie sinnlich bindet. Mit ihrer eigenen Körper-
lichkeit treten die Besucher den Dingen gegenüber. Größe, Farbe, Geruch und 
Temperatur erweitern ihre Beziehungen, ermöglichen ihnen auch emotionale 
Vergewisserung. Dabei können Dinge nicht nur begeistern, sie können auch 
enttäuschen und verstören. Das Beeindruckende relativiert sich durch Verglei-
che. Wenn es dem Museum dann noch gelingt, dass seine Besucher ihre Welt-
erfahrungen im Angesicht der Dinge untereinander austauschen, dann erleben 
sich alle Beteiligten in einem erweiterten Zeit- und Raumfeld. Sie gewinnen 
neue, grenzüberschreitende, intergenerative wie interkulturelle Erfahrungen.9 
Hier kann jeder jedem eine Information über sich geben. Und selbst wenn 
Unterschiedliches zur Sprache kommt und kein Anspruch auf Allgemeingül-

8 | W. Schneider: Personalität und Pädagogik, S. 319.

9 | Im Rahmen des EU-Projektes »Migration, Work and Identity« berichteten 2003 

im Deutschen Technikmuseum Berlin Mitglieder von Migrantenorganisationen an 

Hand ausgewählter Objekte über Erinnerungen an ihre Herkunftsländer und über ihre 

beruflichen Tätigkeiten in Berlin. Es ging dabei um einen Austausch von Er fahrun-

gen über den unterschiedlichen Umgang mit gleichen oder ähnlichen Produkten und 

Produktionsprozessen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes30

tigkeit erhoben werden kann, trifft zu, was der Philosoph und Pädagoge Eugen 
Fink feststellte: 

»Keines Menschen Zeugnis ist ›absolut‹, aber es hat seine Wahrheit, wenn es aus seiner 

Daseinssituation heraus ohne Verstellung gesagt wird.«10 

Ein solcher Anspruch auf Wahrheit ist verbunden mit eigenem Wollen und 
Tun. Ein solcher Anspruch verlangt aber auch die Bereitschaft zur Übernahme 
von Verantwortung. Wo die Idee des Ethos nicht mehr die Beziehungen der 
Menschen bestimmt, herrscht Indifferenz, Zweckrationalität und Funktionali-
tät. In ihnen drückt sich nicht mehr Gültigkeit, sondern Beliebigkeit aus. Dem 
kann das Museum mit seinen Angeboten zur Auseinandersetzung noch ent-
gegen treten.

Als Ort des Zeigens stehen im Museum Wahrnehmungen an erster Stelle. 
Was vom Besucher nicht wahrgenommen wird, ist so gut wie nicht ausgestellt. 
Nun hängen Wahrnehmungen aber auch von Wissen ab. Noch immer gilt der 
Satz: »Man sieht nur, was man weiß!« Damit wird jedoch nur bestätigt, was 
bekannt ist. Die Auseinandersetzungen erfolgen auf der Ebene von Begriffen 
und bestätigen damit den Beginn des Johannes-Evangeliums: »Am Anfang 
war das Wort!« (Abbildung 1) Danach kommt es nur mehr darauf an, die eige-
nen Wahrnehmungen in Übereinstimmung mit den Begriffen zu bringen: 
Die gezeigte Welt steht für diese Begriffe.

Mit der Auswahl ihrer Gegenstände sind Museen zwar Widerspiegelun-
gen des Wissens ihrer Kustoden, für viele Besucher aber bieten sie nur eine 
Aneinanderreihung einer Vielzahl von Gegenständen, die sie mit ihrem eige-
nen Wissen und ihren eigenen Erfahrungen eingeschränkt erfassen kön-
nen. Missverständnisse sind vorprogrammiert. Fehldeutungen aufgrund von 
Wahrnehmungen lassen sich nicht verhindern, aber Fehldeutungen, soweit sie 
sich in Äußerungen oder im Verhalten der Besucher ausdrücken, lassen sich 
einschränken. Es ist Aufgabe der Vermittlung, sie durch direkte wie indirek-
te Hinweise, Hilfestellungen und Anleitungen zu überwinden. Dabei kommt 
der Museumsmoderation auch die Aufgabe zu, Begriffe in Wahrnehmungen 
umzusetzen.11 Diese Aufgabe orientiert sich an dem Satz: »Man weiß nur, was 
man sieht!« So haben Aussagen im Museum nur Gültigkeit, wenn sie sich auf 

10 | E. Fink: Grundphänomene des menschlichen Daseins, S. 40.

11 | Die Unterschiede werden deutlich, wenn man die Er fahrungen einer Gruppe von 

Besuchern, die zuerst die Gegenstände in einer Ausstellung betrachtet und dann die 

Texte liest, mit denen einer anderen Gruppe vergleicht, die zuerst die Texte liest und 

dann die Gegenstände betrachtet. Im ersten Falle werden in den Texten zumeist Antwor-

ten auf Fragen aus der Konfrontation mit den Objekten gesucht, im zweiten Fall werden 

die Objekte als Illustrationen und damit als Bestätigungen der Texte gesehen. Nur sel-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum – mehr als ein Or t der Wissensvermit t lung 31

das beziehen, was konkret gezeigt werden kann. Auch dafür finden wir einen 
Hinweis im Johannes-Evangelium: »Nur weil Du mich gesehen, … glaubst 
Du!« (Abbildung 2) Der Satz richtet sich eigentlich gegen alle Ungläubigen, 
denen das Wort allein nicht genügt. Doch lässt er den Unglauben insoweit zu, 
als er anerkennt, dass der Glauben auch der Zeichen bedarf. Er verlangt keinen 
blinden Gehorsam. Er will überzeugen, nicht zwingen: »An ihren Werken sollt 
ihr sie erkennen!«

Abbildung 1 (links): Holzfigur des Apostels Andreas von Veit Stoß in der 
Sebalduskirche in Nürnberg. Die Figur entstand zwischen 1505 und 1507. Mit dem 
Zeigefinger verweist der Apostel – trotz aller Zweifel – auf die Heilige Schrift als 
Gewissheit und Orientierung in der Welt. 

Abbildung 2 (rechts): Bronzeskulptur »Christus und der ungläubige Thomas« von 
Andrea del Verrocchio in einer Nische der Fassade von Orsanmichele in Florenz. 
Das Werk entstand zwischen 1465 und 1483. Der auferstandene Christus zeigt 
dem ungläubigen Thomas seine Wunden als Ausweis seiner Identität. 

Im Museum heute treten beide aber auch als Autoritäten auf: Auf der einen 
Seite die Institution mit der Auswahl der Gegenstände, ihren symbolischen 
Präsentationen und den beigefügten Texten, auf der anderen Seite der fach-
kundige Besucher mit seinem eigenen Wissen, eigenen Erinnerungen und Er-

ten kommt es vor, dass mit Hilfe von Begrif fen die Gruppen sich auch darüber verstän-

digen, was jeder Einzelne wahrgenommen hat.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes32

fahrungen.12 Aufgrund des immer schneller werdenden Wandels aller Lebens-
verhältnisse können museale Gegenstände auch einen besonderen Bezug zur 
Vergangenheit ihrer Betrachter haben. Die Dinge im Museum ermöglichen 
ihnen Identifikationen mit ihrem eigenen Leben.13 Doch so wie sich Erlebnis-
se, Kenntnisse und Erfahrungen vom alltäglichen Leben absondern, verlieren 
auch die Dinge, die aus ihren Zusammenhängen gerissen sind, ihre ursprüng-
liche Sinnfälligkeit und Nützlichkeit. Andererseits: Um mit Gegenständen des 
Alltagslebens zu allgemeinen Aussagen zu kommen, müssen sie aus ihren 
alltäglichen Zusammenhängen herausgelöst werden. In den Ausstellungen 
werden solche Bezüge dann durch den Einsatz zusätzlicher Medien künstlich 
wieder hinzugefügt und erweitert. Mit ihrer Hilfe soll der Besucher sich nicht 
nur erinnern, mit ihrer Hilfe soll er auch lernen.

Was gelernt werden soll, dafür liefern die Präsentationsformen die notwen-
digen Indizien. Dabei unterliegen sie – entsprechend den Ansprüchen und 
Möglichkeiten des Museums – permanenten Veränderungen, selbst wenn die 
Gegenstände die gleichen bleiben. Doch was immer die Absichten der Aus-
wahl der Exponate und ihrer Präsentation sind, jeder Besucher macht sich auf 
das, was ihm gezeigt wird, auch seinen eigenen Reim. Aus den vorgegebenen 
thematischen werden schnell emotionale, erinnerungsbezogene, gewusste 
und erfahrene Beziehungen. Sie werden unterstützt oder unterbunden durch 
die künstlichen Situationen, in die sich der Betrachter gestellt sieht.

KRITERIEN ZUR BESTIMMUNG VON SITUATIONEN IM MUSEUM

Auf dem Wiener Symposion zur »Museumspädagogik in technischen Mu-
seen« im Jahre 2002 wurden erstmals von Museumspädagogen und Kuratoren 
Kriterien aufgestellt, die deutlich machen, dass Zeigen und Wahrnehmen nicht 
den gleichen Bedingungen unterliegen.14 Die damals entwickelten Kriterien 

12 | Dazu gehört auch die Vielzahl an Informationen und Bildern, mit denen der Muse-

umsbesucher außerhalb des Museums konfrontier t ist.

13 | Dies betrif f t vor allem kunstgewerbliche wie technische Museen, aber auch Hei-

mat- und Geschichtsmuseen, soweit sie mit ihren Sammlungen bis in die Gegenwart 

reichen. Vgl. meinen Beitrag »Museen der Technik« in diesem Buch.

14 | Zwischen Kuratoren und Vertretern der personalen Vermittlung lassen sich nur sel-

ten Ansätze für ein abgestimmtes Handeln finden. So resistent sich die Kuratoren ge-

genüber den Er fahrungen der Vermittler zeigen, so resistent sind die Vermittler gegen-

über den eigentlichen Anliegen der Kuratoren. Zwar ist für beide die Konzeption bzw. der 

rote Faden einer Ausstellung wichtig, auch die sinnliche Er fahrbarkeit steht bei beiden 

im Vordergrund, dennoch geht es nicht immer um die gleichen Inhalte. Beide entwickeln 

ihre eigenen Konzeptionen und Leitlinien.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum – mehr als ein Or t der Wissensvermit t lung 33

sind sicher nicht vollständig und zudem äußerst heterogen, aber sie liefern 
Anhaltspunkte für ein Erfassen der Beziehungen zwischen beiden. Die hier 
wiedergegebene Rangfolge resultiert aus der Abstimmung über ihre Wertig-
keit durch die Teilnehmer des Symposions:

1. Wissenschaftliche Systematik als Grundlage von Ausstellungen und ihrer 
Vermittlung (Systematik),

2. Neue Erfahrungen als Ergebnis der Auseinandersetzung mit Ausstellun-
gen und ihren Objekten (Erfahrung),

3. Nutzung von Alltagsbezügen zum besseren Verstehen (Alltag),
4. Gegenstände als Mittel der Anschauung (Anschauung),
5. Begriffe als Grundlage der Verständigung (Begriff ),
6. Kenntnisse als Voraussetzung für das Erfassen von Bedeutungen (Kenntnis),
7. Authentizität als Hinweis auf »Gültigkeit« (Authentizität),
8. Verfremdung als Mittel der Verallgemeinerung (Verfremdung),
9. Einfluss des Raums auf Gestaltung und Wahrnehmung (Raum).

Die Kriterien beschreiben Einflussgrößen, Qualitäten und Auswirkungen auf 
Zeigen und Wahrnehmen. Dabei lassen sich Authentizität, Anschauung und 
Verfremdung unmittelbar mit den ausgestellten Gegenständen verbinden; 
Raum, Begriff und Systematik stehen in direktem Zusammenhang mit Vermitt-
lung; Erfahrung, Kenntnis und Alltag beziehen sich auf die eigene Lebenswelt 
der Besucher. Die neun Kriterien verweisen aber auch auf darüber hinaus ge-
hende Beziehungen: So wird aus Anschauung durch den Raum Erfahrung, aus 
Verfremdung durch Systematik Erkenntnis. Schließlich gewinnt Authentizität 
durch Begriffe einen allgemeinen Bezug selbst zum Alltag der Besucher.

Anschauung      Raum      Erfahrung

Verfremdung      Systematik      Kenntnis

Authentizität      Begriff      Alltag

Abbildung 3: Zusammenstellung der ausgewählten Kriterien für Zeigen und 
Wahrnehmen im Museum. In dieser Anordnung haben Anschauung und Raum 
einen Bezug zur Erfahrung, Verfremdung und Systematik einen Bezug zum 
Wissen, Authentizität und Begriff einen Bezug zum Alltag außerhalb des Museums. 
Anschauung, Raum und Erfahrung beschreiben Beziehungen zwischen Subjekten 
und Objekten. Sie betonen eine emotionale Sicht (vom Subjekt bestimmt). Alltag, 
Begriff und Authentizität beziehen die Welt außerhalb des Museum in die museale 
Situation mit ein. Sie betonen eine soziale Sicht (von der Gesellschaft bestimmt). 
Verfremdung, Systematik und Kenntnisse beschreiben theoretische Zusammenhänge. 
Sie betonen eine rationale Sicht (vom Objekt her bestimmt). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes34

Beziehungen zwischen Objekten, Subjekten und Gesellschaft beschreibt der 
Philosoph Karl Popper an Hand der »Drei-Welten-Lehre«.15 Nach ihr entwi-
ckelt sich aus der physischen die psychische Welt des Menschen, aus der psy-
chischen die Welt der »objektiven« Erkenntnisse. Mit seinen Gegenständen 
gehört das Museum der physischen Welt, mit seinem »Wissen« der Welt der 
objektiven Erkenntnisse an. Der Museumsbesucher in seiner psychischen Ver-
fasstheit wendet sich beiden Welten zu. Aufgrund der Künstlichkeit des Ortes, 
die von Auswahl und Anordnung der Gegenstände bestimmt ist, kann er von 
sich aus nur schwer von der vorgestellten physischen Welt auf die Welt der 
objektiven Erkenntnisse schließen. Auch kann er nicht nachvollziehen, was 
gemeint ist, wenn er nichts von den Zielen und den Entscheidungen über 
die eingesetzten Mittel erfährt. Ohne sie erfährt er nur eine Gleichsetzung 
von Gegenständlichkeit (erste Welt) und objektivem Wissen (dritte Welt). Ihre 
Bedeutung kann er nur erahnen. Zu ihnen muss er sich subjektiv verhalten 
(gemäß der zweiten Welt), indem er auf beide seine eigenen Kenntnisse, Er-
fahrungen und Erinnerungen anwendet. Wir haben es im Museum mit spe-
zifischen Ausprägungen von Transformationen der Wirklichkeit zu tun, die 
Wirklichkeit zwar noch immer meinen und diese auch glaubhaft abbilden, 
aber die Wirklichkeit selbst nicht mehr sind.

Museum/Welt Objekt Gesellschaft Subjekt

Objekt Authentizität Begriff Alltag

Vermittlung Verfremdung Systematik Kenntnis

Besucher Anschauung Raum Erfahrung

Abbildung 4: Erweiterter Zusammenhang der Kriterien für Zeigen und 
Wahrnehmen innerhalb und außerhalb des Museums 

Über das Ausstellen seiner Objekte hinaus betreibt das Museum in seinen 
Ausstellungsräumen als Kompensation zum Verlust ihrer ursprünglichen 
Umwelt eine »Aufrüstung« von beiden: der Objekte über ihre Präsentation, der 
Besucher über zusätzliche Informationsangebote. Daneben gibt es noch im-
mer eine unmittelbare Begegnung zwischen den Subjekten und Objekten. Sie 
lässt sich in technischen Museen besonders gut beobachten. Sei es aus eige-
nen Lebensbeziehungen oder aufgrund von Erzählungen bestehen mitunter 
sehr enge Beziehungen zwischen einzelnen technischen Gegenständen und 
ihren Betrachtern. Doch erst in einer bewusst herbeigeführten Auseinander-

15 | Eine Beschreibung seiner Hauptthesen liefer t Herbert Keuth in seinem Buch über 

die Philosophie Karl Poppers, hier Abschnitt 15: »Das Leib-Seele Problem und die dritte 

Welt« (H. Keuth: Die Philosophie Karl Poppers, S. 352 f f).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum – mehr als ein Or t der Wissensvermit t lung 35

setzung über Zeigen und Wahrnehmen werden die unterschiedlichen Bezüge 
zwischen den Absichten der Ausstellung und den Vorstellungen der Besucher 
thematisiert. Eine kritisch-reflektierende Museumsmoderation muss von den 
Wechselwirkungen der unterschiedlichen Qualitäten von Gegenständen, Ver-
mittlung und Betrachter in der musealen Situation ausgehen: Alle, die im Mu-
seum aufeinander treffen, sind auch Vertreter unterschiedlicher Welten. Es 
ist Aufgabe der Moderation, diese in ihren Möglichkeiten und Begrenzungen 
immer wieder neu aufeinander zu beziehen, um ihre Wechselwirkungen zur 
Erfahrung werden zu lassen. Vor allem bedarf es der Vergewisserung, ob das, 
was gezeigt wird, vom Betrachter auch tatsächlich wahrgenommen wird. Eine 
solche Auseinandersetzung ist nur dialogisch zu vermitteln. In ihr wird den 
meisten Besuchern überhaupt erst klar, was sie von sich aus gesehen haben.

Abbildung 5: Schematische Darstellung der Wechselwirkungen zwischen Objekt, 
Vermittlung und Besucher in der musealen Situation. Über die Objekte, Besucher 
und die Vermittlung sind die Kriterien von Zeigen und Wahrnehmen miteinander 
verbunden. 

UNTERSCHIEDE Z WISCHEN TECHNISCHER UND PERSONALER 
VERMIT TLUNG IM MUSEUM

Im Wesentlichen bestimmen zwei Vermittlungsformen die Auseinanderset-
zungen im Museum: Die technische und die personale Vermittlung. Beide ge-
hen davon aus, dass man nur sieht, was man weiß. Überall dort, wo sich das 
Museum als Massenmedium durchgesetzt hat, hat standardisiertes Wissen die 
Oberhand gewonnen. Es kommt zumeist darauf an, dass alle Museumsbesu-
cher das Gleiche erfahren, wofür technische Lösungen zur Vermittlung dieses 
Wissens besonders geeignet sind. Die Konfrontation mit den Gegenständen 
ist auf ihre Anwendung ausgerichtet. Einen Maßstab für die Vermittlungsleis-
tung liefern die modernen Bildmedien. Nicht zufällig tauchen sie vermehrt in 
allen Museumssparten auf. Die Grenzen zwischen Original, Rekonstruktion, 
Bild und Wirklichkeit werden dabei allerdings zunehmend fließend. Was al-

Authentizität 
Unvollständigkeit 

Anschauung 

Erinnerung 
Kenntnis 

Erfahrung 

Begriff
Systematik

Raum

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes36

lein zählt, ist Wissensvermittlung. Doch unser Wissen ändert sich schnell. Die 
Gefahr ist groß, dass Museen zu Gefangenen ihrer eigenen Wissenssysteme 
werden. Was in ihnen nicht erfasst ist, existiert so wenig wie die vom Besucher 
nicht gesehenen Gegenstände.

Abbildung 6: Schematische Darstellung der technischen Vermittlung im Museum. 
Sie zeigt den Einfluss der technischen Vermittlungsformen auf das Wissen und die 
Wahrnehmung der Museumsbesucher (Rezipienten). Wissen 1 bezieht sich auf 
das Wissen der Wissenschaften, Wissen 2 auf das Wissen der Besucher aufgrund 
ihrer Kenntnisse und ihrer Alltagserfahrungen (orientiert an den ausgewählten 
Zielgruppen). Wissen g bildet die Grundlage für die in den technischen Medien 
angebotenen Informationen. 

Abbildung 7: Schematische Darstellung der personalen Vermittlung im Museum. 
Im Zentrum steht die Kommunikation der Subjekte vor dem Objekt. Das 
gemeinsame Wissen g ergibt sich situativ in der Auseinandersetzung mit ihm. Es 
lässt sich nicht beschränken, sondern erweitert sich im Austausch unterschiedlicher 
Beobachtungen, eigener Erfahrungen und gemeinsamer Schlussfolgerungen. 
Aufgabe der Vermittlung ist die Lenkung der Auseinandersetzung durch 
Rückbezug auf das wahrnehmbare und gesicherte Wissen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum – mehr als ein Or t der Wissensvermit t lung 37

In der personalen Vermittlung dagegen wird der Anspruch erhoben, dass je-
der Besucher das ihm Gemäße erfährt. Es gibt keinen Museumsbesucher ohne 
spezifisches Vorwissen. Hier besteht die Kunst der Moderation darin, aus den 
Unterschieden in den Kenntnissen, den Erfahrungen in der Auseinanderset-
zung mit den Gegenständen und dem anerkannten Wissen ein gemeinsames 
Erlebnis zu gestalten. In die gemeinsamen Wahrnehmungen gehen dann auch 
die Unterschiede mit ein, soweit sie in der Moderation zur Sprache gekommen 
sind. Das Ergebnis ist bestimmt von allen Beteiligten.

ZUSAMMENFASSUNG

Es sind die Situationen, die darüber entscheiden, was möglich ist und was 
nicht. An ihnen sind alle beteiligt, die im Museum aufeinander treffen: die 
Subjekte wie die Objekte und der museale Raum. Sie bewusst aufeinander 
zu beziehen, ist Aufgabe des Museumsmoderators. Raum und Art der Prä-
sentation sind dabei ebenso Mittel der Verständigung wie Informationen und 
Themen, soweit sie vom Museum vorgegeben oder von den Besuchern ange-
sprochen werden. Mit ihnen lassen sich Beziehungen zwischen Subjekten und 
Objekten aufbauen, die auch über den Augenblick der Begegnung hinaus an-
halten können. Dies verlangt allerdings nach ständiger Vergewisserung. Ist 
dann eine Antwort oder Lösung auf eine Frage oder ein Problem gemeinsam 
gefunden, hat der Museumsmoderator seine Aufgabe erfüllt.

Doch geht es nicht nur um die Lösung einzelner Fälle. Der Umgang mit 
verschiedenen Gegenständen in unterschiedlichen Museen verlangt auch nach 
Methoden. Sie fordern Flexibilität und Wachheit, verbunden mit Erfahrungen 
im Umgang mit Dinglichkeit auf der einen, anhaltende Neugier auf die Re-
aktionen und Äußerungen aller Beteiligten auf der anderen Seite. Die Wahr-
nehmung von Unterschieden in den Meinungen wie von Unterschieden in den 
Dingen, die von den Beteiligten wie von den Situationen im Museum abhängig 
sind, liefern die Informationen, mit denen der Museumsmoderator umgehen 
muss. Sie garantieren, dass Moderation nicht zur Routine wird. Jede Situation 
ist anders. Dennoch muss der Moderator auch exemplarisch vorgehen. Seine 
Aufgabe ist es nämlich ebenso, seine Teilnehmer »gewitzter« für eigene For-
schungen und weitere Betrachtungen zu entlassen. Moderation im Museum 
ist eine Initiation in die jeweils spezifischen Wahrnehmungs- und Umgangs-
weisen mit Menschen, Dingen und Orten. Ist dem Moderator der Umgang mit 
ihnen geläufig, kann er selbst in Gedenkstätten und im Stadtraum moderieren.

Nur selten sind die Informationen, die Museen von sich aus anbieten, für 
einen selbständigen Umgang mit den ausgestellten Gegenständen geeignet. Das 
Museum traut dem »Faktor Mensch« nicht und rüstet technisch auf. Doch geht 
es in ihm nicht nur um die Vermittlung von Wissen, es geht in ihm auch um 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes38

die Anwendung von Wissen, Erfahrungen und Vorstellungen, eben um Verge-
wisserung. Die Moderation muss deshalb andere Fragen aufwerfen, als sie vom 
Museum beantwortet werden. Durch ihren Umgang mit Fremdheit gegenüber 
anderen Menschen, Dingen wie Situationen leistet sie einen wichtigen Beitrag 
zur Überwindung individueller, gesellschaftlicher wie kultureller Schranken. 
Lange Zeit hatten Museen die Aufgabe, der regionalen wie nationalen Identi-
tätsstiftung zu dienen. Dabei ging es ihnen vor allem um die Vermittlung einer 
eindeutigen Sicht auf die Dinge und um ihre damit verbundene allgemeine Be-
deutung. Heute geht es ihnen um die Vermittlung von Erfahrungen aufgrund 
unterschiedlicher Sichtweisen und Kenntnisse bei der Betrachtung des Glei-
chen. Durch Moderation werden sie situativ aufeinander bezogen. Noch ist nicht 
völlig absehbar, welche Konsequenzen sich daraus für den weiteren Umgang mit 
Gegenständen in Ausstellungen und Museen ergeben. Die Möglichkeiten bezie-
hen sich ja nicht nur auf die konkreten musealen Situationen, sondern auch auf 
die Situationen in der Gesellschaft, auf Unterschiede zwischen Generationen 
und Kulturen vor Ort. Und dort, wo sie bewusst in Beziehung gesetzt werden, ist 
das Museum mehr als nur ein Ort der Wissensvermittlung.

LITER ATUR

Fink, Eugen: Grundphänomene des menschlichen Daseins, Freiburg/Mün-
chen 1979.

Grasskamp, Walter: Museumsgründer und Museumsstürmer. Zur Sozialge-
schichte des Kunstmuseums, München 1981.

Keuth, Herbert: Die Philosophie Karl Poppers, Tübingen 2000.
Matthes, Michael: »Hat das Museum nichts mehr zu bieten?« In: Standbein 

Spielbein, Nr. 66 (2003), S. 4-9.
Rosenzweig, Franz: Stern der Erlösung, Frankfurt a.M. 1988 1[1921].
Schaar, Eckhard (Hg.): Alfred Lichtwark. Die Erziehung des Auges. Ausge-

wählte Schriften, Frankfurt a.M. 1991.
Schneider, Wolfgang: Personalität und Pädagogik. Der philosophische Beitrag 

Bernhard Weltes zur Grundlegung der Pädagogik, Weinheim 1995.
Verein Deutscher Ingenieure (Hg.): Das Deutsche Museum. Geschichte – Auf-

gaben – Ziele, Berlin 1933, S. 37-44.

BILDNACHWEISE

Abb. 1: Foto: Sebalduskirche Nürnberg
Abb. 2: Foto: Michael Matthes
Abb. 3 bis 7: Grafiken: Michael Matthes

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23 - am 14.02.2026, 20:23:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

