
602 Rezensionen

Jomo, K. S., and Jacques Baudot (eds.): Flat World,
Big Gaps. Economic Liberalization, Globalization,
Poverty, and Inequality. London: Zed Books, 2007.
416 pp. ISBN 978-1-84277-834-0. Price: £ 24.99

Das vorliegende Buch geht der Frage nach, inwieweit
die von Wirtschaftswissenschaftlern aufgestellten The-
sen, dass Globalisierung weltweites Wachstum auslöse
und dass die wirtschaftliche Liberalisierung zu geringe-
rer Ungleichheit und Konvergenz führe, zutreffen. Die in
diesem Band zusammengestellten Forschungen weisen
nach, dass die Weltwirtschaft seit den 1980er Jahren
langsamer gewachsen ist und dass größere Ungleichhei-
ten auf der internationalen Ebene anzutreffen ist. Dank
empirischer Analysen wird gezeigt, dass die wirtschaft-
liche Liberalisierung Ungleichheit, Armut und Entwick-
lung in den letzten Dekaden beeinflusst bzw. erhöht
hat. Dies ist auch eine für Sozialanthropologen wichtige
Erkenntnis, da sie gegen die vorherrschende Meinung
in neoliberalen Kreisen angeht, dass die wirtschaftliche
Liberalisierung Armut und Ungleichheit reduziere.

Die Beiträge der ersten Hälfte des Buches diskutieren
Ungleichheit auf Weltebene und die Frage der Kon-
vergenz bzw. Divergenz zwischen den einzelnen Na-
tionalstaaten. Überzeugend zeigen verschiedene Artikel
die immer größer werdende Ungleichheit auf Weltebe-
ne auf, die vor allem seit den 1980er Jahren wächst.
Der zweite Teil des Buches ist der komparativen Ge-
genüberstellung der meisten Weltregionen (West- und
Osteuropa, Lateinamerika, Nordafrika, Afrika südlich
der Sahara, Indien, Ostasien und China) gewidmet, die
unterschiedliche Wirtschaftspolitiken praktiziert haben.
Dieser Teil erlaubt dem Leser, sich ein ausgewogenes
Bild der Kontraste und Ähnlichkeiten der vorgestellten
empirischen Verhältnisse zu verschaffen. Eine Vielfalt
an empirischen Studien zeichnet dieses Buch aus, und
macht es zu einer interessanten Lektüre, die es dem
Leser ermöglicht, seine eigenen Schlüsse zu ziehen.
Zahlreiche Tabellen und Graphiken veranschaulichen
die empirischen Sachverhalte und erlauben es, gezielt
nach Informationen zu suchen.

Die Autoren stellen eher wachsende inter-nationale,
als wachsende intra-nationale Disparitäten fest. Sie zei-
gen, dass die Globalisierung kaum eine Verbesserung
der Ungleichheitsraten mit sich gebracht hat, sondern
dass sich stattdessen die Ungleichheitsbedingungen in
einzelnen Ländern sowie global verschlechtert haben.
Die Möglichkeiten und die Bereitschaft der Länder im
sozialen Bereich zu intervenieren sind im Rahmen der
wachsenden Globalisierung der letzten Jahrzehnte noch
zurückgegangen.

Das Verdienst des Buches liegt in der Vielfalt und
Qualität der einzelnen Artikel, die zur Erforschung der
Beziehung von Globalisierung und Ungleichheit bei-
tragen. Dieses Verhältnis wurde in den letzten Jahren
in verschiedenen Studien thematisiert, ohne dass ein
realistisches globales Bild erstellt werden konnte. Die
jüngsten Antiglobalisierungsbewegungen mögen in die-
sem Buch eine Bestätigung einzelner ihrer Thesen fin-
den sowie die Gründe für die wachsenden Proteste der
wirtschaftlich marginalisierten Bevölkerungen. Auch die

Bedeutung der Globalisierung für eine Ungleichheit,
die in den letzten Dekaden globalisiert wurde, wird
in Ansätzen in diesem Buch erkenntlich, wenngleich
es dazu noch weiterer lokaler empirischer Studien von
Soziologen sowie Kultur- und Sozialanthropologen be-
darf. Mit diesem Buch können aber auch der öffentliche
internationale Diskurs sowie der von Wissenschaftlern
beeinflusst werden, die sich für internationale soziale
Entwicklung interessieren. Damit trägt dieses Buch da-
zu bei, dass Ungleichheit und Armut weiterhin zu den
wichtigsten Themen der internationalen Agenda zählen.

Ulrike Schuerkens

Josephides, Lisette: Melanesian Odysseys. Negoti-
ating the Self, Narrative, and Modernity. New York:
Berghahn Books, 2008. 246 pp. ISBN 978-1-84545-525-
5. Price: $ 90.00

In der vorliegenden Monographie untersucht Lisette
Josephides, wie sich im südlichen Bergland von Papua-
Neuguinea lebende Kewa über sich selbst und über ihre
Welt verständigen und wie sie durch die entsprechenden
Äußerungen und Handlungen soziales Wissen konstitu-
ieren, beziehungsweise explizit machen.

Von zentraler Bedeutung ist für Josephides der Be-
griff der “elicitation”, der “Hervorlockung”: Mit dem
Ziel, andere zur Wertschätzung ihrer Person zu bewegen,
formulieren die Einzelnen bestimmte Ansprüche, die
sie als im Einklang mit allgemein akzeptierten kultu-
rellen Normen ausgeben und die sie je nach Resonanz
später bekräftigen, modifizieren oder auch zurückziehen
können. “Hervorlocken” will man also letztlich die Zu-
stimmung und Anerkennung seiner Gesprächspartner.
Dabei soll es eine siapi genannte Form von “veiled
speech” ermöglichen, kommunikative Absichten zu ver-
schleiern und die eigenen Positionen zunächst auf mögli-
che Reaktionen hin zu erproben, ohne sie von Anfang
an direkt vertreten zu müssen. Gleichzeitig ergibt sich
jedoch die Notwendigkeit, die stets kontextabhängige
“wahre Bedeutung” bestimmter Äußerungen und Hand-
lungen zu ermitteln. “[I]t is everyone’s constant endeav-
our”, so schreibt Josephides an zwei Stellen, “to discover
the intentions of others” (17, 155).

In dem Maße, in dem die unterschiedlichen An-
sprüche kontinuierlich auf dem Prüfstand stehen, werden
auch die in ihnen thematisierten kulturellen Normen
immer wieder neu ausgehandelt. Als Subjekte dieser
Aushandlungsprozesse bedienen sich die Individuen Jo-
sephides zufolge eher ihrer Normen, als dass sie sich
von ihnen beherrschen lassen. Auf der anderen Seite
schildert Josephides das Alltagsleben ihrer Gewährsleute
geradezu als eine Schlangengrube, als ein unausgesetz-
tes Ringen, in dem sich jeder gegenüber jedem zu pro-
filieren versucht. Dementsprechend düster fällt das Bild
aus, mit dem das erste Kapitel beginnt: Die Autorin sitzt
abends in ihrem Haus und lauscht den Nachbarn, die
unter anderem Warnungen abgeben, Andeutungen fallen
lassen und Zweifel säen oder frustrierten Bedürfnis-
sen Ausdruck geben und Sorgen formulieren (3). Dann
bricht die Nacht herein, aber “the talk that lingers has no

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-602-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-602-1


Rezensionen 603

happier or more soothing message than the child’s dry
cough, thickening the air with portents of doom” (4).

Nachdem Josephides im Vorwort schreibt, dass sie
grundsätzlich nicht die Unterschiede, sondern die Ähn-
lichkeiten zwischen den Kulturen betone und dass sie
sich schon bei ihrer ersten Ankunft im Bergland von
Papua-Neuguinea “quite at home” gefühlt habe (xviii),
kommt sie gegen Ende des Buches noch einmal auf diese
Erinnerung zurück und stellt fest, dass sie hinsichtlich
der von ihr untersuchten Themen keine “ontological
difference” entdecken könne (221). Zwar würde man im
Fall der Kewa die eigenen Ansprüche möglicherweise
aggressiver vertreten als anderswo (44), aber dennoch
spricht Josephides von einer die Grenzen des Lokalen
überschreitenden “universal practice or capacity”, wenn
sie sich auf ihre zentrale These bezieht, nach der es
sich bei dem Selbst immer eher um eine Sache der
Entäußerung (externalization) als der Introspektion han-
dele (222). Deshalb, so heißt es ebenfalls im Vorwort,
sei “the process of knowing others . . . not essentially
different from that of knowing one’s self” (xv, xxii).

“Melanesian Odysseys” besteht aus drei Teilen, von
denen der erste einer ethnographischen und theoreti-
schen Einführung dient: Die Autorin skizziert das All-
tagsleben am Ort ihrer Feldforschung (Kapitel 1) und
entwickelt unter anderem den bereits erwähnten Begriff
der “elicitation”, wobei sie sich mit George Herbert
Mead, P. F. Strawson, Jean-Paul Sartre, Paul Ricoeur
und Charles Taylor auseinandersetzt (Kapitel 2).

Der zweite Teil (verwirrenderweise als “Part I” be-
zeichnet) bildet den Schwerpunkt des Buches und basiert
auf den Lebensgeschichten von älteren Personen (Kapi-
tel 3), von Angehörigen der nachfolgenden Generation
(Kapitel 4) und von jungen Erwachsenen (Kapitel 5).
Für Josephides liefern die älteren Erzähler einen “back-
drop of Kewa culture” (53), indem sie ihr zurückliegen-
des Leben als paradigmatisch darstellen. Die “middle-
aged people” dagegen versuchen, die Vergangenheit mit
der Gegenwart zu verbinden und in der sich verändern-
den Welt eine “representative moral personhood” zu
konstruieren (81), während die Jüngeren bereits sämtlich
in neuen Lebensbereichen engagiert sind, so dass sie
statt über Kriege, Kulthäuser und Magie über Straßen-
bau Geldwirtschaft und Christentum sprechen (112).

Im dritten Teil (“Part II”) geht es nach einer kur-
zen theoretischen Vertiefung der verwendeten Konzepte
(Kapitel 6) vor allem um die Themen Heirat (Kapitel 7)
und Tod (Kapitel 8). Hier verarbeitet Josephides Darstel-
lungen, die sich zugleich aus den Äußerungen einzelner
Gewährsleute und aus ethnographischen Beobachtungen
speisen und die sie in Anlehnung an Michael Carrithers
als “minimal narratives” bezeichnet. Auf die Beschrei-
bung unter anderem von verschiedenen Eheschließungen
und Todesfällen folgt zum Schluss (Kapitel 9) ein Ver-
such, das ethnologische Projekt als Aristotelische Mime-
sis und die Ethnographie als “delimiting and portraying
difference”, als “regionally circumscribed” sowie als
“cultural history” zu interpretieren (218).

Insgesamt hätte “Melanesian Odysseys” zweifellos
von einem sorgfältigen Lektorat profitieren können: Die

Endnoten enthalten zahlreiche Ausführungen, die eher in
den Haupttext gehören, während sich dort Erklärungen
finden, die in Klammern stehen, aber in den Endno-
ten besser aufgehoben wären. Trotz mancher Wieder-
holungen ist der sprachliche Ausdruck nicht immer gut
verständlich und viele Formulierungen muten zum Teil
als recht unbescheiden, zum Teil als etwas hochgesto-
chen an. Die Einschätzung zum Beispiel, dass der Be-
griff “odysseys” in Bezug auf die in Kapitel 5 erwähnten
Geschichten als “entirely appropriate” erscheine (137),
wird wohl nicht auf ungeteilte Zustimmung stoßen.

Für noch problematischer halte ich die Dokumen-
tation des ethnographischen Datenmaterials. Vor allem
bei den im dritten Teil beschriebenen Eheschließun-
gen und Todesfällen verzichtet Josephides durchgehend
darauf, die verwendeten Zitate mit Angaben zu Zeit,
Ort oder Aufnahmekontext zu belegen, und es bleibt
häufig unklar, ob sie jeweils selbst anwesend war oder
nachträglich unterrichtet wurde. Zwar behauptet sie, die
Äußerungen ihrer Gewährsleute so weit wie möglich
in deren eigenen Worten zu reproduzieren (155), ja sie
reklamiert sogar “literal scrupulousness” (160, Endnote
6), die Zitate im dritten und die Lebensgeschichten
im zweiten Teil sind jedoch ausschließlich in engli-
scher Übersetzung wiedergegeben. Viele Leser dürften
darüber hinaus einen Anhang vermissen, der die von
Josephides in Ausschnitten miteinander kombinierten
Erzählungen zumindest exemplarisch auch vollständig
und geschlossen präsentiert.

Hinsichtlich der Rahmenbedingungen der Datenpro-
duktion beschränkt sich die Autorin leider im Großen
und Ganzen auf sporadische Bemerkungen, mit denen
sie auf ihre Feldforschung hinweist und die sie selbst
treffend als “fragmented glimpses” bezeichnet (220). So
schreibt sie zum Beispiel im ersten Kapitel kurz, dass sie
in ein Dorf namens Yakopaita gezogen ist (16), verrät
jedoch erst im fünften Kapitel, dass sie während ihres
gesamten Feldaufenthaltes dort gewohnt hat (113).

Angesichts der Tatsache, dass Josephides wie bereits
in ihren früheren Publikationen den Anspruch erhebt,
für “die Kewa” insgesamt zu sprechen, fällt außerdem
auf, dass sie sich mit den Autoren, die ebenfalls zur
Kewa-Ethnographie beigetragen haben, nicht inhaltlich
auseinandersetzt, so weit sie sie überhaupt zur Kenntnis
nimmt. Die Namen Karl Franklin (Kewa Social Or-
ganization. Ethnology 4.1965: 408–420; The Dialects
of Kewa, New Guinea. Canberra 1971) und Mary
MacDonald (Mararoko. A Study in Melanesian Re-
ligion. New York 1991) fehlen völlig, John LeRoy
und ich selbst werden nur jeweils mit einer Arbeit in
Klammern beziehungsweise in einer Endnote genannt
(J. LeRoy, Fabricated World. An Interpretation of Kewa
Tales. Vancouver 1985; H. Jebens, Wege zum Him-
mel. Bonn 1995). Dies ist aus meiner Sicht vor al-
lem deshalb bemerkenswert, weil sich LeRoy mit ei-
ner ganzen Sammlung von Erzählungen beschäftigt und
weil Josephides auf von mir am Beispiel einer anderen
Kewa-Siedlung intensiv untersuchte Themen eingeht,
wenn sie die in Kapitel 4 reproduzierten Geschichten
in Bezug auf die geschlechtsspezifische Wahrnehmung

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-602-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-602-1


604 Rezensionen

von Tradition, Christentum und Moderne interpretiert
(106 f.).

Vor dem Hintergrund der bisherigen Forschung und
meiner eigenen Erfahrungen halte ich Josephides’ Dar-
stellung der Verwendung von “veiled speech” durchaus
für treffend und ich stimme ihrem Versuch zu, das All-
tagsleben und die Handlungsmacht ihrer Gewährsleute
besonders zu betonen; das Bild eines unausgesetzten
Ringens, in dem sich jeder gegenüber jedem zu profilie-
ren versucht, wird jedoch der gerade im Alltag immer
wieder spürbaren Dimension des Humors nicht gerecht
und geht von daher zumindest an einem Teil der Realität
vorbei.

Die Ausführungen von Josephides erscheinen vor
allem dort als interessant, wo sie ihren Begriff der
“elicitation” auch auf sich selbst beziehungsweise auf
die eigene Argumentation bezieht (44) und wo sie fest-
stellt, dass die beschriebene “perception of local knowl-
edge . . . not unlike academic reasoning or polemic” sei
(216). Hinweise, die sich für einen systematischen Ver-
gleich von indigener und westlicher Fremd- und Selbst-
wahrnehmung nutzen ließen, sucht man allerdings in
“Melanesian Odysseys” vergeblich: Josephides erwähnt
zwar an einer Stelle “Kewa experiences of actual white
people” und behauptet, dass Letztere keine besondere
Wertschätzung genießen (137), die Frage, was das genau
bedeutet, beziehungsweise wie es sich auf die Forschung
in Yakopaita ausgewirkt hat, bleibt indes offen.

Holger Jebens

Journet-Diallo, Odile : Les créances de la terre.
Chroniques du pays Jamaat (Jóola de Guinée-Bissau).
Turnhout : Brepols, 2007. 368 pp. ISBN 978-2-503-
52666-9. (Bibliothèque de l’École des Hautes Études,
Sciences Religieuses, 134) Prix : € 45.00

Odile Journet-Diallo ist eine Ethnographin vom alten
Schlag. Fünfzehn Jahre hat sie in dem Dorf Esana
im Diola-Gebiet zwischen dem Rio Cacheu und dem
Casmance in Guinea Bissau gelebt. Entstanden ist eine
Monographie, wie sie von EthnologInnen kaum noch
geboten wird, die aus ihren Kurzzeitfeldaufenthalten von
bestenfalls sechs Monaten allenfalls noch einen Beitrag
zu einer der Bindestrich-Disziplinen (wie z. B. Medi-
zin-, Musik- oder Kommunikations-Ethnologie) zu leis-
ten imstande sind. Journet-Diallo kannte ihre Materie,
als sie der “ethnographischen Dringlichkeit” nachgab,
“eine vertiefte Untersuchung in Angriff zu nehmen, wo
die beobachteten Fakten Fragen aufwarfen in Bezug auf
das, was im Jola-Land als bereits gesicherte Daten galt”
(14).

Journet-Diallo ist aber auch von der alten Schule,
was die Präsentation und die Deutung ihrer Daten anbe-
langt. Fast könnte ich glauben, ein Werk in der Hand
zu halten, das in der Mitte des 20. Jhs. entstanden
ist. Die Autorin als “Zeugin” stellt sich nicht vor, wie
dies Michel Leiris bereits 1932 in seinem Tagebuch als
förderlich für die Objektivität einer ethnographischen
Darstellung einschätzte und wie dies in der postmoder-
nen Ethnologie als unverzichtbar gilt. Die Menschen,

deren Kultur präsentiert wird, erscheinen nicht als Perso-
nen, die sich in einem sozialen Raum entwickeln, darin
reiben und sich in ihr Los ergeben oder dagegen auf-
lehnen. Konflikte, von denen viel die Rede ist (Kapitel
III trägt den Titel “Disputes jóola”), sind die zwischen
Gruppen (z. B. Dörfern oder Verwandtschaftsgruppen),
aber nicht die zwischen unterschiedlich empfindenden
oder handelnden Menschen. So liest sich das Buch recht
trocken und kann nur solche LeserInnen anlocken, die
ähnliche Fragen an die Welt haben und die eine solch
detaillierte Beschreibung dieser ungefähr eine Million
starken ethnischen Gruppe suchen, um sie etwa mit
anderen dezentralen Gesellschaften zu vergleichen.

Die Fragen, die Journet-Diallo behandelt, sind die
nach dem Weltbild, so wie es sich der Siedlungs- und
Verwandtschaftsstruktur entnehmen lässt, wie es in den
rituellen Festen (Initiation, Inthronisation, Ringkämpfe)
zum Ausdruck kommt, wie es durch die Landverteilung,
beim Begräbnis und in dem Verständnis von Geburt
und Wiedergeburt manifestiert ist. Die Autorin entwirft
ein komplexes Bild eines geschlossenen Systems, das
– auch wenn es durchaus konfliktreich unter den Men-
schen zugeht – den Eindruck erweckt, so oder so ähn-
lich auf ewige Zeiten weiter bestehen zu können.

Das aber ist fragwürdig. Wurden nicht die Ethnogra-
phien, die in der Mitte des 20. Jhs. entstanden, später
dafür gerügt, dass sie scheinbar statische Verhältnisse
darstellen, wo doch längst der Samen des Wandels ge-
streut war? Um wie viel mehr gilt das im 21. Jh., da die
Globalisierung die letzten Nischen des Erdballs erfasst?
Mag Journet-Diallo noch so sehr das “vivre ensemble”
der Diola preisen, “dem weder die Eroberung, noch die
Kolonialisierung, noch der Krieg beikommen konnte”
(15), so ist es doch äußerst unwahrscheinlich, dass diese
Diola dem Einfluss der Moderne zu trotzen imstande
sind oder auch nur dazu gewillt sind.

Journet-Diallo mag Recht haben, wenn sie frühere
Autoren, die über die Diola geschrieben haben, dafür
kritisiert, “dazu beigetragen zu haben, (diese) abwech-
selnd als Beispiel für eine unreduzierbare Authentizität
oder für eine wilde Anarchie zu verdinglichen” (14);
aber eine Gesellschaft ohne die darin lebenden Men-
schen darzustellen, hebt diese Reifizierung nicht auf.
Nach der Lektüre des Buches bleibt mir ein schaler
Geschmack, eine Gesellschaft wie in einer Vitrine be-
trachtet zu haben: Menschen, die scheinbar nur nach
vorgefertigten Regeln und Gesetzen agieren, wie sie den
komplexen Vorstellungen und differenzierten sozialen
Netzen entsprechen. Ich habe nichts darüber erfahren,
welche Zukunft der Diola-Gesellschaft beschert sein
mag, welche Entwicklungen bereits eingeläutet sind,
wohin die jungen Leute streben und ob die Alten be-
reit sind, sie gehen zu lassen oder gar mit ihnen zu
gehen. Und so frage ich mich, welchen Stellenwert eine
Monographie diesen Stils in der heutigen Zeit noch hat.

Godula Kosack

Kehl-Bodrogi, Krisztina: “Religion Is Not So Strong
Here.” Muslim Religious Life in Khorezm after Social-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-602-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-602-1

