
Friedensmodelle in Asien 
Miao-ling Hasenkamp*

Abstract: As the gravity of world politics moves toward Asia following the rise of China and India as infl uential players, the 
Asian actors are asked to assert their role in promoting regional and world peace. What kind of Asian-style peace models can 
be derived from their post-war history? The essay discusses the idea of »peace« in different Asian cultural backgrounds and 
examines the relevance and problems of fi ve important peace models (the Confucian model with its authoritarian culture, the 
Japanese model with its modernization, the Indian model in showing democracy and unity in diversity, the Indonesian Muslim 
democracy model and the economic integration model). The essay concludes that despite the merits of these models, they suffer 
from serious defi cits. Asia lacks a critical and compre hen sive review of its own past not only in the bilateral relations among 
states (the question of Japan’s war responsibility toward its neighbors during World War II), but also in domestic affairs (the 
government-made atrocities in China and Indonesia).

Keywords: Konfuzianismus, Einheit in Vielfalt, Indonesischer Islam, wirtschaftliche Integration, Aufarbeitung der Vergangenheit 

1. Einleitung

We 1nn sich die Gewichte in Demographie, interna-
tionaler Politik und Weltwirtschaft dem jetzigen 
Trend folgend weiter gen Asien verschieben, so ist 

auf Dauer ein größerer asiatischer Beitrag zum Frieden unent-
behrlich. Und wegen der wach senden Bedeutung ihrer Region 
werden asiatische Akteure auch die Inhalte dieses »Friedens« 
weit stärker selbst prägen. 

Was verstehen Chinesen, Japaner, Koreaner, Inder, Indonesier 
etc. unter »Frieden«? Welche Friedenserfahrungen haben die 
asiatischen Staaten gemacht? Gibt es hier Barrieren, welche 
ein Friedenprojekt oder das Bemühen um langfristigen Frie-
den auf regionaler Ebene beeinträchtigen oder gar verhindern 
können? Der Aufsatz erklärt zuerst den Begriff »Frieden« in 
verschiedenen asiatischen Kulturkreisen, stellt anschlie ßend 
die wichtigsten Modelle dar (das konfuzianische Modell, das 
japanische Modell, das Indien-Modell, das indonesische De-
mokratie-Modell und das wirtschaftliche Integrations modell) 
und diskutiert ihre Relevanz und Problematik.

2. Frieden als Begriff in verschiedenen asia-
tischen Kulturkreisen

Für viele Asiaten gilt Frieden als eine kosmische und philoso-
phische Zielvorstellung mit hohem moralischem Anspruch, 
in der jeder Mensch durch Prozesse der Refl exion und Lei-
dens- Trans for mation die Harmonie mit dem Kosmos, mit der 
Natur und vor allem mit den Mitmenschen anstreben soll und 
kann.2 Im indischen Sanskrit heißt shanti Frieden und bedeu-

* Dr. Miao-ling Hasenkamp ist Lehrbeauftragte des Instituts für Politikwissen-
schaft (IfPol) an der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster.

2 Vgl. Baidyanath Saraswati, »Introduction. Diffusing Glory with Peace,« 1999, 
Indira Gandhi National Centre for the Arts, New Delhi, <http://ignca.nic.
in/cd_09003.htm>.

tet einen sublimen ontologischen Zustand inniger Ruhe, in 
dem Körper und Seele durch die moralische und refl exive 
Vernunft in Einklang miteinander sind.3 Ähnlich beinhaltet 
Friede im chinesischen I-Ging das »Buch der Wandlungen« die 
Vereinigung der Kräfte zwischen dem Himmel (Yan) und der 
Erde (Yin) in inniger Harmonie. Die Ordnung des Himmels, 
die ewig gleichbleibende, gibt auch dem Handeln auf Erden 
seine Maße vor.4 Es ist das Tao, das Gesetz des Seins und der 
Wirklichkeit, das die Menschen erkennen und im Handeln 
aufnehmen müssen. Das Tao ist ebenso kosmisches wie sittli-
ches Gesetz. Es verbürgt nicht nur die Harmonie von Himmel 
und Erde, sondern auch die Harmonie des politischen und 
gesellschaftlichen Lebens.5 

Allerdings verblasst eine solche Zielvorstellung gegenüber der 
Realität. Chinesische Dichter schilderten das ewige Dilemma 
zwischen Krieg und Frieden und äußerten ihren Abscheu ge-
genüber kriegerischer Politik.6 Die japanische Kultur bezieht 
den Begriff des Leidens ein und betrachtet ihn als Heilungs- 
bzw. Transformationsprozess im Sinne des endgültigen Guten. 
Das Leiden wie Krankheit und Opfer der Gewalt verwandelt 
sich durch Mitleiden und Besinnung und schenkt dadurch 
den Betroffenen und der Gesellschaft heilende Kräfte. Für 
M. Kasai kann die Perspektive und Erfahrung von der Kultur 
des Friedens nicht vollständig sein ohne den Bezug auf solche 
Leidens- und Heilungserfahrungen.7 

Aus kultur-geographischer Sicht ist Asien vor allem der Ort, 
wo die großen Weltreligionen entstanden, Blütezeiten und 
Rückschläge erlebten. Wie B. Saraswati andeutet, war Indien 

3 Über die Zivilisation des Hinduismus siehe Jnanendranath Ray, Eternal Rel-
evance of Sanatana Dharma: Hinduism and Neo-Hinduism to Mankind, 
Kolkata, Firma KLM, 2004, xiv, 510 p.

4 Siehe Richard Wilhelm, I-Ging. Das Buch der Wandlungen, München: Die-
derichs, 1998. 

5 Laotse, Tao Te King und Tschuang Tse, Dichtung und Weisheit, gebundene 
Ausgabe, Marixverlag, 2004.

6 Saraswati, Diffusing Glory with Peace, 1999.
7 Zitiert in Saraswati, ebd.

F O R U M

216   |   S+F (23. Jg.)  4/2005

F O R U M    |   Hasenkamp, Friedensmodelle in Asien

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:13:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216


das Land, wo Buddha erklärte, sich von Angst und Leiden be-
freit zu haben.8 Der Buddhismus sieht die ganze Welt als einen 
Kreislauf des Leidens; das Heil ist nicht im Kosmos, sondern 
im Heraustreten aus ihm zu suchen. Insofern das Heilsstreben 
nicht-weltlich – aufs Nirwana gerichtet – gefasst ist, hat der 
Buddhismus keine weltliche politische Vision geschaffen. Dies 
ist vermutlich der Hauptgrund dafür, dass es in der Ge schichte 
des Buddhismus auch keinen Fall eines buddhistisch begrün-
deten Angriffskriegs gab.9 Hinzu kommt die Tatsache, dass der 
Buddhismus sich, im Unterschied zu den monotheistischen 
Religionen, in keinem Land Asiens als einzige Religion durch-
gesetzt hat, sondern die bestehenden oder sogar neu hinzu-
kommenden Religionen (Islam, Christentum) tolerierte oder 
gar in sich aufnahm. 

Das Christentum hat viele Teile Asiens kulturell und poli-
tisch beeinfl usst. Die biblische Tradition enthält auch diesen 
Grundsatz: Innerer und äußerer Friede sind nur möglich, 
wenn die wesentlichen Rechtsgüter des Menschen und der 
Gemeinschaft gesichert sind.10 Nach dem Neuen Testament 
ist der Christ an die Rechtsordnung des Staates als eine sittli-
che Ordnung gebunden, sofern die Staatsorgane Frieden und 
Recht garan tieren. Zugleich ist eine Begrenzung des Staates 
enthalten: Er hat seinen Bereich, den er nicht überschreiten 
darf. Dieses Prinzip geht zurück auf eine Synthese von kos-
mischer und geschichtlicher Sicht im Friedensver ständ nis des 
Christentums. Die christliche Lehre sieht die Geschichte nicht 
einfach kosmisch, sondern interpretiert sie als Dynamik von 
Gut und Böse in fort schrei tender Bewegung, so J. Ratzinger.11 
Die Dynamisierung der Geschichte verdeu t licht die sittlichen 
Maßstäbe der Politik und zeigt die Grenzen der politischen 
Macht an. Hierfür ist das Leiden Christi von zentraler Bedeu-
tung. Der gekreuzigte Christus zeigt die Grenze staatlicher Ge-
walt an und zeigt, wo seine Rechte enden und der Widerstand 
im Leiden zur Notwendigkeit wird. 

Der Islam als gestaltende Kraft ist auch in Asien wichtig, be-
denkt man, dass die bevölkerungsstärksten islamischen Länder 
wie Indonesien, Bangladesch und Pakistan in Südost- bzw. Süd-
asien liegen.12 Auf der Grundlage der Moral des Korans war 
der Islam von Anfang an eine bewegende Kraft für eine soziale 
Reform mit dem Ziel, eine ethisch gerechte Gesellschaft zu 
schaffen. Für Muslime gehören Glaube, Wissen, gute Tat und 
Gerechtigkeit zusammen.13 Verantwortung für sich und ande-
re wird betont. Im weiteren Sinne bildet die Treue gegenüber 
Allahs Geboten die Grundlage der islamischen Sicht von Re-

8 Ebd.
9 Allerdings gibt es aus dem vergangenen Jahrhundert Beispiele, wo kriege-

rische Handlungen als Akte der Verteidigung der buddhistischen Kultur oder 
der Kultur Asiens gerechtfertigt wurden. Vgl. Franz-Johannes Litsch, »Der 
Beitrag des Buddhismus zur Überwindung der Gewalt,« Vortrag auf dem 
Seminar der Landeszentrale für Politische Bildung: »Brücken in die Zukunft 
Über den Zusammenhang von Religions- und Weltfrieden«, 20.4. 2002, Mag-
deburg.

10 Siehe Joseph Kardinal Ratzinger, Werte in Zeiten des Umbruchs. Die Her-
ausforderungen der Zukunft bestehen, Freiburg/Basel/Wien: Herder, 2005, 
S. 20. 

11 Die Dynamisierung der Geschichte schildert besonders das Buch Daniel. 
12 Klaus H. Schreiner (Hg.), Islam in Asien, Horlemann Verlag, 2001. 
13 Über die Grundlage des Islam, das Konzept »Frieden« im Islam siehe »The 

concept of freedom in Islam«, presented by the Al-Balagh Foundation, un-
ter: <http://home.swipnet.se/islam /articles/concept- freedom.htm>; Harun 
Yahya, »Der Islam ist nicht die Quelle des Terrorismus, sondern seine Lö-
sung«, unter: <http://www.harunyahya.com/de/artikel08_mainartikel.php> 
(12.8.2005).

gierung, nämlich, die Errichtung einer toleranten, gerechten 
und menschlichen Herrschaft. Für H. Yahya führt die Kombi-
nation der moralischen und sozialen Philosophie dazu, dass es 
in der Geschichte des Islams eine große Anzahl von gerechten, 
barmherzigen, demütigen und reifen Herrschern gab.14 

Asien weist konkurrierende geistliche Traditionen, Weltan-
schauungen und Glaubensbekenntnisse auf, für die sich 
der Positivgehalt von Frieden nur im Rückgriff auf ein je 
bestimmtes Politik- und Gesellschaftsverständnis festlegen 
lässt. Frieden wird in diesen Traditionen als kosmisches bzw. 
göttliches Ordnungsprinzip, als überhistorischer Ausdruck 
eines leidensfreien (Ideal-) Zustands begriffen. Je nach den 
moralisch-ethischen Grundannahmen und Normen des In-
dividuums sowie gesellschaftlichen Wertvorstellungen wird 
der Friedensbegriff unterschiedlich gefasst. Dabei handelt sich 
entweder um eine Kombination kosmischer und geschichtli-
cher Philosophie von Frieden und Krieg oder um einen dyna-
mischen Transformationsprozess mit dem Ziel der Schaffung 
einer gerechten Ordnung. 

3. Friedenserfahrungen und -modelle in Asien

Welche Friedenserfahrungen haben die einzelnen asiatischen 
Staaten in ihrer Staatsbildung gemacht und welche Modelle 
haben sich dort herausgebildet? Warum blieben große Staa-
ten mit enormen sozialen Spannungen und/oder ethnisch-
kul turellen Zerklüftungen wie beispielsweise Indien oder 
Indonesien, trotz der anhaltenden Konfl ikte in Teilgebieten 
(die Kaschmir-Frage in Indien sowie Aceh in Indonesien), von 
umfassenden Bürgerkriegen verschont?15

3.1 Das konfuzianische Modell

Die Lehre des Konfuzianismus strebt danach, eine ethische 
Sozialordnung zu bilden. Konfuzius suchte »politische Ord-
nung durch sittliche Ordnung« und »politische Harmonie 
durch moralische Harmonie beim einzelnen Menschen« zu 
erreichen. Der humanistische Gedanke, den Menschen am 
Menschen zu messen, verlangt, das wahre Selbst zu entde-
cken und mündet bei Konfuzius in die »Goldene Regel« der 
Gegenseitigkeit.16 Doch erst die Verbindung der Selbstverwirk-

14 Vgl. Harun Yahya, »Der Islam hat im Verlauf seiner ganzen Geschichte 
dem Mittleren Osten Frieden und Harmonie gebracht«, 
unter: <http://www.harunyahya.com/de/artikel15_islam.htm>. 

15 Allerdings hat sich die politische Lage in beiden Konfl ikten seit dem Früh-
sommer 2005 stark entspannt. Indien betrachtet Kaschmir inzwischen als 
bilaterales Problem und nicht mehr nur als innere Angelegenheit. Indien 
und Pakistan sind sich bewusst, dass ein Frieden in Kaschmir entscheidend 
ist für den Wachstumskurs ihrer Volkswirtschaften und für eine effi ziente 
Armutsbekämpfung ihrer Länder. Nach 29 Jahren Bürgerkrieg haben die 
indonesische Regierung und die Rebellen der Bewegung Freies Aceh (GAM) 
im August in Helsinki ein Friedensabkommen unterzeichnet. Das Friedens-
abkommen sieht eine Demilitarisierung der Rebellen und den Abzug in-
donesischer Truppen aus der Provinz vor. Siehe Christian Wagner, Jenseits 
von Kaschmir. Chancen einer Annährung zwischen Indien und Pakistan, 
SWP-Aktuell 46, Okt. 2004; Joachim Hoelzgen, »Der beklemmende Frieden«, 
Spiegel Online, 9.10.2005; »Friedensabkommen für Aceh unterzeichnet«, in: 
entwicklungspolitik online, 15.8.2005. 

16 Diese Regel (Schu) besagt: »Was du nicht willst, das man dir tu, das füge kei-
nem andern zu«. Siehe Robert E.  Allison, »The Golden Rule as the Core Value 
in Confucianism and Christianity: Ethical Similarities and Differences«, in: 
Asian Philosophy, Vol. 2, Nr. 2, 1992, S.173 – 85.

S+F (23. Jg.)  4/2005   |   217

Hasenkamp, Friedensmodelle in Asien   |   F O R U M

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:13:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216


lichung mit der sittlichen Ordnung oder Zucht führt zur »zent-
ralen Harmonie«. So ergäbe sich schließlich eine Gleichheit 
von Politik und Ethik.17 Dabei betonte Konfuzius vor allem 
die hohe Verantwortung des Herr schers. Mit dieser Ideal-
vorstellung eines ausge wogenen Humanismus lassen sich die 
Bedeutung und Problematik eines konfuzianischen Modells in 
drei Aspekten erfassen.

Das Gesellschaftsbild von Konfuzius orientiert sich an einem 
hierarchisch geglie derten Gemeinwesen, in dem jeder gemäß 
seiner Stellung eine bestimmte Funktion mit entsprechenden 
Verhaltensnormen wahrnimmt. Wie Kinder gegenüber ihren 
Eltern, so sind Niedriggestellte gegenüber Höhergestellten zu 
Gehorsam verpfl ichtet. Kindlicher Gehorsam und Loyalität 
bilden daher die Grundtugenden. Die Merkmale dieser auto-
ritären Kultur – Fleiß, Disziplin und Unterordnung – werden 
als asiatische Werte in die Wertedebatte eingebracht und pro-
pagiert.18 Allerdings steht das autoritäre Erbe der konfuzia-
nischen Ordnungs- und Rechtstradition im Widerspruch zu in-
ternationalen Normen und Prinzipien wie Rechtsstaatlichkeit 
und Menschenrechte. Das traditio nelle Gesetzesrecht Chinas 
stand im Dienste der Schaffung eines mächti gen Staates. Recht 
hatte in China kaum die Funktion des Schutzes individueller 
Freiheiten, weshalb ein traditionelles Misstrauen gegenüber 
institutionalisiertem formalem Recht existiert. Vor allem war 
der Ge danke einer Gleichheit vor dem Gesetz im Rahmen der 
konfuzianischen Soziallehre unvorstellbar, da Menschen als 
Träger ungleicher sozialer Rollen mit ungleichen Rechten und 
Pfl ichten verstanden wurden.19 

Ein weiterer Aspekt des konfuzianischen Modells ist die Wert-
schätzung für die Bildung. Konfuzius war anerkannt als der 
erste große Erzieher, der seine Schüler zu unermüdlichem 
Lernen antrieb.20 Die auch von den Bauern bis auf den heuti-
gen Tag geteilte Bewun derung für Bildung und Gelehrsamkeit, 
das traditionell respektierte Schul- und Bildungs system, die 
Hoffnung, über Prüfungen politischen und wirt schaf tlichen 
Erfolg zu erzielen, trugen und tragen dazu bei, das Prestige 
der Intellektuellen zu festigen, wie G. Paul schildert.21 F. Fuku-
yama hebt diesen Aspekt hervor, der in der Moderni sierungs-
theorie als demokratie fördernd angesehen wird.22 Bildung 
ermöglicht den sozialen Aufstieg im hierar chischen poli-
tischen und gesellschaftlichen System und erhöht dadurch die 
Chancen der Beteiligung an politischen Entschei dungen. Die 
Betonung der Bildung hat jedoch die Wertvor stellungen und 
Einsichten über Sitten in konfuzianischer Tradition verengt. 
Nicht selten sorgten und sorgen die höhere Bewertung der 
»konfuzia nischen« Gelehrten- und Beamten schicht für Miss-

17 Ebd.
18 Der frühere Premierminister Singapurs, Lee Kuan Yew, und der früherer Pre-

mierminister Malaysias, Mahathir bin Mohamad, propagierten in den 1990er 
Jahren ihre autoritäre Politik als »den asiatischen Weg«. Siehe Lee Eun-Jeung, 
»Asien und seine ›asiatischen Werte‹«, in: APuZ, Nr. 35 – 36, 25.8.2003, unter: 
<http://www.das-parlament.de/ 2003 /35_36/Beilage/001.html>.

19 Sebastian Heilmann, »Volksrepublik China: Regierungssystem und politische 
Entwicklungen«, unter: <http://www.phil-fak.uni-duesseldorf.de/ oasien/china/
info/bpb/china/ body_i_198_5.html>. 

20 »Lernen ist eine Tätigkeit, bei der man das Ziel nie erreicht und zugleich 
immer fürchten muss, das schon Erreichte wieder zu verlieren«. (Lunyu – Ge-
spräche 8.17).

21 Gregor Paul, »Traditionelle Kultur, nationales Wirtschaftssystem und 
internationales Geschäft Anmerkungen zum deutsch-chinesischen Mit- 
und Gegeneinander«, in: China-Journal, Ausgabe 1, 2002 – 04, unter: 
<http://www.dcg.de /paul/kultwirt.html>. 

22 Francis Fukuyama, »Ich oder die Gemeinschaft«, in: Die Zeit, 11. 11. 1999.

trauen und soziale Unruhe zwischen verschiedenen sozialen 
Schichten.23 

Schließlich ist der Aspekt der Diesseitsorientierung in der 
konfuzianischen Kultur zu erwähnen. Konfuzianismus war 
weniger eine politische Lehre als eine moralische Lehre der 
Selbst-Kultivierung24 zum Streben nach dem Wohl der Familie 
und der Gesellschaft bis zum guten Regieren des Staates und 
zur Friedensstiftung unter dem Himmel. Das Zusammenleben 
in ethischer Verantwortung gegenüber der gruppendefi nierten 
Gesellschaft spielte eine viel größere Rolle als Gottes- und Jen-
seitsglaube.25 Die konfuzianische Dies seits orien tie rung erklärt 
viel. Einerseits, da es keine Aussicht auf ein Leben nach dem 
Tod gibt, lebt man nur einmal hier und jetzt. Dies ist ein 
starker Ansporn, das Beste aus dem eigenen Leben zu machen. 
Andererseits erschwert die Diesseitsorientierung die gemein-
same Ausrichtung auf ein alle verbindendes Ziel. Die verbrei-
tete Rücksichtslosigkeit des digitalen Kapitalismus26 in China 
sowie die fehlende soziale Solidarität unter den Chinesen sind 
dadurch zu erklären. 

Die konfuzianische Tradition hat mit ihren autoritären Ele-
menten, massiven Investitionen in Bildung sowie Diesseitsori-
entierung eine wichtige Grundlage für die Wirtschaftsdynamik 
der Region geliefert. Dennoch fehlen gerade der konfuziani-
schen ethischen Ordnung konstruktive Auseinander setzungen 
mit Konzepten wie Gleichheit und Rechtsstaatlichkeit, wel-
che für die Bekämpfung struktureller Gewalt wie Ausbeutung, 
Ungerech ti gkeit und eine wachsende Kluft zwischen Arm und 
Reich von zentraler Bedeutung sind.

3.2 Das japanische Modell

Mit der Öffnung gegenüber westlichen Einfl üssen begann 
1868 in Japan die Epoche der Modernisierung. Nach den Schre-
cken des Zweiten Weltkrieges sowie seiner Kriegsverbrechen 
ist Japan mit seiner Friedens ver fassung durch wirtschaftlichen 
Wiederaufbau zu einem der reichsten demokra tischen Industrie-
staaten geworden.27 Japan war und ist vor allem wirt schaf t lich 
eine führende Macht in Asien. China, Taiwan, Südkorea und 
die südostasiatischen Länder (besonders Indonesien) sahen in 
Japan ein Modell für ihren wirtschaftlichen Modernisierung s-
prozess. Die dynamischen Entwicklungs prozesse in Süd- und 
Ostasien lassen sich mit dem Wildgänse-Modell erklären, in-
dem Japan mit seiner offensiven Entwicklungshilfepolitik, 
Auslands investitionen und kulturellen Diplomatie beim Auf-

23 Vgl. Paul, Traditionelle Kultur.
24 Der konfuzianische Idealmensch äußerte sich in der Erfüllung der überlie-

ferten Pfl ichten. Siehe Max Weber, Die Wirtschaftethik der Weltreligionen. 
Band I, Konfuzianismus und Taoismus, VIII Resultat: Konfuzianismus und 
Protestantismus (1915, 1920), unter: <http://www.china 1900.info/ gedanken/ 
weberstudie/8resultate.htm>.

25 Wie Konfuzius damals zur Frage nach dem Tod sagte: »Wenn man über das 
Leben nichts weiß, wie kann man dann etwas über den Tod wissen?« (Lunyu 
11.11) 

26 Die Digitalität des angeblich futuristischen Kapitalismus erweist sich rasch 
als hinlänglich bekanntes Novum. Beschleunigung wird durch den Einsatz 
von elektronischer Datenverarbeitung und vom Datentransfer erzeugt. Vgl. 
Peter Glotz, Kulturkämpfe im digitalen Kapitalismus, München: Kindler, 
1999. 

27 Japan darf laut seiner Verfassung von 1947 keine Armee unterhalten, doch 
gelten die »Selbstverteidigungskräfte« (SDF) als modernste Streitkräfte Asiens. 
Vgl. Karl Grobe, »Japans Verfassung wird umgeschrieben«, in: Frankfurter 
Rundschau, 15.4. 2005.

218   |   S+F (23. Jg.)  4/2005

F O R U M    |   Hasenkamp, Friedensmodelle in Asien

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:13:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216


holprozess seiner unterent wickel ten Nachbarn für die räum-
liche Expansion und die Vertiefung industrieller Zusammen-
arbeit in der Region eine Schlüsselrolle gespielt hat.28 

Den Grundstein für das Aufblühen der Wirtschaft Japans legte 
die Meiji-Reform in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. 
Kaiser Meiji erließ 1868 eine Verfassung, die sich an den mo-
dernen Grundsätzen der Gleichheit und Freiheit orientierte. Es 
folgte eine »Reform von oben« nach west li chem Vorbild, die 
sowohl die Bewahrung der Unabhängigkeit Japans als auch das 
Gleichziehen mit den anderen Großmächten zum Ziel hatte.29 
Die Lernprozesse, welche die Japaner bei ihrer begeisterten 
Begegnung mit dem Westen (Kultur, Demokratie und Markt-
wirtschaft) durchliefen, ermöglichten den Aufstieg Japans als 
regionale Macht. Gleichwohl stieß seine Großmacht-Poli  tik 
auf Grenzen und entfachte später mit seiner Politik des »Asien 
den Asiaten« den Pazifi kkrieg gegen die USA und ihre Alliier-
ten. Nach der Niederlage vermied es Japan, sich mit seiner 
kriegerischen Vergangenheit kritisch auseinander zu setzen.30 
Während Japan den Krieg positiv zu werten sucht, stößt das 
in Gesellschaft und Politik mangelnde Verantwortungsgefühl 
immer wieder auf verbitterte Reaktionen in Ostasien, sowohl 
in der Öffentlichkeit als auch auf der Regierungsebene.31 Auf 
der Haben-Seite stehen eher wirtschaftliche Faktoren: Die Ent-
wicklung Japans in der Nachkriegszeit sorgte sowohl für die 
Restruk turierung der japanischen Industrie als auch für die 
Industrialisierung seiner ostasiatischen Nachbarn und führte 
zu wirtschaftlicher Verfl echtung.

3.3 Das Indien-Modell

Trotz seiner Größe, verbreiteter Armut, starker sozialer und 
ethnisch-kultureller Zerklüftung und gewalttätiger Konfl ikte 
ist Indien seit seiner Unabhängigkeit im Jahre 1947 nicht im 
Krieg auseinander gebrochen. Indien gilt als demokratisch 
konsolidierter Staat. Zeichen seiner Kontinuität als Demo kratie 
sind das pluralistische Parteiensystem und die seit 1967 häufi -
gen Regierungswechsel.32 Zusammen mit China und Brasilien 
gehört Indien zu den sich schnell entwickelnden Ländern, 
obwohl marktwirtschaftliche Reformen erst 1985 begannen.

28 Das von Akamatsu entwickelte »wild-geese-fl ying pattern of economic 
growth« geht von der These aus, dass die wirtschaftliche Kommunikati-
on einer Nation mit Industrieländern die notwendige Voraussetzung ihrer 
Wirtschaftsentwicklung ist. Später bezieht Akamatsus Schüler Kojima die 
hinausgehenden Investitionen (FDI) fortgeschrittener Nationen ein und 
modifi ziert das Wildgänsemodell als »catching up product cycle theory«. 
Hwang Sun-Gil, Das Wildgänsemodell für Ost-Asien, Institut für sozialö-
konomische Handlungsforschung, Arbeitspapiere zur sozialökonomischen 
Ostasien- Forschung, Nr. 3. 1998.

29 Siehe Mark Hudson, Agriculture and language change in the Japanese 
 Islands. In: Peter Bellwood/Colin Renfrew, Examining the farming/language 
dispersal hypothesis, Cambridge, 2002, pp. 311 – 317.

30 Martin Fackler, »Japan struggles with legacy. Questions of legacy lingers on«, 
in: International Herald Tribune (IHT), 15.8. 2005, p. 5. 

31 In April 2005 gab es mehrere gewaltsame antijapanische Proteste in Südko-
rea und China. Auslöser der Proteste war ein kürzlich von Japan genehmigtes 
Schulbuch, in dem nach Ansicht Chinas und Koreas die Kriegsverbrechen 
Japans in China und Korea verharmlost werden. Die Demonstrationen führ-
ten zu einer neuen Belastung der Beziehungen zwischen China und Japan. 
»Tokio und Peking beharren auf gegenseitigen Entschuldigungen«, in: Spiegel 
Online, 18.4. 2005; Chikako Yamamotot, »Der unverstandene Nachbar«, in: 
TAZ, Nr. 7642, 18.4.2005, S 11. 

32 Die anhaltende Dominanz der die Unabhängigkeitsbewegung verkör-
pernden Kongresspartei machte bis 1967 Regierungswechsel auf na-
tionaler bzw. unionsstaatlicher Ebene unmöglich. Siehe Bertelsmann 
Stiftung, »Den Wandel gestalten. Ländergutachten: Indien«, unter:
<http://www.bertels mann-trans formation-index.de/46.0.html>. 

Als Stabilisierungsfaktor ersten Ranges im gelungenen wirt-
schaftlich-politischen Transformationsprozess Indiens ist die 
enorme gesellschaftliche Vielfalt zu erken nen. Laut J. Betz 
erschwerte die starke Fragmentierung die Heraus bil dung ge-
samtindischer Konfl iktlinien.33 Indien gilt als historisches 
Modell für Multikulturalität. Das Land ist die volkreichste 
Demokratie mit über 700 Volksgruppen, ebenso vielen Dia-
lekten und 30 Sprachen. Hier haben fast alle großen Religions-
gemeinschaften über Jahrhunderte in engster Nachbarschaft 
gelebt: Hinduismus, Christentum, Islam und Budd his mus. 
M. Gandhis Strategie des »zivilen Ungehorsams« durch »ge-
waltfreien Widerstand« verlieh Indien das Image, ein Vorbild 
religiöser Toleranz zu sein. Im Vergleich zum Nachbar- und 
Bürgerkriegsstaat Sri Lanka fallen in Indien die geringer ausge-
prägten Zerklüftungen und deren partielle Überlagerung auf. 
Inwiefern das multikulturelle Erbe des Landes für die Friedens-
stiftung von Bedeutung ist, hängt allerdings vom jeweiligen 
politischen Interesse ab, im gegebenen Fall davon, ob einem 
an der Stärkung kultureller Vielfalt oder vielmehr an der Her-
stellung von Homogenität gelegen ist.34 

Auch die Kontinuität des demokratischen Systems erweist 
sich als sozio-politisch förderlicher Faktor für eine friedli-
che Konfl iktbearbeitung. Von der Zerklüftung Indiens ging 
unter demokratischem Vorzeichen ein starker Zwang zu ei-
ner Politik der Mitte aus, für Säkularismus und sozialen Aus-
gleich. Mit seinem Föderalismus stellt Indien daher einen der 
wenigen leidlich funktionierenden Bundesstaaten der Welt 
dar, dem es gelang, regionalen Interessen und Loyalitäten le-
gale Ausdrucksmöglichkeiten zu verschaffen, separatistische 
Eliten einzubinden und periphere Konfl ikte zu mildern.35 
Die demo kra tische Kontinuität hat vor allem die Wende zur 
Markt wirtschaft begünstigt, die politisch geschickt, ohne 
übermäßige Eile und unter Schonung politisch wichtiger ge-
sellschaftlicher Gruppen sowie der Armen, umge setzt wurde – 
mit dem Ergebnis, dass keine ernst zu nehmende Gruppierung 
heute wirtschaftspolitisch den Status quo ante anstrebt.

Des Weiteren sind die Charakteristika der staatlichen Herrschaft 
sowie die daraus resultierende Ambivalenz zwischen Moder-
nität und Tradition zu erwähnen. Indiens Herrschaftssystem 
ist eine Mischung aus rationalen und charismatischen Elemen-
ten, wobei insgesamt der rationale Typus überwiegen dürfte.36 
Wenngleich die traditionalen Elemente (z. B. Herrschaft 
einer Kaste) eher auf der kommunalen Ebene vorkommen, 
scheint die Moderne in Indien gerade durch das gemischte 
Herrschaftssystem ein janusköpfi ges Gesicht zu zeigen. Die 
Moderne wird entweder als politisches Instrument genutzt (mit 
der Idee, dass der homogene Nationalstaat das notwendige 
Ambiente für Demokratie, Frieden und Wohlstand anbietet) 
oder als ein Projekt angestrebt. Pointiert gesagt konkurrieren 
heute in Indien zwei dominante Zweckdefi nitionen: Indien 
als »Einheit in Vielheit« (Nehru) und Indien als »homogener 
Einheitsstaat« (Sarvarkar). Welches Ziel sich durchsetzen wird, 

33 »Friedenserfahrungen in Asien, Afrika und Lateinamerika«, 
unter: <http://sicherheitspolitik.bundes wehr.de /2/14/4.php>.

34 Michael Gottlob, »Leitkultur am Ganges? Geschichtspolitik und Revision-
ismus in Indien«, in: Internationale Schulbuchforschung, Nr. 23, 2001, S. 
465 – 476. 

35 Friedenserfahrungen in Asien, Afrika und Lateinamerika, a.a.O.
36 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Teil I, Kap. III, Die Typen der 

Herrschaft, 1922.

S+F (23. Jg.)  4/2005   |   219

Hasenkamp, Friedensmodelle in Asien   |   F O R U M

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:13:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216


hängt davon ab, inwieweit es den jeweiligen Vertretern der 
beiden »Projek te« gelingt, ihre Mittel möglichst effektiv dafür 
einzusetzen (Mobilisierung von Unter stützung, Zuteilung von 
Wohlfahrtschancen, außenpolitischer Erfolg etc).37

Die multikulturelle Tradition und die gesellschaftliche Fragmen-
tierung, das solide demokratische System sowie das gemischte 
Herrschaftssystem stellen wichtige Faktoren für die ge lungene 
Transformation Indiens dar. Allerdings kann das indische Frie-
densmodell durch innenpolitische Faktoren (den stärker wer-
denden religiös-politischen Fundamentalismus und die relativ 
ineffi ziente Armutsbekäm pfung) gefährdet werden.38 

3.4 Das Indonesien-Modell

Indonesien verdient nicht nur wegen seiner Größe und geo-
strategischen Bedeutung Aufmerksamkeit, sondern auch wegen 
der spezifi schen Ausprägung, die der Islam hier genommen 
hat. Er weist vielfältigere Erscheinungsformen und größere 
Toleranz auf als dies in einigen arabischen Staaten der Fall 
ist.39 Vor allem seit den Wahlen vom Juni 1999 befi ndet sich 
Indonesien auf dem Weg der demokratischen Transformation. 
Die Wahlen 2004 erwiesen sich als Durchbruch zur Demokra-
tie.40 Der in den späten 1960er Jahren begonnene wirtschaftliche 
Transformationsprozess ging dem politischen voraus und ver-
half Indonesien zum Aufstieg von einem der ärmsten Länder 
der Welt zu einem »lower-middle income country«. 

Eines der wichtigsten Charakteristika und zugleich eine He-
rausforderung für Indonesien ist das Zusammenleben in multi-
kulturellen Gemeinschaften. Für B. Tibi verkörpert Indonesien 
ein Modell, in dem verschiedene religiöse und kulturelle Ge-
meinschaften einander respektieren und friedlich miteinan-
der leben.41 Im scharfen Kontrast zur Türkei gewährleistet die 
auf der Pancasila gründende Verfassung Kultusfreiheit für die 
anerkannten Religionen (Islam, Christentum, Buddhismus, 
Hinduismus). Obwohl der Islam während des Freiheitskampfs 
gegen die holländische Kolonialherrschaft identitätsstiftend 
wirkte, spielte er in der Verfassung nach der Unabhängigkeit 
1945 eine vergleichsweise unbedeutende Rolle.42 Auch haben 
die Erfahrungen mit den freien Wahlen seit 1999 gezeigt, dass 
der politische Islam bislang keine breite Basis hat. 

Des Weiteren setzt Indonesien mit seinem Demokrati-
sierungsprozess ein unver wech sel bares Signal, dass der Islam 
demokratiefähig ist.43 Nach Ansicht N. Othmans sind die In-
donesier den Malaysiern in Bezug auf das islamische Denken 

37 Andreas Metzger, »Ist Indien ›modern‹? Max Weber und die indische Politik«, 
unter: <http://parapluie. de/  archiv/   indien/weber/> (24.08.05). 

38 »Frieden ist nicht alles, aber ohne Frieden ist alles nichts«, St. Johanne Frie-
denstage 2002 am Beispiel Indien, SoliTat, INTERSOL, Dez. 2002; Klaus Schä-
fer, »Religionsfreiheit in Indien unter Druck«, Evangelischer Missionswerk 
in Deutschland, 30.8.2005 

39 »Aktuelle Situation in der islamischen Welt«, Bundeszentrale für politische 
Bildung, unter: <http://www.bpb.de/publikationen/ NVSS5G,0,0, Aktuelle_
  Situation_der_ islamischen_Welt. html>.

40 Bertelsmann Stiftung, »Den Wandel gestalten. Ländergutachten: Indone-
sien«; Moritz Kleine-Brockhoff, Indonesien: Durchbruch für die Demokratie, 
Friedrich Ebert Stiftung-Analyse, Dez. 2004.

41 Bassam Tibi, »Indonesia, a Model for the Islamic Civilization in Transition 
to the 2lst Century«, in: FAZ, 27.10. 1995.

42 Vgl. Infodienst Indonesien und Osttimor Nr. 29, Mitte Juli – Ende September, 
2004. 

43 Arnfrid Schenk, »Geht doch. Indonesien hat einen neuen Präsident  gewählt«, 
in: Die Zeit, 21.9.2004.

und die intellektuelle Kultur um Lichtjahre voraus. Den In-
donesiern ist gelungen, durch kritische und holistische An-
sätze dem Islam einen Modernisierungsimpuls zu geben. Als 
Beispiel nennt Othman die Erfahrun gen in den islamischen 
Dorf- und Gemeindeschulen. Dort sieht man in den isla-
mischen Rechtsgelehrten mehr als religiös versierte Gelehrte, 
nämlich eine kulturelle und soziale Kraft.44 Merkmale des in-
donesischen Islam, der sich zwischen Modernisten und Tra-
ditionalisten bewegt und günstig für die demokratische Ent-
wicklung ist, sind Toleranz, soziale Mobilität und Achtung 
vor dem Gesetz. Gerade im Verbund mit traditioneller südost-
asiatischer Harmonie- und Konsenskultur haben diese Merk-
male dazu beigetragen, den Spielraum für Islamisten erheblich 
einzuschränken, so G. Schubert. Gleichzeitig haben sie einen 
Beitrag zum Überleben der demokratischen Institutionen und 
Verfahren in Indonesien geleistet, trotz vieler Rückschläge.45

Allerdings bleibt unklar, inwiefern eine Kombination wirt-
schaftlicher Konsolidierung und praktizierter Toleranz als 
Friedens modell nicht nur für die islamische Zivilisation, son-
dern auch für die Verständigung zwischen Kulturen dienen 
kann. Angesichts der Dominanz konservativer Interessengrup-
pen und ethnischer, religiöser und regionaler Konfl iktlinien 
befi ndet sich die indonesische Demokratie immer noch in 
einer prekären Situation. S. Anwar spricht von einer schlei-
chenden Islamisierung, in der einige Regionen mittels ihres 
Autonomie-Rechts das Scharia-Gesetz forciert haben (z. B. 
West-Java und Madura). Religion wird leicht als politisches 
Instrument populistischer Bewegungen missbraucht.46 

3.5 Das wirtschaftliche Integrationsmodell

Handelsdaten zeigen, dass die Jahre 1970 – 2000 durch den 
weltwirtschaftlichen Aufstieg Ostasiens und zunehmende in-
nerasiatische Handelsintegration geprägt waren.47 Ein neues 
Zentrum der Weltwirtschaft bildet sich heraus: China. Die 
wachsende wirtschaftliche Bedeu tung der ASEAN-Staaten hat 
mehr mit der Dynamik Ostasiens als mit dem ASEAN-Regel-
werk zu tun.48 Vor allem Indien hat 2004 einen Meilenstein 
erreicht: Sein Handelsvolumen mit den Ländern der asiatisch-
pa zi fi schen Region überholte erstmalig dasjenige mit seinem 
US- und seinen europäischen Handelspartnern zusammen.49 
Asien ist eine Region mit großer ökonomischer Dynamik und 
Kooperation geworden, d. h. wesentliche Bedingungen für 
Integration sind vorhanden. Neben der Frage nach der Form 
(Freihandelsabkommen oder verstärkte Institutionalisierung 
mit einheitlicher Währung) stellt sich die nach der Mach-
barkeit.

44 Martina Sabra, »Der Prophet war für die Gleichberechtigung«, Interview mit 
Norani Othman, in: E+Z, 07/2005.

45 Gunter Schubert, Wie demokratiefähig ist der Islam? Konrad Adenauer 
 Stiftung e.V. Archive, unter: <http://www.kas.de/db_files/dokumente/
auslandsinformationen/7_dokument_dok_pdf_250_1.pdf>.

46 Michael Vatikiotis, »Islamizing Indonesia«, 3 – 4. 9. 2005, in: IHT, S. 5; Seba-
stian Braun/Felix Heiduk/Kay Möller, »Indonesien: Demokratie, Regierbar-
keit und nationaler Zusammenhalt«, SWP-Studie/S 06, Feb. 2005. 

47 Patrick Ziltener, Ostasiatische oder pazifi sche Handelsdynamik? Eine Analyse 
von UNCTAD-Handels daten, 1970 – 2000, MPIfG Working Paper 02/9, Juli 
2002.

48 Ebd.
49 Anand Giridharadas, »Rising India remains torn between East and West«, 

in: IHT, 15.8. 2005, S. 7.

220   |   S+F (23. Jg.)  4/2005

F O R U M    |   Hasenkamp, Friedensmodelle in Asien

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:13:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216


Zwei Variationen stehen zur Debatte. Die Idee Greater China als 
Wirtschaftsraum für Entwicklung und Wachstum steht für eine 
Struktur mittels verstärkter Handels- und Kapitalbeziehungen 
zwischen ethnischen Chinesen im geografi schen Raum von 
Festlandschina, Hongkong, Macao, Taiwan bis zu den süd-
ostasiatischen Staaten. Das Konzept ist, so seine Verfechter, 
international wettbewerbs fähig, lässt die intrare gionalen 
Entwicklungspotentiale zum Tragen kommen und wird den 
Veränderungen der politischen Rahmenbedingungen gerecht. 
Diese Idee stößt auf normative und praktische Probleme.50 
Hier hat der Begriff oft den Beigeschmack einer »imperialen«, 
maßgeblich mit China assoziierten Pax Sinica, die den nicht-
chinesischen Anrainerstaaten (Südkorea und Japan), aufge-
zwungen wird. Auch sind politische Faktoren entscheidend 
für seine ge samte Entwicklung. Dazu gehören die Ostasien-
politik der USA, das Verhältnis zwischen den USA und China, 
die japanisch-chinesischen Beziehungen, die Entwicklung in 
Russland, das Verhältnis zwischen Indien und China sowie 
zwischen Indien und Pakistan, die Entwicklung auf der ko-
reanischen Halbinsel und die Taiwan-Frage. Zudem ist durch 
die verstärkte wirtschaftliche Integration sowie die daraus fol-
gende gegenseitige Abhängigkeit ein Steuerungsproblem für 
die jeweiligen Regierungen entstanden.51 

Als zweites Konzept stellt sich seit Anfang der 1990er Jahre 
die Idee einer asiatischen Freihandelszone. Sie fördert ihren 
Anhängern zufolge das wirtschaftliche Wachstum, stärkt die 
Wirtschaftsposition Asiens (gegenüber EU und NAFTA) und 
erhält Frieden, Stabilität und Wohlstand. Die Herausbildung 
regionaler Kooperationsmechanismen in Gestalt der East Asia 
Economic Group (EAEG) und später des East Asian Economic 
Caucus (EAEC) bis zur ASEAN-Plus-Three (China, Japan und 
Südkorea) hat gezeigt, dass die asiatischen Akteure ihre Ge-
meinsamkeiten im Hinblick auf geteilte Interessen und Kon-
fl ikte bewusst wahrnahmen und anzupacken versuchten.52 
Allerdings kommt die Regionalisie rung Ostasiens politisch 
und institutionell nur schleppend in Gang. Die Gründe sind 
ökonomischer und politischer Natur. Strukturelle Disparitäten 
in der Region, Unterschiede der politischen Systeme, krasse 
Ungleichheiten in der Einkommensverteilung sowie in der 
sektoralen Entwicklung der Volkswirtschaften haben Liberal-
isierungs-Verein barun gen deutlich erschwert. Politisch pikant 
war nicht nur die vorgeschlagene Führungsrolle Japans im 
EAEC, die besonders Südkorea nicht goutieren konnte. Aus 
Sicht der meisten ostasiatischen Staaten gilt vor allem unter 
ökonomischen Gesichtspunkten der Ausschluss der USA und 
Australiens als unzumutbar. Hinzu kommt Dissens über die 
Rolle der ASEAN-Plus-Three und eines Führungslandes. Malay-
sia und China neigen dazu, einen ostasiatischen Block gegen 
die USA und die NAFTA zu instrumen talisieren. Japan hinge-

50 Über die Idee Greater China siehe Elena Meyer-Clement/Gunter Schubert, 
Greater China – Idee, Konzept und Forschungsprogramm, Greater China 
Occasional Papers No 1, Okt. 2004, Universität Tübingen; Carsten Hermann-
Pillath, »Festlandfi eber«: Politisch-ökonomische Aspekte der Beziehungen 
Taiwans zum chinesischen Festland, Gerhard-Mercator-Universität GH Du-
isburg. 

51 Vgl. Hermann-Pillath, Festlandfi eber, ebd. 
52 Die Gemeinsame Erklärung zum ASEAN-Plus-Three-Gipfel in Manila 1999 

hält fest, dass das Gipfelforum nach Möglichkeiten der Kooperation sucht. 
Vgl. Markus Hund / Nuria Okfen, Vom East Asian Economic Caucus (EAEC) 
to ASEAN-Plus-Three, unter: <http://www.politik.uni-trier.de /forschung/ 
coll_1.pdf>; M. Mayer, Wechselkurspolitik und Wachstumsstabilität in Süd-
Ostasien, Trends East Asia, Studie Nr. 4 (Juni 2004). 

gen reagiert sehr sensibel auf Widerstand seitens der USA und 
kann oft seiner angestrebten Rolle in Ostasien nicht gerecht 
werden.53 Obgleich China regionale Vormacht werden will, 
ist es momentan nicht in der Lage, sein eigenes Innovations-, 
Produktions- und Dienstleistungssystem zu entwickeln und in 
Asien und der Welt zu verbreiten. Immerhin bietet das tech-
nologisch starke Japan seinen Nachbarn Stimuli an und gilt 
deshalb als ökonomisch wichtiger als China.

4. Frieden schaffen in Asien – Aufarbeitung der 
Vergangenheit als Priorität

Die Analyse der wichtigsten Modelle zeigt, dass Asien zwar 
positiv zum Frieden beigetragen hat, der Region jedoch eine 
umfassende Defi nition der Bedeutung Asiens in der Welt fehlt. 
Die Beziehungen der asiatischen Länder zueinander sind 
hauptsächlich von der Wirtschaft und dem weltpolitischen 
Geschehen diktiert worden.

Die Würdigung der Modelle richtet den Blick auf ihre poli-
tische Tauglichkeit, die Probleme des jeweiligen Modells und 
nicht zuletzt auf ihren Umgang mit kollektiver Erinnerung. 
Denn diese Modelle mit ihrer starken Betonung der Harmo-
nie stoßen sich an einer mangelhaften Praxis, die auch jüngst 
wieder für teils gewalttätige Konfl ikte sorgte (antijapanische 
Übergriffe in China und Südkorea). Weit weniger als etwa 
Westeuropa hat Asiens Bevölkerung Erfahrungen mit Gewalt 
aufklärend und konstruktiv verarbeitet, weder im Inneren 
(etwa die Verantwortung der eigenen Regierung für die Millio-
nen Opfer des »Großen Sprungs« oder der »Kulturrevolution« 
in China und des Massenmordes an bis zu einer Million mut-
maßlicher Kommunisten unter dem jungen Suharto-Regime) 
noch in den Außenbeziehungen (Japans Umgang mit seiner 
Aggression während des Zweiten Weltkrieges bzw. Nanking-
Massaker und Zwangsprostitution). Peking blockiert die Erin-
nerung im Inneren und damit auch die offen-konstruktive 
Aufarbeitung der Beziehung zu Japan. 

Gründe für das Fehlen einer kritischen, systematischen und 
versöhnlichen Aufarbeitung der eigenen und gemeinsamen 
Vergangenheit liegen nicht zuletzt in der Großmachtpolitik 
und den Überresten der Mentalität des Kalten Krieges. Trotz 
der Blockfreienbewegung hat sich das heterogene Asien grund-
sätzlich am dominierenden geopolitischen Diskurs orientiert 
und entsprechend reagiert. Ihm fehlt bisher eine autonome 
regionale Sicht und Programmatik, um politische Solidarität, 
wirtschaftliche Zusammenarbeit und sozial-kultu relle Bezie-
hungen in der Region zu entwickeln. Das wirft einen Schatten 
auf die Chancen Asiens, zum Weltfrieden beizutragen. So ist 
bei der Schilderung der Modelle und ihrer wünschenswerten 
Weiterentwicklung besonders darauf zu achten, welchen Platz 
sie der Erinnerung zuweisen.

53 Ebd.

S+F (23. Jg.)  4/2005   |   221

Hasenkamp, Friedensmodelle in Asien   |   F O R U M

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 07:13:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2005-4-216

