
Suizid machtkritisch verstehen. Intersektionale Perspektiven 
in/ex Therapie und Beratung 

Shrank Dernbach

In meinem Beitrag möchte ich dazu einladen, die sogenannte „Suizidalität“ 
als soziale Kategorisierung intersektional mitzudenken. Hierzu führe ich 
in aktuelle dekoloniale und suizidismuskritische Analysen ein, welche die 
Unterdrückung suizidaler Menschen in bestehenden Machtverhältnissen 
verorten. Ich befrage therapeutische und beraterische Praxis kritisch mit 
Blick auf ihre Verstrickung in diese Machtverhältnisse. Abschließend plä­
diere ich für eine Befreiung suizidaler Erfahrungen aus therapeutischen 
Kontexten und für ein Empowerment zu einer gemeinschaftlichen Unter­
stützungspraxis.1

In westlichen Gesellschaften basiert der Umgang mit sogenannter 
„Suizidalität“ auf einem medizinischen Ansatz der Intervention und Prä­
vention. Strukturelle Gründe für Suizide werden hierin zumeist entthema­
tisiert (Chamberlin, 1988; X & polanco, 2022). Darüber hinaus wurde in 
diskriminierungskritischen Ansätzen die spezifische Diskriminierung und 
Gewalt, die suizidale Menschen erfahren, bislang noch nicht berücksichtigt 
(Baril, 2020). Ein intersektionaler Ansatz ist vor diesem Hintergrund aus 
mehreren Gründen bedeutsam. Erstens ermöglicht Intersektionalität, die 
Komplexität und Vielfalt suizidaler Erfahrungen zu verstehen und das 
Zusammenwirken von Machtsystemen in diesen Erfahrungen zu begrei­
fen. Zweitens ermöglicht ein intersektionaler Ansatz suizidalen Menschen, 
die eigenen Erfahrungen als nicht bloß persönliches Problem zu sehen. 

1 Existierende betroffenenkontrollierte Kontaktmöglichkeiten: Alternatives to Suicide 
Gruppen (mehrmals wöchentlich online, Englisch): https://wildfloweralliance.org/
alternatives-to-suicide/, Beratung des Bundesverbandes Psychiatrie-Erfahrener e. V. 
zu Krisenbewältigung, Rechten Psychiatrie-Erfahrener, Psychopharmaka u. a., Mo–Fr: 
+49 234 6870 5552, zum Schwerpunkt Suizidgedanken So 15–18h: +49 234 7089 0510. 
Nicht betroffenenkontrollierte Kontaktmöglichkeiten, die rund um die Uhr erreichbar 
sind: Deutschland: Telefonseelsorge 0800 111 0 111 (evang.), 0800 111 0 222 (kath.), 
Hilfetelefon Gewalt gegen Frauen 116 106, Terminservicestelle/ärztl. Bereitschaftsdienst 
116 117; Österreich: Telefonseelsorge 142, Frauenhelpline 0800 222 555, Männernotruf 
0800 246 247; Schweiz: Telefonseelsorge „Dargebotene Hand“ 143, Kinder und Jugend­
liche: Pro Juventute 147.

199

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://wildfloweralliance.org/alternatives-to-suicide/
https://wildfloweralliance.org/alternatives-to-suicide/
https://doi.org/10.5771/9783748940104-199
https://wildfloweralliance.org/alternatives-to-suicide/
https://wildfloweralliance.org/alternatives-to-suicide/


Dies kann Verbindung stiften und zum Handeln ermächtigen. Drittens 
hat ein intersektionaler Ansatz das Potenzial, Einsicht in Zusammenhänge 
zwischen Macht und Leiderfahrungen zu entwickeln. Diese Einsicht ist 
eine wichtige Bedingung für die Linderung von Leid. Die machtkritische 
Perspektive, die ich in meinem Text erarbeite, ist relevant für Therapeut:in­
nen und Berater:innen, weil diese den Auftrag haben, Leid zu lindern, 
während sie zugleich selbst in Leid verursachende Strukturen verstrickt 
sind. Die machtkritische Perspektive ist außerdem hoffentlich relevant für 
Communities, die nach Alternativen zu etablierten Hilfsangeboten suchen 
oder diese bereits praktizieren. Meine wichtigsten Leser:innen sind jedoch 
suizidale Menschen: Wenn Texte wie dieser dazu beitragen, zu wissen, dass 
wir nicht allein sind, dann ist das bereits das Wichtigste, was passieren 
kann.

Mein Verständnis von Intersektionalität

Intersektionalität wurde als Metapher, Heuristik und Paradigma von 
Schwarzen Feministinnen entwickelt, um ihre politische Marginalisierung 
zu verstehen (Collins, 2019; Combahee River Collective, 2014 [1977]). Die­
se intellektuelle Arbeit war und ist so genial, dass sie von einem weiten 
Publikum aufgegriffen wird (Cho et al., 2013). In weißen akademisierten 
Räumen wurde und wird sie reinterpretiert und vereinnahmt (Gutiérrez 
Rodríguez, 2011). Nach hornscheidt (2014) ist hierfür vor allem der Stand­
punkt weißer Gender Studies taktgebend: Intersektionalität wurde vom 
weißen ableisierten Standpunkt aus als eine Ergänzung von Differenzkate­
gorien interpretiert und dadurch entkomplexisiert. Auch die akademische 
Psychologie ist prädestiniert dafür, Intersektionalität zu verzerren. Denn 
ihre variablenbasierte Forschung hat das Ziel, Komplexität zu reduzieren 
und „objektiv“, also vermeintlich unabhängig von der forschenden Person, 
Wissen zu produzieren. Daher verfolge ich keinen psychologischen Ansatz 
von Intersektionalität. Ich folge in meinem Verständnis von Intersektionali­
tät den Leitprämissen, die die Schwarze Feministin und Soziologin Patricia 
Hill Collins herausarbeitete. Nach Collins (2019, S. 44) streben intersektio­
nale Analysen ein Verständnis an, (1) wie Machtsysteme einander konstitu­
ieren, (2) wie diese Interdependenzen von Machtsystemen interdependente 
soziale Ungleichheiten produzieren, (3) wie die eigene soziale Verortung 
die Erfahrungen und Perspektiven von Individuen und Gruppen prägt und 

Shrank Dernbach

200

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199


(4) wie soziale Probleme in lokalen, regionalen, nationalen oder globalen 
Kontexten durch eine intersektionale Analyse adressiert werden können.

Vorbemerkungen zur Sprache

Ich verwende einige Begriffe mit und einige ohne Anführungszeichen. Ich 
schreibe etwa von „Suizidalität“ in Anführungszeichen, um mich von der 
klinischen Lesart dieses und anderer Wörter abzugrenzen. Ich schreibe von 
suizidalen Menschen ohne Anführungszeichen im Sinne eines reclaiming – 
als Selbstbezeichnung, die sich nicht mehr auf therapeutische Denkarten, 
sondern auf individuelles und kollektives Erfahrungswissen und Selbstbe­
stimmung bezieht. Ich folge in meinem Beitrag nicht der Logik der Sui­
zidprävention und gehe nicht der Frage nach, wie suizidalen Menschen 
„geholfen“ werden kann. Stattdessen adressiere ich die problematischen 
Verhältnisse, mit denen sich suizidale Menschen konfrontiert sehen.

Die Diskriminierung suizidaler Menschen intersektional verstehen

Ich bin 18 Jahre alt und renne verzweifelt über die Flure der Geschlosse­
nen einer psychiatrischen Anstalt. Mir wurde vor einigen Minuten ein 
Fax der Ordnungsbehörde in die Hand gedrückt, in dem auf einem 
Vordruck angekreuzt ist:
X geisteskrank
X eine Gefahr für sich selbst
X eine Gefahr für die öffentliche Sicherheit und Ordnung
Nach Hessischem Freiheitsentziehungsgesetz wird darin meine „soforti­
ge Ingewahrsamnahme“ angeordnet. Ich versuche, jemanden vom Perso­
nal zu sprechen, um herauszufinden, was mit mir geschieht und was 
ich für meine rechtliche Verteidigung tun kann. Als Entgegnung ernte 
ich Augenrollen oder abschätziges Grinsen. Diese Erfahrung, nicht mehr 
als Mensch wahrgenommen zu werden, ist für mich völlig neu und 
verstörend. In den folgenden Stunden und Tagen habe ich zunehmend 
das Gefühl, wahnsinnig zu werden und aufzuhören, zu existieren.

Mit dieser biografischen Rückblende möchte ich die Verbindung zwischen 
der Kriminalisierung und der Pathologisierung von „Suizidalität“ aufzeigen. 
Ich möchte spiegeln, wie hierdurch Erfahrungen von Wahnsinn erzeugt 
werden, die wiederum Anlass zu noch drastischerer Intervention geben 

Suizid machtkritisch verstehen

201

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199


können. Insbesondere möchte ich die Bedeutsamkeit meines weißen Stand­
punkts sichtbar machen, von dem aus die Erfahrung psychiatrischer Ge­
walt einen Bruch darstellt, den ich nicht als universell annehmen kann.

Hätte ich mein Hadern mit dem Sinn des Lebens an einem anderen Ort 
oder in einer anderen Zeit durchlebt, hätte ich von meiner Umgebung eine 
völlig andere Antwort darauf erhalten. Unbestimmt viele Konzeptionen 
von Selbsttötung wurden im Zuge der Kolonialisierung ausgelöscht, wie 
Trisha X und marcela polanco (2022) aufzeigen. Epistemizide, also die 
Auslöschungen von Wissen, waren die Bedingung für die Vorherrschaft 
einer westlich-männlichen Konzeption von Wissen (rational-wissenschaft­
lich, technologisch-methodisch, vermeintlich objektiv) als Bestandteil des 
kolonialen Machtsystems (Ndlovu-Gatsheni, 2018). Daher schreiben X und 
polanco (2022) konsequent von Euro-Suizid, um widerzuspiegeln, dass 
Europa die „suizidale Person“ und „Wissen über Suizid“ (ebd., S. 127) 
erfand. Ebenso wie Race und Gender verstehen sie Euro-Suizid nicht 
als Zustand (ebd., S. 126 f.), sondern eingebettet in ein Machtsystem, das 
rassifizierte, vergeschlechtlichte und suizidale Körper hervorbringt, deren 
Sein und Ableben es verwertbar macht. Die Konstruktion des Euro-Sui­
zids als Symptom einer Pathologie im Individuum ermögliche es, die 
menschenfeindlichen Bedingungen der europäisierten Welt zu verschleiern 
(ebd.; vgl. Lauff, 2020). Der Euro-Suizid in seiner spezifischen Konzeption 
sei zugleich hoch profitabel für Institutionen wie Universitäten, für die 
Psy-Professionen2 und die Publikationsindustrie. Forscher:innen, Thera­
peut:innen, die euro-suizidale Person und Fakten können als Güter für den 
„Weltmarkt des Wissens“ (X & polanco, 2022, S. 128) verstanden werden. 
Vorstellungen von Race, Gender und dem Euro-Suizidalen können also 
nicht getrennt vom kapitalistischen System gedacht werden und sind nie 
neutrale Beschreibungen der Realität. Diese Sichtbarmachung des Stand­
punkts, von dem Wissen über Suizid in die Welt gebracht wurde, ermöglicht 
es, die Abhängigkeit dieser Wissensbestände von konkreten epistemischen, 
identitären und ökonomischen Interessen nachzuzeichnen.

Weitere Ansatzpunkte für ein neues Verständnis von Suizid finden sich 
in Alexandre Barils (2018, 2020) Theoretisierung von Suizidismus. Mit 
diesem Begriff benennt er die spezifische Unterdrückung, die suizidale 
Menschen erfahren. Eine Übersicht über die Ebenen von Suizidismus gebe 

2 Zu den Psy-Professionen zählen neben dem Kern aus Psychologie, Psychiatrie und 
Psychotherapie alle Professionen, die sich auf Psy-Wissen beziehen und von ihm 
profitieren, wie Soziale Arbeit, Pädagogik, Ergotherapie, psychiatrische Pflege.

Shrank Dernbach

202

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199


ich in Tabelle 1. Baril betont, dass unsere gegenwärtigen Verständnisse von 
Suizid aus nichtsuizidalen Perspektiven stammen. Aus nichtsuizidalen Per­
spektiven gilt Suizid(alität), anders als Nichtsuizid(alität), als erklärungsbe­
dürftig, d. h., „nichtsuizidale Menschen wundern sich ständig, warum sui­
zidale Menschen suizidal sind und was (in ihnen oder in der Gesellschaft) 
geändert werden kann, sodass sie wieder der nichtsuizidalen Norm ent­
sprechen“ (Baril, 2020, meine Übersetzung). Baril sieht dem Suizidismus 
eine „Anordnung zu leben und zu Zukunft“ (ebd., meine Übersetzung) 
zugrunde liegen. Anhand dieses Imperativs analysiert er die Verschränkung 
von Suizidismus mit Ableismus. Sterbehilfe wird beispielsweise in vielen 
Ländern Menschen gewährt, die nach kapitalistischen, ableistischen und 
ageistischen Normen als „nicht wiederherstellbar“ gelten. Die normative 
Legitimierung des Suizidwunschs gehe also mit einer Abwertung gewisser 
Leben einher. Suizidwünsche nicht körperlich kranker und nichtbehinder­
ter Menschen gälten im Gegensatz dazu als irrational und falsch. Auf der 
Basis dieser Delegitimierung von Sterbeabsichten würden Diskriminierung 
und Gewalt gegen suizidale Menschen gerechtfertigt (ebd.). Menschen, die 
Sterbewünsche als Reaktion auf lebensfeindliche Gewaltstrukturen entwi­
ckeln, erhalten oft durch Polizei und Psychiatrie die dazu widersprüchliche 
Botschaft, dass ihr Leben nun wiederum durch Gewalt erhalten werden 
soll. Widersprüchlichkeit stellt nach Mai-Anh Boger (2020) ein inhärentes 
un_logisches Merkmal von Diskriminierung dar.

Ebenen von Suizidismus nach Baril (2020) mit eigenen Beispielen

Ebene 
(Baril, 2020)

Allgemeine Beispiele Therapie- und Beratungskontext

Epistemisch Das Wissen suizidaler Menschen 
gilt als nicht relevant, um Suizid 
zu verstehen (Webb, 2010).

Suizidale Menschen werden (z. B. in 
Form von Fallbeispielen) zu Wissensob­
jekten gemacht.

Normativ Die Überzeugung, dass Suizid 
abnormal und falsch ist (Baril, 
2020).

Die Überzeugung, dass gegen Nichts­
einwollen etwas getan werden muss.

Diskursiv Menschen, die aktuell suizidal 
sind, kommen als Sprecher:innen 
nicht vor (Baril, 2020).

Je ernster der Sterbewunsch ist, desto 
weniger ist ein Gespräch darüber mög­
lich.

Sozial Das Outing als suizidal kann so­
ziale Beziehungen kosten.

In stationären Kontexten werden Ge­
spräche unter Nutzer:innen über suizi­
dale Erfahrungen unterbunden.

Tabelle 1

Suizid machtkritisch verstehen

203

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199


Ebene 
(Baril, 2020)

Allgemeine Beispiele Therapie- und Beratungskontext

Rechtlich In einigen Ländern ist Suizid kri­
minalisiert.
In anderen Ländern kann sui­
zidales Verhalten gewaltsame 
Grundrechtseingriffe zur Folge 
haben.

Professionelle berufen sich auf das Ge­
setz, wenn sie den Willen suizidaler 
Menschen übergehen.
Angst vor Konsequenzen bei Beachtung 
des Willens suizidaler Menschen.

Politisch Nicht-suizidale Menschen ma­
chen Gesetze (z. B. Sterbehil­
fe, Psychisch-Kranken-Gesetz, 
Betreuungsrecht).

Psy-Professionelle definieren im Rah­
men ihrer (berufs-)politischen Arbeit, 
was für suizidale Menschen gut sei.

Ökonomisch Suizidversuche können – auch 
ohne Rechtsgrundlage – Job- und 
Wohnungskündigungen zur Fol­
ge haben (Stefan, 2016).

Konsequenzen von Zwangsunter-brin­
gungen für Job und Wohnung werden 
nicht berücksichtigt.

Medizinisch Psychopathologisierung und me­
dizinische Gewalt.
Fehlender Zugang zu medizini­
scher Sterbehilfe für viele suizida­
le Menschen.

Psy-Professionelle beteiligen sich an 
Zwangsmaßnahmen.

Der spezielle Fall von Therapie und Beratung

Intersektionale Analysen ermöglichen es, Machtverhältnisse nicht eindi­
mensional zu verstehen, sondern nachzuvollziehen, wie sie in ihrem Zu­
sammenwirken vielschichtige standortabhängige Erfahrungen erzeugen. 
Die Analyse von Suizidismus per se fokussiert zunächst das Machtgefäl­
le zwischen nichtsuizidalen und suizidalen Menschen (Baril, 2020). Eine 
Besonderheit im therapeutischen Kontext ist: Nicht nur werden Psy-Profes­
sionelle als nichtsuizidal und psychisch gesund gelesen, auch sind sie als 
Expert:innen positioniert. Ihrem durch Ausbildung erworbenen Wissen 
wird das Erfahrungswissen suizidaler Menschen hierarchisch untergeord­
net und letzteres wird durch ersteres interpretiert (Rose & Kalathil, 2019; 
Webb, 2010). In den Wunsch, zu helfen und zu heilen, der insbesondere 
weiße3 Psy-Professionelle motiviert, kann ein Retter:innenkomplex einge­
woben sein. Retter:innenkomplexe basieren auf einem verinnerlichten, oft 
unbewussten Gefühl der Überlegenheit, objektifizieren das Gegenüber, sta­

3 Ich mag falsch liegen, doch ich denke, dass Erfahrungen von Unterdrückung und 
Widerstand eine eher solidaritäts- und gemeinschaftsorientierte Motivation mit sich 
bringen können. Dies sind Erfahrungen, die vielen weißen Menschen in Psy-Berufen 
fehlen, weshalb ich hier Weißsein als Teil der Problematik benenne.

Shrank Dernbach

204

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199


bilisieren Machtgefälle und verschaffen Privilegien, statt sich am Auftrag 
des Gegenübers zu orientieren (Siuty et al., 2024). Trisha X und marcela 
polanco (2022, S. 125) problematisieren die gespaltene Rolle von Psy-Pro­
fessionellen aus marginalisierten Communities: Einerseits teilten sie das Be­
wusstsein, dass Psy-Wissen Teil des globalen Systems ist, welches die eigene 
Community unterdrückt; andererseits seien sie selbst Nutznießerinnen des 
Euro-Suizid in Form von finanziellem Gewinn und sozialer Aufwertung. 
Darüber hinaus seien sie als Therapeutinnen und Dozentinnen mit latein­
amerikanischen Wurzeln zutiefst in die professionelle Reproduktion jenes 
Systems involviert und beklagen, wie kulturelle Anpassungen und Überset­
zungen – insbesondere ins Spanische, aber nicht ins Spanglish – sie in eine 
dienende Rolle gegenüber der Wissenschaft drängten. Diese Anpassungen 
machen aus ihrer Sicht eine Vernichtung von Sprache und Wissen unsicht­
bar. Gleichzeitig würden dadurch alternative Wissensquellen – etwa die 
Weisheiten der Grenzregionen („borderland wisdom“) oder Erzählungen 
aus dem Alltagsleben („kitchen-stories“), die „durch Tränen, Herzen, Hände 
oder Knochen erzählt werden könnten“ (ebd., S. 125) – ignoriert oder abge­
wertet.

Ich finde es an dieser Stelle interessant, die Perspektive zu wechseln und 
auch zu fragen, wie sich der Euro-Suizid mit seinem Präventionsparadigma 
auf Therapeut:innen und Berater:innen (auch jene, die der Mehrheitsge­
sellschaft angehören) auswirkt. Bedeuten die beschriebenen Machtverhält­
nisse, dass sie ausschließlich profitieren? Marsh (2016) beschäftigte sich 
diskursanalytisch mit der Frage, wie die Rolle von Psy-Professionellen in 
Bezug auf suizidale Menschen konstituiert wird. Er beschreibt diese Rolle 
als die des „zuständigen, verantwortlichen und rechenschaftspflichtigen 
Klinikers“ (Marsh, 2016, S. 58, meine Übersetzung). Wird der suizidale 
Mensch als unvernünftig, vielleicht irrational angesehen, müssen folglich 
andere für ihn verantwortlich sein. Die zugeschriebene moralische und 
rechtliche Verantwortung geht für die meisten Psy-Professionellen mit 
enormem Stress einher (Marsh, 2010). Zu diesem Anspruch kommt der 
Umstand, dass Suizid in keiner Weise vorhersehbar ist, aber als vorher­
sehbar behandelt wird (Soper et al., 2022). Dies hat zur Folge, dass Psy-
Professionelle versuchen, Kontrolle über etwas zu ergreifen, das nicht zu 
kontrollieren ist – ein Teufelskreis, der sowohl für suizidale Menschen als 
auch für Psy-Professionelle sehr unangenehm ist. Die Vorstellung von Kon­
trollierbarkeit, die typisch für europäische technologisch-wissenschaftliche 
Herangehensweisen ist, hat nicht immer rationales Handeln zur Folge. Dies 

Suizid machtkritisch verstehen

205

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199


zeigt sich etwa in der dreistufigen Eskalationslogik der akuten Suizidprä­
vention: Diese besteht aus einem Risiko-Assessment, dem Versuch einer 
Non-Suizid-Vereinbarung und im letzten Schritt aus der Einweisung in eine 
Psychiatrie (vgl. Noyon & Heidenreich, 2013). Diese Maßnahmen finden 
sich in Behandlungsleitlinien4 und den Notfallplänen von Beratungsstel­
len, Ambulanzen und Kliniken wieder und werden in der Praxis kaum 
hinterfragt. Dabei ist die Ungenauigkeit von Risikokategorisierungen meta-
analytisch mehrfach bestätigt (Gale et al., 2019; Large et al., 2016, 2018; 
Runeson et al., 2017). Ebenso ist schon lange bekannt, dass die Suizidrate 
während und nach stationären Aufenthalten um Faktoren im hundert- bis 
tausendfachen Bereich erhöht ist (Madsen et al., 2011; Qin & Nordentoft, 
2011; Walsh et al., 2015), auch unter jenen, die nicht wegen „Suizidalität“ 
aufgenommen wurden (Chung et al., 2017). Die beabsichtigte suizidprä­
ventive Wirkung von Non-Suizid-Verträgen ist nicht belegt (Gerstl, 2019; 
McMyler & Pryjmachuk, 2008). Die nichtsdestotrotz unhinterfragte Nut­
zung dieser Maßnahmen legt nahe, dass Umgänge mit „Suizidalität“ stark 
auf therapeutischen Dogmen (z. B. therapeutischer Paternalismus, Biome­
dikalismus), Gefühlen (z. B. Hilflosigkeit, Angst, Frustration, Ekel, Unsi­
cherheit, Überlegenheit) und Bedürfnissen (z. B. nach Vorhersehbarkeit, 
Kontrolle, Sicherheit, Entlastung, Abgrenzung, sozialer Distanz) basieren. 
Die Lösung von Psy-Professionellen von ihrer vermeintlichen Zuständig­
keit für „Suizidalität“ ist ein Schritt, von dem alle profitieren könnten.

Antidiskriminierende Handlungsmöglichkeiten

In einem Beratungsaustausch unserer Ergänzenden unabhängigen Teilha­
beberatung (EUTB®)5 mit Aktiven der ebenfalls betroffenenkontrollierten 
Anlaufstelle Rheinland6 zum Umgang mit Suizidabsichten reflektieren wir 
das Thema Handlungsdruck. Ich stellte fest, dass ich diesen selten verspüre. 

4 Zum Beispiel in der S3-Leitlinie Depression (Bundesärztekammer (BÄK), Kassenärzt­
liche Bundesvereinigung (KBV), Arbeitsgemeinschaft der Wissenschaftlichen Medizi­
nischen Fachgesellschaften (AWMF). Nationale VersorgungsLeitlinie Unipolare Depres­
sion – Lang fassung, Version 3.0. 2022 [zitiert: 2024–05–27]. https://doi.org/10.6101/AZ
Q/000493; http://www.leitlinien.de/depression).

5 EUTB® wurde mit dem Bundesteilhabegesetz flächendeckend eingeführt.
6 Die Anlaufstelle Rheinland ist eine in Köln betriebene Selbsthilfe-Anlaufstelle des 

Landesverbandes Psychiatrie-Erfahrener NRW e. V. In ihr befindet sich unter anderem 
ein Krisenzimmer, in dem Menschen auf Zeit wohnen können, die ihre Krise jenseits 
der Psychiatrie durchleben möchten.

Shrank Dernbach

206

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.6101/AZQ/000493
http://www.leitlinien.de/depression
http://www.leitlinien.de/depression
https://doi.org/10.5771/9783748940104-199
https://doi.org/10.6101/AZQ/000493
http://www.leitlinien.de/depression
http://www.leitlinien.de/depression


In den EUTB®s orientieren wir uns am Beratungsleitfaden der Fachstelle 
Teilhabeberatung, der die Stärkung der Selbstbestimmung, die Unabhän­
gigkeit der Beratung, Zugänglichkeit und die Peer-Beratung ins Zentrum 
stellt. Dies bedeutet für mich, dass der Beratungsauftrag von den Ratsu­
chenden (ob suizidal oder nicht) kommt und ich nicht die Kontrolle 
über das Gespräch übernehme, um ein vermutetes Risiko abzuklären. Eine 
Person, die zeitnah ihren Suizid durchführen möchte, darf die Beratung 
genauso wie nichtsuizidale Ratsuchende für die Anliegen nutzen, die ihr 
wichtig sind. Die Grundsätze ermöglichen es mir, mich auf die Anliegen 
der Ratsuchenden einzulassen und meine Sorgen einzubringen, ohne diese 
Sorgen das Gespräch bestimmen zu lassen. Mit diesem Beispiel möchte ich 
aufzeigen, dass auch in Peer-Kontexten professionelle Diskurse Handlungs­
druck erzeugen können. Außerdem will ich die Bedeutung eines Werterah­
mens für beraterisches Handeln hervorheben.

Eine nicht-therapeutische Interpretation von Verantwortung entwickel­
te die Western Massachusetts Recovery Learning Community (heute Wild­
flower Alliance) in ihrem Alternatives-to-Suicide-(Alt2Su-)Ansatz: Verant­
wortung wird hier nicht als Verantwortung für einen Menschen verstanden, 
sondern als Verantwortung gegenüber einem Menschen. Diese Verantwor­
tung umfasst, Raum für Sterbewünsche und alle damit verbundenen The­
men und Erfahrungen zu schaffen und miteinander durch dunkle Zeiten 
zu gehen. Da diese Verantwortung gemeinschaftlich getragen wird, lastet sie 
nicht allein auf den Moderierenden, die ebenso Leid teilen dürfen und die 
Ressourcen der Gruppe nutzen können (Davidow & Mazel-Carlton, 2020).

Unter institutionellen Bedingungen ist die diskriminierungskritische Pra­
xis grundlegend begrenzt. Dennoch denke ich, dass die Einsichten der 
Selbsthilfe auch professionelle Angebote konstruktiv verändern können. 
Weitere Beispiele für antidiskriminierende Handlungsmöglichkeiten in 
Therapie und Beratung auf Barils (2020) Ebenen von Suizidismus habe 
ich in Tabelle 2 gesammelt.

Antidiskriminierende Handlungsmöglichkeiten in Therapie und 
Beratung

Ebene nach 
Baril (2020)

Beispiele

Epistemisch Perspektiven suizidaler Menschen Priorität geben.
Austausch dialogisch gestalten, Beschränkungen des eigenen Standpunkts 
sichtbar machen.

Tabelle 2

Suizid machtkritisch verstehen

207

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199


Ebene nach 
Baril (2020)

Beispiele

Normativ Nichtseinwollen als Teil der menschlichen Erfahrung begreifen (Davi­
dow & Mazel-Carlton, 2020).

Diskursiv Eigene Erfahrungen von Nichtseinwollen offenbaren.
Sozial Suizidalen Äußerungen wertschätzend begegnen.

Physische Räume zur Vernetzung suizidaler Menschen zur Verfügung stel­
len.

Rechtlich Vertraulichkeit wahren, Rechenschaft gegenüber suizidaler Person.
Politisch Diskriminierungs- und Gewalterfahrungen anerkennen.

Einbeziehung suizidaler Menschen in Gesetzgebungsverfahren fordern.
Ökonomisch Über ökonomische Risiken von Suizidversuchen informieren, an Rechtsbe­

ratung vermitteln.
Medizinisch Keine Interventionen gegen den erklärten Willen.

Intersektionalität und Dekolonialität als Paradigmen für gemeinschaftliche 
Unterstützung

Trisha X und marcela polanco nennen die eurozentrische Rationalität einen 
lugar sin lugar, also einen „Ort ohne Ort“ (S. 130), und schlussfolgern: 
„Ein dekoloniales Projekt würde daher fordern, das Gesicht der Macher 
von Geo-Träumen, die Wissenschaften und das Euro-Suizid-Konzept als 
nicht-universelle Idee zu enttarnen“ (ebd., S. 130, meine Übersetzung). Die 
Einsicht, dass Therapeutisierung nur eine von vielen Möglichkeiten ist 
(und keine überlegene), kann nicht nur bei Therapeut:innen Unbehagen 
auslösen. Denn die Absonderung suizidaler Menschen in medizinisch-the­
rapeutische Räume trägt dazu bei, Verantwortung abzugeben, und verhin­
dert die Kultivierung von Kompetenzen der Krisenunterstützung innerhalb 
der Gemeinschaft (Saskia, 2019). Ein dekolonialer Ansatz fordert von uns, 
Psy-Wissen über Euro-Suizid als lediglich ein Wissen von vielen zu ent­
mächtigen. Vor diesem Hintergrund können wir versuchen, uns unsichtbar 
gemachtem oder verloren geglaubtem Wissen wieder zuzuwenden (Beres­
ford, 2012), wissend, dass wir dies von einem – unserem – Standpunkt 
aus tun. In vielen Kulturen liegt die Sorge füreinander im Zusammenhang 
mit erschütternden, existenziellen oder transzendentalen Erfahrungen in 
der Gemeinschaft und wird von Weisen, Schaman:innen, Geistlichen oder 
Mentor:innen begleitet (Fernando & Moodley, 2018). In den Kontexten in 
Deutschland, in denen ich mich bewege, wurden Konzepte wie Safer Spaces 
und Barrierefreiheit von BPoC, queeren und beHinderten Communities 

Shrank Dernbach

208

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199


entwickelt und in den vergangenen Jahren zunehmend bekannter. Ausge­
hend von einem Verständnis von Suizidismus als Diskriminierung können 
Safer Spaces und Barrierefreiheit Räume in der Gemeinschaft öffnen.

Ich schlage vor, zwischen emanzipatorisch-suizidaler Selbsthilfe und 
suizidal-offenen Räumen zu unterscheiden (Dernbach, 2024). Emanzipa­
torisch-suizidale Selbsthilfe muss betroffenenkontrolliert sein und einen 
Raum ausschließlich für Menschen schaffen, die gerade Suizidwünsche 
durchleben oder Erfahrung damit haben, wie dies etwa in den Alt2Su 
oder der Telefonberatung „Mit Suizidgedanken leben“ beim Bundesver­
band Psychiatrie-Erfahrener praktiziert wird. Suizidal-offene Räume sind 
eine Herangehensweise für Communities, solidarisch zu sein. Suizidale 
Menschen können in der barrierearmen Gestaltung von Räumen, Veran­
staltungen und Gruppentreffen sowie in Awareness-Konzepten mitgedacht 
werden. Dazu gehört, sie nicht unsichtbar zu lassen. Sie können beispiels­
weise in Flyern und Broschüren mit angesprochen werden, z. B.: Dies soll 
auch ein Raum sein, in dem sich Menschen willkommen fühlen, die gerade 
eine dunkle Zeit durchleben oder mit dem Leben hadern. Für viele suizida­
le Menschen ist ein essenzieller Aspekt von Barrierefreiheit die Sicherheit, 
dass nicht die Polizei oder Rettungsdienste gerufen werden, auch wenn 
sie ihren Suizid ankündigen. Für viele Menschen, die ich getroffen habe, 
war außerdem lebensentscheidend zu wissen, dass da draußen Menschen 
sind, die Ähnliches durchleben wie sie und die sich organisiert haben. Auf 
Vernetzungsmöglichkeiten und Anlaufstellen der organisierten Selbsthilfe 
kann auch in anderen Räumen hingewiesen sein. Die Unterscheidung zwi­
schen emanzipatorisch-suizidaler Selbsthilfe und suizidal-offenen Räumen 
zeigt, wie wichtig es ist, Räume und Praktiken zu schaffen, die auf die 
Lebensrealitäten suizidaler Menschen reagieren, ohne zu pathologisieren. 
Diese Ansätze verdeutlichen, dass die Verantwortung für Unterstützung 
und Verständnis nicht bei Professionellen liegen muss, sondern in Gemein­
schaften neu angeeignet werden kann. Ich bin gespannt darauf, wie Wis­
sen, Macht und Verantwortung aus eurozentrierten und therapeutisierten 
Kontexten in pluralistische und gemeinschaftsorientierte Ansätze überführt 
werden können.

In meinem Beitrag habe ich die problematische Rolle von Therapeut:in­
nen und Berater:innen gegenüber suizidalen Menschen im Zusammenhang 
von Eurozentrismus und struktureller Diskriminierung verortet. Ich habe 
mich mit der Frage beschäftigt, wie Wissen und Verantwortung zurück 
in die Gemeinschaft geholt werden können. Dabei ist das wohl wichtigste 
Ergebnis, dass Emanzipation keine Gegen-Monokultur zu Therapeutisie­

Suizid machtkritisch verstehen

209

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199


rung beinhalten kann, sondern verstanden werden muss im Sinne Arturo 
Escobars (2020): „If worlds are multiple, then the possible must also be 
multiple“ (S. 9).

Literatur

Baril, A. (2018). Les personnes suicidaires peuvent-elles parler? Théoriser l’oppression 
suicidiste à partir d’un modèle sociosubjectif du handicap. Criminologie, 51(2), 189–
212. https://doi.org/10.7202/1054240ar

Baril, A. (2020). Suicidism: A new theoretical framework to conceptualize suicide from 
an anti-oppressive perspective. Disability Studies Quarterly, 40(3). https://doi.org/10.
18061/dsq.v40i3.7053

Beresford, P. (2012). Die Rolle des Wissens der Betroffenen beim Aufbau von Alternati­
ven zur Psychiatrie. In Verein zum Schutz vor psychiatrischer Gewalt e. V. (Hrsg.), 
Auf der Suche nach dem Rosengarten. Echte Alternativen zur Psychiatrie umsetzen 
(S. 8–15). Selbstverlag.

Boger, M.-A. (2020). Das Trilemma der Inklusion – 1. Teil: Logik. Öffentliche Ringvor­
lesung der Reihe Migration Macht Gesellschaft. „Let’s talk about racism!“ Soziale 
Arbeit und Pädagogik im Spiegel von Rassismus. Hochschule für angewandte Wis­
senschaften Hamburg. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=fqjBBTOZVc4.

Chamberlin, J. (1988) [1978]. On our own. Patient-controlled alternatives to the mental 
health system. Mind Publications.

Cho, S., Crenshaw, K. W., & McCall, L. (2013). Toward a field of intersectionality 
studies: Theory, applications, and praxis. Signs. Journal of women in culture and 
society, 38(4), 785–810. https://doi.org/10.1086/669608

Chung, D. T., Ryan, C. J., Hadzi-Pavlovic, D., Singh, S. P., Stanton, C., & Large, M. M. 
(2017). Suicide rates after discharge from psychiatric facilities: a systematic review 
and meta-analysis. JAMA Psychiatry, 74(7), 694–702. https://doi.org/10.1001/jamaps
ychiatry.2017.1044

Collins, P. H. (2019). Intersectionality as critical social theory. Duke University Press.
Combahee River Collective (2014) [1977]. A Black Feminist Statement. Women’s Studies 

Quarterly, 42(3/4), 271–280.
Davidow, S. & Mazel-Carlton, C. (2020). The “alternatives to suicide” approach: a 

decade of lessons learned. In A. C. Page & W. G. Stritzke (Hrsg.), Alternatives to 
suicide. Beyond risk and toward a life worth living (S. 179–199). Academic Press.

Dernbach, K. S. (2024). Nichtseinwollen befreien. Über Möglichkeiten und Begrenzun­
gen einer suizidalen Selbsthilfe. In K. Wichera, A. Steinweg, E. Mader & C. Schme­
chel (Hrsg.), Gegendiagnose III. Kollektive Krisensitzung und psy-kritische Perspekti­
ven (S. 81–92). edition assemblage.

Escobar, A. (2020). Pluriversal politics. The real and the possible. Duke University Press. 
https://doi.org/10.1215/9781478012108

Fernando, S. & Moodley, R. (2018). Global psychologies. Mental health and the Global 
South. Palgrave Macmillan.

Shrank Dernbach

210

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.7202/1054240ar
https://doi.org/10.18061/dsq.v40i3.7053
https://www.youtube.com/watch?v=fqjBBTOZVc4
https://doi.org/10.1086/669608
https://doi.org/10.1001/jamapsychiatry.2017.1044
https://doi.org/10.1215/9781478012108
https://doi.org/10.5771/9783748940104-199
https://doi.org/10.7202/1054240ar
https://doi.org/10.18061/dsq.v40i3.7053
https://www.youtube.com/watch?v=fqjBBTOZVc4
https://doi.org/10.1086/669608
https://doi.org/10.1001/jamapsychiatry.2017.1044
https://doi.org/10.1215/9781478012108


Gale, C., Glue, P., & Barak, Y. (2019). Low-risk and high-risk groups matter in suicide 
risk. Psychological Medicine, 49(5), 879–880. https://doi.org/10.1017/S0033291718003
422

Gerstl, L. (2019). Der Non-Suizid-Vertrag auf dem Prüfstand. Psychotherapie Forum, 
23(3–4), 87–94. https://doi.org/10.1007/s00729-019-00127-z

Gutiérrez Rodriguéz, E. (2011). Intersektionalität oder: Wie nicht über Rassismus spre­
chen? In S. Hess, N. Langreiter & E. Timm (Hrsg.), Intersektionalität revisited. 
Empirische, theoretische und methodische Erkundungen (S. 77–100). transcript.

hornscheidt, l. (2014). entkomplexisierung von diskriminierungsstrukturen durch in­
tersektionalität. Portal Intersektionalität.

Large, M., Kaneson, M., Myles, N., Myles, H., Gunaratne, P., & Ryan, C. (2016). Meta-
analysis of longitudinal cohort studies of suicide risk assessment among psychiatric 
patients: heterogeneity in results and lack of improvement over time. PLOS One, 11, 
e0156322. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0156322

Large, M., Myles, N., Myles, H., Corderoy, A., Weiser, M., Davidson, M., & Ryan, C. J. 
(2018). Suicide risk assessment among psychiatric inpatients: a systematic review and 
meta-analysis of high-risk categories. Psychological Medicine, 48(7), 1119–1127. https:/
/doi.org/10.1017/S0033291717002537

Lauff, S. J. (2020). Die gemiedene Kategorie der Psyche in der intersektionalen Diskrimi­
nierungskritik – Psychismus als Diskriminierungsform denken wagen. In J. Hahmann, 
U. Knobloch, M. Kubandt, A. Orlikowski & C. Plath (Hrsg.), Geschlechterforschung 
in und zwischen den Disziplinen. Gender in Soziologie, Ökonomie und Bildung (S. 63–
79). Barbara Budrich.

Madsen, T., Agerbo, E., Mortensen, P. B., & Nordentoft, M. (2011). Predictors of psychi­
atric inpatient suicide: a national prospective register-based study. The Journal of 
Clinical Psychiatry, 73(2), 144–151. https://doi.org/10.4088/JCP.10m06473

Marsh, I. (2010). Suicide. Foucault, history, and truth. Cambridge University Press.
McMyler, C. & Pryjmachuk, S. (2008). Do ‘no‐suicide’ contracts work? Journal of 

Psychiatric and Mental Health Nursing, 15, 512–522. https://doi.org/10.1111/j.1365-285
0.2008.01286.x

Ndlovu-Gatsheni, S. J. (2018). Epistemic freedom in Africa. Deprovincialization and 
decolonization. Routledge.

Noyon, A. & Heidenreich, T. (2013). Suizidalität. In A. Noyon & T. Heidenreich 
(Hrsg.), Schwierige Situationen in Therapie und Beratung. 30 Probleme und Lösungen 
(S. 135–148). Beltz.

Qin, P., & Nordentoft, M. (2005). Suicide risk in relation to psychiatric hospitalization: 
evidence based on longitudinal registers. Archives of General Psychiatry, 62(4), 427–
432. https://doi.org/10.1001/archpsyc.62.4.427

Rose, D. & Kalathil, J. (2019). Power, privilege and knowledge: the untenable promise of 
co-production in mental “health”. Frontiers in Sociology, 4. https://doi.org/10.3389/fs
oc.2019.00057

Suizid machtkritisch verstehen

211

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/
https://doi.org/10.1007/s00729-019-00127-z
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0156322
https://doi.org/
https://doi.org
https://doi.org/
https://doi.org/10.1001/archpsyc.62.4.427
https://doi.org/10.3389/fsoc.2019.00057
https://doi.org/10.5771/9783748940104-199
https://doi.org/
https://doi.org/10.1007/s00729-019-00127-z
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0156322
https://doi.org/
https://doi.org
https://doi.org/
https://doi.org/10.1001/archpsyc.62.4.427
https://doi.org/10.3389/fsoc.2019.00057


Runeson, B., Odeberg, J., Pettersson, A., Edbom, T., Jildevik Adamsson, I., & Waern, M. 
(2017). Instruments for the assessment of suicide risk: A systematic review evaluating 
the certainty of the evidence. PLOS One, 12(7), Article e0180292. https://doi.org/10.1
371/journal.pone.0180292

Saskia (2019). Radiointerview anlässlich der Tagung „Mit Suizidgedanken leben? Suizi­
dalität und Selbsthilfe“. Hessischer Rundfunk, Gießen.

Siuty, M. B., Beneke, M. R., & Handy, T. (2024). Conceptualizing white-ability savior­
ism: a necessary reckoning with ableism in urban teacher education. Review of 
Educational Research. https://doi.org/10.3102/00346543241241336

Soper, C. A., Malo Ocejo, P., & Large, M. M. (2022). On the randomness of suicide: 
An evolutionary, clinical call to transcend suicide risk assessment. In R. Abed & 
P. St John-Smith (Hrsg.), Evolutionary psychiatry. Evolutionary perspectives on men­
tal health (S. 134–152). Cambridge University Press.

Stefan, S. (2016). Rational Suicide, Irrational Laws. Examining Current Approaches to 
Suicide in Policy and Law. Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/acprof:os
o/9780199981199.001.0001

Walsh, G., Sara, G., Ryan, C. J., & Large, M. (2015). Meta‐analysis of suicide 
rates among psychiatric in‐patients. Acta Psychiatrica Scandinavica, 131(3), 174–184. 
https://doi.org/10.1111/acps.12383

Webb, D. (2010). Thinking about suicide. Contemplating and comprehending the urge to 
die. PSSC books.

X, T. & polanco, m. (2022). An autopsy of the coloniality of suicide: Modernity’s 
completed genocide. Health (London), 26(1), 120–135. https://doi.org/10.1177/136345
93211038517w

Shrank Dernbach

212

https://doi.org/10.5771/9783748940104-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:25:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0180292
https://doi.org/10.3102/00346543241241336
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199981199.001.0001
https://doi.org/
https://doi.org/10.1177/13634593211038517
https://doi.org/10.5771/9783748940104-199
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0180292
https://doi.org/10.3102/00346543241241336
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199981199.001.0001
https://doi.org/
https://doi.org/10.1177/13634593211038517

