182

Filmischer Widerstand

ist der Film durch die Problematisierung der Inwertsetzung, durch die Visuali-
sierung von Interdependenzen zwischen Menschen und Nichtmenschlichem am
territorialen Aushandlungsprozess beteiligt. Er konstruiert einen Raum, der nicht
auf einer Kultur-Natur-Grenzziehung basiert, sondern einem posthumanen Welt-
entwurf folgt, Interdependenzen erfasst, gleichzeitig aber durchzogen scheint von
Zerstérung bzw. Gewalt, die sich iiber die Beherrschung und Inwertsetzung der
Materie, iiber konkrete Angriffe auf Bewohner*innen des Dorfes, aber auch als dis-
kursive Praktik zur Kontrolle rechtlicher Regularien ausdriickt. Auf Basis dessen
stellt sich die Frage nach der Geltendmachung von Rechten, die stets zu kurz zu
greifen scheinen, wenn sie einer anthropozentrischen Logik folgen, den Mensch
also in den Mittelpunkt riicken, und etwaige Verstrickungen, Abhingigkeiten und
Relationen ausgeklammert werden (kénnen).

5.3 Parand - El rio

Der in diesem Unterkapitel analysierte Film Parand - el rio verhandelt die Nutzung
des Flusses Rio Marafién in Peru und damit einhergehende Probleme fiir die dort
ansissige indigene Bevolkerung. Im letzten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts kam es
in Peru unter Alberto Fujimori zu einer umfangreichen Privatisierung zahlreicher
Unternehmen aus dem extraktiven Sektor; gleichzeitig wurden die Bedingungen,
unter denen auch in indigenen Territorien nach wertvollen Mineralien oder ande-
ren Ressourcen gesucht werden durfte, wesentlich flexibilisiert, wie Torres Wong
zusammenfasst: »The government afforded multinational companies with flexible
environmental standards to develop operations, as well as freedom to choose how
they managed their relationships with surrounding communities.« (2018, S. 50) Die
ILO 169 wurde in Peru 1994 ratifiziert, zu einer gesetzlichen Verankerung des Rechts
auf Konsultation betroffener indigener Gemeinden, bevor in bestimmten Territo-
rien interveniert werden darf, kam es erst 2011 (Torres Wong, 2018). Ein Vetorecht
ist dabei nicht vorgesehen. In manchen Fillen konnten indigene Gemeinden durch
eine vorangehende Konsultation jedoch gewisse Bedingungen festlegen bzw. hohe
Kompensationen geltend machen (Torres Wong, 2018).

Die Férderung von Ol, die ein zentrales Thema des hier besprochenen Film-
beispiels ist, begann im peruanischen Amazonasbecken bereits um das Jahr 1920.
Wihrend sie bis zu den 1970er-Jahren zunahm und einen bedeutenden Teil der
nationalen Wirtschaftsleistung ausmachte, sank sie ab Mitte des darauffolgenden
Jahrzehnts (Grados Bueno & Pacheco Riquelme, 2016). Mit Beginn des 21. Jahrhun-
derts wurde die Olférderung wieder stark forciert, womit auch einige Umweltscha-
den einhergingen. Vor allem die an den Flussufern lebenden indigenen Gemeinden
waren davon stark betroffen, wie Grados Bueno und Pacheco Riquelme (2016) fest-
halten. Im Jahr 2000 kam es zu einem Unfall, bei dem schitzungsweise 5000 Barrel

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Ol in das Flusssystem des Rio Marafién ausliefen. Aufgrund dieses tragischen Er-
eignisses begannen die dort ansissigen indigenen Gemeinden, sich verstirkt zu
organisieren und zu vernetzen, um ihre Territorien gegen die extraktivistische Po-
litik des Staates zu verteidigen (Grados Bueno & Pacheco Riquelme, 2016). Grados
Bueno und Pacheco Riquelme (2016) untersuchten, inwiefern die Kontamination
des Wassers durch Olférderung insbesondere in der Region des Rio Marafién zu
Verinderungen beziiglich des Zugangs sowie der Nutzung des Wassers bei indi-
genen Gemeinden der Kukama-Kukamiria fithrte und welche Rolle der Staat und
private Unternehmen dabei spiel(t)en. Sie kamen zu dem Schluss:

»En este contexto, por el Estado o la empresa no hay un interés claro en resolver
los problemas relacionados con el agua y la contaminacién que afectan a las po-
blaciones de la cuenca del Marafién, que si depende de ella para subsistir. Mas
bien, es comdn escuchar diferentes declaraciones afirmando que los reclamos
de los pueblos indigenas son un ejemplo de su oposicién a todo tipo de desarro-
llo.<”® (Grados Bueno & Pacheco Riquelme, 2016, S. 55-56)

Parand —el rio ist im Jahr 2016 entstanden und beschiftigt sich mit ebendieser Situa-
tion der Olférderung, deren negativen Konsequenzen fiir die indigenen Gemein-
den in den betroffenen Gebieten als auch generell mit der steigenden Nutzung
des Flusses, etwa als Transportweg. Stephanie Boyd und Miguel Araoz Cartagena
fithrten Regie bzw. arbeiteten sie in Kooperation mit Vertreter*innen der Kukama-
Kukamiria am Rio Marafién. Diese Kooperation beschreibt Stephanie Boyd wie
folgt:

»Leonardo Tello Imaina, un poeta kukamay el director de Radio Ucamara en Nau-
ta [...]. Leo es uno de los productores asociados del documental y el corazon del
proyecto. Coordinamos con el durante cada etapa de la produccién y el corto final
tenia su aprobacién. También teniamos como consultores a los profesores de la
Escuela lkuari, una escuela de voluntarios ancianos que ensefian kukama a los
nifos (forma parte de Radio Ucamara). [..] Huaynakana Kamatahuarakana— la
federacion de mujeres kukamas, han sido otro grupo de colaboradores y consul-

73 Indiesem Zusammenhang zeigt weder der Staat noch das Unternehmen ein ehrliches Inter-
esse daran, die Probleme mit dem Wasser und der Verschmutzung zu lésen, die Auswirkun-
gen auf die indigenen Dérfer haben. Die Dérfer kdnnen so nicht weiterbestehen. Trotzdem
héren wir, dass Beanstandungen seitens der indigenen Volker als typisch fiir ihren Wider-
stand gegen jegliche Form der Entwicklung eingeordnet werden. (Ubers. d. Verf.)

13.02.2026, 13:07:20.

183


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Filmischer Widerstand

tores en la produccion y estan en la lista de créditos. Asi hemos tratado de ser

fieles a las tradiciones kukamas.« (persénliche Kommunikation, 01.08.2019)74 75

2016 wurde der Film vom peruanischen Kulturministerium pramiert, als >Bester
Kurzfilm aus Cuscos, mit folgender Argumentation: »[The film] shines light on a
culturally relevant topic, manifesting a critical position about the relationship be-
tween indigenous peoples and the state through a sensitive audiovisual treatment
that allows us to get close to the Kukama Kukamiria’s point of view.« (Jury des pe-
ruanischen Kulturministeriums, zit.n. Vimeo, o. D.-a) Gezeigt wurde der Film in
verschiedenen Kontexten, beim Foro Social Mundial in Montreal (2016, Kanada), im
Zuge eines von Amnesty International organisierten Festivals in British Columbia
(2017, Kanada), auf dem Festival FICMAYAB (2018, Guatemala) und einem Ableger
des Festivals in Barcelona, in einem Museum in Lima und im Theater des peruani-
schen Kulturministeriums. Des Weiteren wurden informellere Filmvorfithrungen
fiir Aktivist*innen und Student*innen in Peru, Ecuador, Kolumbien, Kanada, USA
und Europa organisiert (Boyd, personliche Kommunikation, 01.08.2019).

Der Film ist grofitenteils in spanischer Sprache gehalten, mit einer Sequenz
zu Beginn auf Kukama-Kukamiria (aus der Sprachfamilie der Tupi-Guarani). Wei-
ters ist eine Version mit englischen Untertiteln verfiigbar, in dieser Version wird
nur die spanische, nicht aber die indigene Sprache untertitelt. Zu sehen sind Auf-
nahmen des Flusses, das Leben der Kukama-Kukamiria am Fluss bei verschiede-
nen alltiglichen Titigkeiten sowie Talking-Head-Situationen, die verschiedene Ver-
treter*innen der lokalen indigenen Bevdlkerung zeigen, die die Kosmovision der
Kukama-Kukamiria beschreiben bzw. speziell die Bedeutung des Flusses erkliren.
Das Publikum erfihrt aufSerdem von den Problemen, mit denen die Gemeinde zu
kimpfen hat, die durch die Olverschmutzung in dem Gebiet, aber auch die ver-
mehrte Nutzung des Flusses als Transportweg entstehen; diese werden im Verlauf
des Films auch sichtbar. Im zweiten Teil des Films reisen einige Vertreter*innen
der Kukama-Kukamiria zu einem Ausschuss in eine Stadt, um dort iiber weitere

74  Leonardo Tello Imaina, ein Kukama Dichter und Leiter des Radio Ucamara in Nauta [...]. Leo
isteiner der Ko-Produzenten des Dokumentarfilms und das Herz des Projekts. In jeder Phase
der Produktion haben wir uns mit ihm abgestimmt und der finale Kurzfilm wurde von ihm
abgenommen. Auflerdem standen uns die Lehrer der Schule Ikuari als Berater zur Seite, eine
Schule, die von élteren Freiwilligen gefiihrt wird, die Kindern die Sprache Kukama beibringen
(die Schule ist eine Initiative des Radio Ucamara). [..] Huaynakana Kamatahuarakana— der
Frauenverband der Kukama war ebenfalls beratend und gestaltend an der Produktion betei-
ligt und wird im Abspann des Films genannt. Damit haben wir versucht, den Traditionen der
Kukama gerecht zu werden. (Ubers. d. Verf)

75  Im Abspann des Films werden auflerdem Mariluz Canaquiri Murayari, Ribelino Ricopa Al-
vis und Emilsen Flores Simon namentlich genannt, wobei diesen Personen keine konkrete
Funktion zugewiesen wird.

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Bauprojekte und deren Konsequenzen zu verhandeln. Den Film abschlieRend wer-
den erneut Szenen des Lebens der Kukama-Kukamiria am Fluss gezeigt und iiber
ein Voiceover ihre Forderungen verdeutlicht. Es werden dabei zwei zentrale filmi-
sche Orte etabliert, die in Opposition zueinander konstruiert und iiber eine Reise
miteinander verkniipft sind.

5.3.1 Verschiebungen von Sagbarem und Sichtbarem

Die erste Einstellung des Films blendet in einer Totalen zu einem ruhigen Gewis-
ser, einem Flussufer auf (Abb. 20).

Abbildung 20: Panoramaeinstellung des Flussufers in ruhiger Morgenstimmung

Bildquelle: Filmstill, Parand — el rio (00:00:08, © M. Araoz/Quisca)

Der Fluss ist an den seitlichen Bildrindern nicht begrenzt, der Bildraum wirkt
durch diese offene Rahmung weit. Der leichte Rotstich in der Farbgebung sowie die
geringe Bewegung verweisen auf eine morgendliche Ruhe. Einige Boote am Ufer
des Flusses deuten bereits die Anwesenheit von Menschen an. Es folgen weitere
totale und halbtotale Ansichten der Umgebung rund um den Fluss, des Flussufers
sowie der Boote auf dem Fluss. Einige wenige Menschen sind zu sehen, die auf
Feldern arbeiten oder in den Booten sitzen und Tpfe waschen. Kinder spielen
im Wasser und waschen sich ihre Gesichter. Einzelne scheinen auf dem Weg zum
Flussufer zu sein. Bewegung findet lediglich im Bild statt, nicht jedoch durch die
Kamera, deren Position in jeder Einstellung fixiert ist. »So wie innerhalb des Bildes
alle Teile zueinander in Beziehung treten, die Bildhaftigkeit gerade darin besteht,

13.02.2026, 13:07:20.

185


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Filmischer Widerstand

dass hier Beziehungen hergestellt und dargestellt werden, so wird zwischen dem
abgebildeten Menschen und den anderen Dingen ein Beziehungsfeld aufgebaut«
(2001, S. 49), schreibt etwa Hickethier.

Bereits die ersten Einstellungen, wie hier skizziert, vermitteln ein enges Bezie-
hungsgeflecht der Menschen zum Fluss, womit dieser gleich zu Beginn des Films
als relevant markiert wird. Die korperliche Prasenz bzw. Nihe der Menschen zum
Fluss wird betont. Die ruhige Bildfolge, die geringe Bewegung und horizontale
Linien transportieren eine friedliche Atmosphire, auch die stets fixierte Kamera-
position tragt zu einer positiv konnotierten Langsamkeit bei (Millesi, 2021). Jene
Bilder vermitteln den filmischen Ort des Flusses insbesondere unter dem Aspekt
der Ruhe. Die Menschen bei alltiglichen Titigkeiten rund um den Fluss zu zei-
gen, konstruiert diesen bereits als bewohntes Gebiet, als Heimat (Millesi, 2021).
Auf Tonebene ist die gesamte erste Sequenz iiber Vogelgezwitscher aus dem re-
lativen Off ebenso wie Wasserplitschern zu horen, wodurch der Eindruck einer
Idylle bestirkt wird. Gleichzeitig ist die Stimme einer Frau zu vernehmen, die ein
Lied in der Sprache der Kukama-Kukamiria singt, das jedoch nicht untertitelt wird.
Wihrend das Medium Film grundsitzlich die Méglichkeit bietet, unterschiedliche
Sprachen simultan zu verwenden, beispielsweise durch den Einsatz von Unterti-
telung gesprochener Texte (wie bei den Filmen Jitha Wajiin, Sangre y Tierra und Ara
Pyau, vgl. Kapitel 5.2, 5.4, 5.5), kann das Fehlen einer iibersetzenden Untertitelung
als Marker kultureller Differenz und gleichzeitig als Artikulation einer indigenen
Identitit interpretiert werden (Schmidt, 2016), insbesondere da der Film — unter
anderem durch die Intention, international Aufmerksamkeit fiir die bedrohte Si-
tuation der Kukama zu generieren,76 und die Teilnahme an diversen Festivals —
nicht nur fir ein Publikum produziert wurde, das die Sprache der Kukama spricht.
Die in dieser Anfangssequenz etablierte Idylle, der die Zuschauer*innen als Beob-
achter*innen — also in einem observierenden Modus — beiwohnen, wird damit klar
als indigener Raum konstruiert. In weiterer Folge, im Moment der Adressierung
der Zuseher*innen wird auf Spanisch gesprochen, als sich die erste Person am En-
de der Sequenz iiber ein Voiceover aus dem relativen Off vorstellt: »Mi nombre es
Mariluz Canaquiri Murayari. Soy de la comunidad nativa Shapajilla.«”” (00:01:03-
00:01:09) Der Raum der Kukama, ihre Heimat, scheint dadurch in sich geschlossen,
die Zuschauer*innen observieren die alltigliche Szenerie zu Beginn des Films als

76  Soschreibt etwa die Regisseurin Stephanie Boyd dazu: »[T]Jambién servird como una llamada
urgente para conservary proteger las culturas amazdnicas, sus rios y bosques.« (personliche
Kommunikation, 01.08.2019) Gleichzeitig dient er auch einem dringenden Aufruf, die Kultu-
ren des Amazonasgebietes, die Fliisse und Wilder zu bewahren und zu schiitzen. (Ubers. d.
Verf.)

77 Mein Name ist Mariluz Canaquiri Murayari. Ich bin eine Vertreterin der indigenen Gemeinde
Shapajilla. (Ubers. d. Verf.)

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

unsichtbare Zeug*innen der Idylle. Der Sprachwechsel 6ffnet den Raum nun ge-
geniiber den Zuseher*innen, die als nicht der Gemeinschaft der Kukama zugehorig
angenommen werden. Die Sprache hat hier also die Funktion, die Rezipierenden
zu positionieren (vgl. Olin, 1997).

Mit der Etablierung dieses filmischen Ortes werden — auf sprachlicher als auch
filmbildlicher Ebene — unterschiedliche Akteur*innen und Relationen zwischen ih-
nen eingefiihrt. In der ersten Sequenz sind die Menschen bildkompositionell mittig
platziert und somit zentral, eine Ausnahme dazu bildet eine Detailaufnahme (Abb.
21): Aus extremer Untersicht sind im Vordergrund des Bildes zahlreiche Grashalme
zu sehen, an denen der Morgentau hingt, der Perspektive eines im Gras sitzenden
Tieres nachempfunden. Im Hintergrund lassen sich die Umrisse eines Menschen
ausmachen, der sich farblich nicht vom Boden abhebt. Aus dieser visuellen Wir-
kung, die sich aus der eigentiimlichen Art und Weise ergibt, wie die gezeigte Per-
son mit der natiirlichen Umgebung verschmilzt (Hickethier, 2001), wird bereits ein
Argument hinsichtlich der intensiven Verflechtung menschlicher Subjekte mit der
sie umgebenden Umwelt formuliert, das im Weiteren fortgefithrt wird und ein we-
sentliches Charakteristikum dieses filmischen Ortes darstellt.

Abbildung 21: Umrisse eines Menschen aus extremer Untersicht

Bildquelle: Filmstill, Parand — el rio (00:00:55, © M. Araoz/Quisca)

Insbesondere das Wasser, der Fluss, wird in seiner Wirkmacht im Zuge der Pro-
duktion des Ortes hervorgehoben als Akteur, mit dem es zu interagieren gilt, wie
Ribelino Ricopa Alvis erliutert: »Los Kukama siempre se han caracterizado por ser
los pescadores sno? Y los pescados, ;quién nos da? Nos da el rio. Y por eso decimos,

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Filmischer Widerstand

si nosotros pedimos al rio que nos de pescado, nos da. sPero cémo nos da? Noso-
tros tenemos ya buscar, gno?«78 (00:02::35-00:02:55) Zu sechen ist ein Fischer, der
erst ein Netz auswirft und es anschlieflend — mit einigen Fischen im Netz — wie-
der einholt, womit das angesprochene >aktive Geben« des Flusses bebildert wird.
AnschliefRend erldutert Ribelino die Sicht der Kukama auf den Fluss als lebendige
Materie: »Nosotros como pueblo Kukama creemos que el rio es algo vivo también.
No es solamente una cosa material que estd ahi, que sirve para otras cosas. Es un
mundo con vida.«” (00:03:05-00:03:17) Es folgt eine Unterwasseraufnahme (Abb.
22): ein mit griinen Algen bewachsener Boden voller glitzernder Luftblasen ist zu
sehen, kleine Fische bewegen sich schnell auf die Kamera zu, an ihr vorbei.

Abbildung 22: Unterwasser-Detailaufnahme

Bildquelle: Filmstill, Parand — el rio (00:03:14, © M. Araoz/Quisca)

Die Zuseher*innen tauchen ein ins Wasser, in eine Perspektive, die einem in
dieser Umgebung lebenden Tier nachempfunden ist, dhnlich wie es in der be-
reits erliuterten Detailaufnahme in der ersten Sequenz der Fall ist. Diese Art des
Framings zielt auf die Bewusstmachung der Verflechtungen der Menschen mit der
sie umgebenden materiellen bzw. nichtmenschlichen Welt ab, wie sie auf sprachli-
cher Ebene etwa durch die Erliuterung der spezifischen Kosmovision der Kukama

78  Die Fischereiistimmer schon zentraler Bestandteil der Kultur der Kukama gewesen. Und der
Fisch, wer gibt ihn uns? Der Fluss. Wenn wir den Fluss also um Fisch bitten, gibt er ihn uns.
Wie gibt er ihn uns? Wir miissen ihn selbst fangen. (Ubers. d. Verf)

79  Als Volk der Kukama verstehen wir den Fluss als etwas Lebendiges. Er ist nicht einfach ein
Objekt, das da ist, um genutzt zu werden. Er ist eine eigene lebendige Welt. (Ubers. d. Verf)

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

ebenfalls vermittelt wird, die filmische Rahmung affirmiert damit die sprachlich
eingefithrte Weltsicht. Das Einnehmen einer nichtmenschlichen Perspektive dient
dazu, so schreiben beispielsweise Soles und Chu (2015), speziesiibergreifende Be-
ziehungen aufzuzeigen und verstindlich zu machen, wodurch letztlich die Art und
Weise beeinflusst wird, wie Menschen ihre Umgebung wahrnehmen. Auch an an-
derer Stelle werden Unterwasseraufnahmen eingesetzt, die der Perspektive eines
Fisches nachempfunden sind. Diese Pluriversalisierung der Standpunkte in der
Etablierung des filmischen Ortes legt somit eine Wirklichkeitskonstruktion nahe,
die insbesondere die Handlungsmacht unterschiedlicher menschlicher wie nicht-
menschlicher Akteur*innen in den Fokus riickt. Die Menschen stehen in direkter
Interaktion mit der Umgebung, die besondere Nihe zur bzw. Verstrickung mit der
Umwelt wird betont, was in starkem Kontrast zur spiter erliuterten Wahrneh-
mung des Flusses als Ressource seitens der Regierungsvertreter*innen steht. Das
Eintauchen ins Wasser, das Einnehmen unterschiedlicher Perspektiven dient da-
bei als dsthetisches Verfahren, um die Annahme der Einzigartigkeit des Menschen,
eine anthropozentrische Weltsicht also, zu verweigern. Die Umgebung wird fil-
misch als Erfahrung menschlicher und nichtmenschlicher Akteur*innen konstru-
iert. Das Territorium wird folglich, dhnlich wie in Jitha Wajiin, entlang eines posthu-
manen Weltentwurfs etabliert, indem es filmisch als gemeinsames Hervorbringen
menschlicher und nichtmenschlicher Akteur*innen dargestellt wird.

Den Aussagen von im modalen Raum verortbaren Personen werden bestitigen-
de Bilder zwischengeschnitten, sodass sie zu glaubwiirdigen Auskunftspersonen
werden. Die filmbildliche Ebene untermauert also die sprachlichen Auflerungen.
Gleichzeitig ist dies auch Ausdruck der voice des Dokumentarfilms, eine filmische
Argumentation zugunsten der Wirklichkeitskonstruktion der Kukama zu formu-
lieren, die hier dargebrachte Kosmovision als kollektiv-subjektive Wahrnehmung
zu akzeptieren. Es werden keine zusitzlichen Erliuterungen eingefiigt oder Versu-
che unternommen, die dargelegten kosmologischen Konzepte in westliche Katego-
rien einzuordnen. Die Wissensvermittlung liegt stets bei den sichtbaren Personen,
die sich selbst als Vertreter*innen der Kukama identifizieren, womit der Effekt
aufrechterhalten wird, keine AufSensicht auf diese Kultur zu bieten, sondern eine
Selbstreprisentation.

Ribelino spricht in weiterer Folge iiber die Vorstellung der Kukama von We-
sen, die im Wasser leben und als Hiiter dessen eine bedeutende Rolle einnehmen,
dabei aber auch von Schamanen beispielsweise zur Heilung von Krankheiten an-
gerufen werden, wie er sagt: »Cuando los bancos llaman a los espiritus—son perso-
nas dentro del agua—ellos vienen, y también vienen a curarnos de algunas enfer-
medades.«®° (00:04:57-00:05:08) Auf filmbildlicher Ebene ist eine ruhige Wasser-

80 Wenndie bancos [Schamanen der Kukama] die Geister rufen —das sind Personen, die im Was-
ser leben — dann kommen sie, und heilen Krankheiten. (Ubers. d. Verf.)

13.02.2026, 13:07:20.

189


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Filmischer Widerstand

oberfliche zu sehen, die den Himmel und Aste von Biumen widerspiegelt. Klei-
ne Wellen ziehen tiber die Wasseroberfliche, werden zuriickgeworfen und ziehen
wieder Kreise in die entgegengesetzte Richtung. Die Bewegung des Wassers veran-
schaulicht die im Statement von Ribelino dargelegte Kommunikation der Kukama
mit den Wesen des Wassers. Auch hier dient die Materialitit des Wassers als leich-
te, bewegliche Materie zur Verdeutlichung der Interaktion der Menschen mit ihrer
Umgebung, untermauert als filmisthetisches Mittel die Erliuterungen der Kosmo-
vision, die einen zentralen Stellenwert in der filmischen Argumentation einnimmt.
Es folgen Nahaufnahmen von Regentropfen, wie sie von Palmblittern tropfen und
auf den Boden prasseln, es sind Kinder zu sehen, die im Regen spielen, und an-
schlieend Bilder einer Uberschwemmung, ein breiter Fluss, der durch das Dorf
fliefdt — Motive, die die Handlungsmacht des Wassers zu verdeutlichen scheinen.
Das Wasser ist dabei stets in Bewegung dargestellt. In diesen Abbildungen des
Wassers liegen jene poetischen Momente des Films, durch die der Fluss affektiv
aufgeladen und zu einer weiteren Moglichkeit wird, Grenzen zwischen Menschen
und Nichtmenschlichem verschwimmen zu lassen. Im Etablieren dieses filmischen
Ortes positioniert der Film die Kosmovision der Kukama als begriindend, indem
ihr Wissen, ihre Vorstellungen und ihr Alltag zur Artikulation ihres Territoriums
herangezogen werden.

Ahnlich der filmischen Struktur Jitba Wajitns wird auch hier das Dorf als akut
bedroht inszeniert, die filmische Raumkonstruktion offenbart Risse. Die Bedro-
hung wird entlang der Vorstellung des Flusses als Vater, als menschlicher Kor-
per, spiter auch als Erndhrer eingefithrt. Bezugnehmend auf die steigende Nut-
zung des Flusses als Transportweg im Zuge von Staudammprojekten oder die Ver-
schmutzung durch Ol sagt Ribelino: »Pero nadie se va a irse y le dice »Bueno, te voy
a cortar un pedazo de tu brazo« a su padre. Nadie. O de repente, te voy a — te voy
a partir por la mitad de tu cuerpo para que... por hacer algo. Nadie le dice eso a
su padre.«®! (00:05:35-00:05:49) Die Vorstellung des Flusses als Vaterfigur fortzu-
fithren, um westlich-moderne Interventionen zu beschreiben, lisst sich als epis-
temischer Ungehorsam (Mignolo, 2006/2012) verstehen, da hier Begrindungszu-
sammenhinge nach einer bewusst nichtwestlichen Epistemologie artikuliert und
ontologische Grenzziehungen aufgehoben werden. Nichtmenschliche Entititen als
dem Menschen gleiche, mitunter auch fihlende earth-beings in den politischen Dis-
kurs aufzunehmen, ist in Lateinamerika eine immer hiufiger eingesetzte Strate-
gie, um Konflikte und Probleme in einem neuen Licht darzustellen und somit auch
Moglichkeiten fiir neue Losungsstrategien zu eréfinen, wie de la Cadena schreibt:

81  Niemand wird zu seinem Vater kommen und sagen, sNa gut, ich schneide ein Stiick von dei-
nem Arm ab«. Niemand. Oder plétzlich, >Ich schneide deinen Kérper in der Mitte durch, da-
mit.. damit ich irgendwas damit machen kann. Niemand wiirde so etwas zu seinem Vater
sagen. (Ubers. d. Verf)

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

»to slow down reasoning and provoke the kind of thinking that would enable us to
undo or, more accurately, unlearn a single ontology of politics« (2010, S. 361). Der
Film dient hier dem Aufzeigen seiner moglichen Welt¢, indem die Grenzen des Sag-,
aber auch Sichtbaren ausgelotet werden. In dokumentarfilmischen Argumentati-
onsweisen, die jene Bedingungen und Mechanismen zu verschieben versuchen,
die Sichtbarkeiten und Sagbares zu einem bestimmten Zeitpunkt der Geschichte
kontrollieren, liegt letztlich die politische Dimension derartiger Bilder, wie etwa
Hongisto (2015) festhilt. Parand - el rio fithrt demnach earth-beings nach de la Ca-
dena (2010) nicht nur auf inhaltlicher Ebene ein, sondern provoziert auch mit der
filmischen Rahmung neue Wahrnehmungsméglichkeiten, die einer singuliren On-
tologie im politischen Diskurs entgegenwirken kénnen.

Die Transformation des Flusses von einer Heimat und Vater- bzw. Ernihrer-
figur hin zum Opfer einer Olverschmutzung erfolgt nun als eindeutiger filmis-
thetischer Bruch durch das einmalige Verwenden einer Blende zu Schwarz. Nach
Ribelinos Aussage zur Vorstellung des Flusses als Vater und Ernihrer blendet das
Filmbild ab und anschliefiend wieder auf zu einer scheinbar zerstorten Landschaft

(Abb. 23).

Abbildung 23: Totale des Glverschmutzten Flusses

Bildquelle: Filmstill, Parand — el rio (00:06:24, © M. Araoz/Quisca)

Zu sehen sind von einer schwarzen Masse iiberzogene Holzstimme, eine
kleine holzerne Briicke, darunter ein tiefschwarzer Sumpf. Ein Arbeiter versperrt
mit einem roten Absperrband — mit der Aufschrift »Cuidado Peligro«82 (00:06:21-
00:06:27) und Totenkopf-Symbolen versehen — den Weg, wihrend die Bewegungen

82  Vorsicht, Gefahr. (Ubers. d. Verf.)

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Filmischer Widerstand

der in dieser Sequenz eingesetzten Handkamera den subjektiven Blick einer Per-
son suggerieren. Die zuvor etablierte Nihe zum Wasser, das Eintauchen in den
Fluss, wird nun verwehrt.

Folgend sind Vertreter*innen der Kukama zu erkennen, die mit Stécken in das
Slverschmutzte Wasser stechen, um die Tiefe des Ols darin zu messen. Der rheto-
rische Akt wird hier iiber eine konkrete Beweisfithrung vollzogen, indem die Mes-
sung des Ols als physischer Beleg fiir die Zerstérung beobachtet wird. Der im ersten
Abschnitt des Films als bewegliche, durchdringbare Materie eingefiithrte Fluss ist
nun durch die Vermischung mit Ol zu einer zihen Masse geworden, die langsam
den hélzernen Stock hinabtropft. Die zuvor eindriicklich bildlich und sprachlich
betonte Interaktion mit dem Fluss ist nicht mehr maglich, die Menschen nihern
sich beim Versuch, die Tiefe des Ols zu messen, nur mehr mit gréfiter Vorsicht, ver-
meiden jede Berithrung. Das zuvor klare, leichte Wasser, in das die Zuseher*innen
selbst eingetaucht sind und dessen Leben sie erfahren haben, ist zu einer zihen,
undurchdringlichen und giftigen Masse geworden. An dieser Stelle wird beson-
ders deutlich, dass der Fluss nicht als passive Materie, sondern als Akteur darge-
stellt wird, aus dessen Zusammenwirken mit diskursiven Kriften die Welt konti-
nuierlich konstituiert wird. Der zuvor als Erndhrer beschriebene Fluss wird nun
durch das Gefahrenzeichen des Totenkopfs auf einem Absperrband als >giftiger
Stoff« markiert, eingeziunt und dadurch als Opfer von Gewalt erzahlt — die Szene-
rie gleicht einem Tatort. Die Verursacher*innen, die Titer*innen sind abwesend,
mit den Folgen der Verschmutzung haben jedoch die indigenen Bewohner*innen
als auch der Fluss selbst zu kimpfen. Diese Auslagerung potenzieller Gefahren-
quellen wie Olpipelines in Gebiete fernab der westlich-modernen Machtzentren
wird als toxic colonialism (Reed, 2009) bezeichnet und zeigt sich hier mit eindriick-
lichen Bildern, die den konkreten Konflikt unter den Aspekt der Umweltgerech-
tigkeit stellen. Die Aneignung des indigenen Territoriums vollzieht sich durch die
toxische Kolonialisierung der Materie, deren Konsequenz das Verunmdéglichen der
Interaktion der Menschen mit ihrer Umgebung ist. Inzwischen ist die idyllische
Stimmung der Anfangssequenz einer Tragddie gewichen. Die visuelle Beweisfith-
rung der Olverschmutzung sowie der Einsatz der Handkamera dienen dabei als Au-
thentisierungssignale, unterstreichen die Unmittelbarkeit dieses Ereignisses und
belegen in rhetorisch nachdriicklicher Weise, dass hier Leid verursacht wird. Ne-
ben den zuvor iiberwiegend direkt adressierten Kommentaren ist hier vor allem
die filmbildliche Ebene bedeutsam fiir die Artikulation der voice des Films. Damit
geht die Argumentationsweise des Films von einem aktiven Hinweisen itber in eine
Aufforderung, sich selbst >ein Bild zu machen¢, wodurch die Nachdriicklichkeit des
Arguments noch einmal verstirkt wird, weil die filmische Herangehensweise, die
zur eigenen Interpretation aufruft, genau zu dieser emotionalen Schlussfolgerung

fithre.

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Es folgen Bilder eines grofieren Transportschiffs, die die Prisenz der westli-
chen Moderne ankiindigen, wihrend aus dem Off die Stimme von Mariluz Cana-
quiri Murayari zu horen ist: »Ahorita estamos en un peligro grande de los trans-
nacionales, que vienen a concesionar el territiorio—al final nos quedamos sin terri-
torio—sin respetar nuestros territorios ancestrales.«3 (00:06:56-00:07:08) Wie zur
Bestitigung ihrer Einschitzung der Situation trigt das Schiff die Aufschrift »Pe-
Iigro.«84 (00:06:59-00:07:05) Die Gefahr, die von dem Schiff ausgeht, scheint auch
den kulturellen Bezug zum Fluss zu betreffen. Das Transportschiff, nach Marc
Augé (1992/1994) als >Nicht-Ort« verstanden, steht dem indigenen Territorium als
Bedrohung gegeniiber — es droht, den als Heimat der Kukama eingefithrten fil-
mischen Ort zu einem Nicht-Ort zu machen, zu einem Ort, der »keine besonde-
re Identitit und keine besondere Relation, sondern Einsamkeit und Ahnlichkeit«
(Augé, 1992/1994, S. 121) hervorbringt (Millesi, 2021). Auf diese Weise wird die Pri-
senz nichtindigener Elemente, die Intervention der westlichen Moderne an jenem
Ort klar negativ konnotiert. Bilder von Infrastruktur, von Straflen und Ziigen etwa
oder anderen Transportmitteln, sind im westlichen Kontext hiufig Motiv fiir >Fort-
schritte, spezifisch in kolonialen Zusammenhingen auch ein Motiv fiir Eroberung
als Erschliefung, als »Zivilisierung« — Bilder expandierender Infrastruktur signali-
sierten die Ausbreitung des Staates. Parand — el rio zeigt hingegen, dass die west-
liche Moderne nicht etwa >Fortschritt¢, >Entwicklung« und >Wohlstand« bringt, wie
in politischen Diskussionen oft propagiert, sondern Einsambkeit und Ahnlichkeit.
Das Narrativ der staatlichen Erschliefdung durch Fortschritt wird damit in sein Ge-
genteil verkehrt.

In der filmischen Argumentation steht nicht nur der Verlust der Lebensgrund-
lage der Kukama im Vordergrund, vielmehr wird diese eng verwoben mit Erfah-
rungen nichtmenschlicher Entititen, die sich tiber die Materialitit des Flusses aus-
driickt, wird dieser als storied matter gelesen. Das Konzept der storied matter 1ddt
dazu ein, wie Iovino und Oppermann spezifizieren, eine >polyphone Geschichte«
wahrzunehmen »with a rhizomatic structure that includes the vital materiality
of life, experiences of nonhuman entities, and our bodily intra-actions with all
forms of material agency as effective actants« (Iovino & Oppermann, 2012, S. 469).
Der Fluss wird iiber vielschichtige Bedrohungen zum Opfer westlich-moderner In-
terventionen. Die Betonung seiner vitalen Materialitit, die Erzihlung des Flusses
als Opfer solcher Interventionen erwirke, dass die anschlieRende Betrachtung des
Flusses als reine Ressource negativ wahrgenommen wird. Im Sichtbarmachen von
Bedrohungen, in deren Artikulation entlang der Vorstellung von earth-beings wird

83  Im Momentstehen wirvor einer grofien Bedrohung durch transnationale Konzerne, die Kon-
zessionen fiir unser Territorium wollen. Am Ende haben wir kein Territorium mehr. Unsere
traditionellen Territorien werden nicht respektiert. (Ubers. d. Verf.)

84  Gefahr. (Ubers. d. Verf)

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Filmischer Widerstand

eine Verschiebung im politischen Diskurs verlangt, die die zunehmende Nutzung
des Flusses vor allem unter dem Aspekt von ontologischen Differenzen und deren
Konsequenzen erscheinen lisst. Der Film bietet dabei nicht nur visuelle Beweise
fiir die Bedrohung, sondern vermittelt diese auch emotional ergreifend »to engage
us all the more fully with the historical world« (Nichols, 2017, S. 66).

Die Vermittlung indigener Kosmovisionen in Verbindung mit Problemen
der Umweltverschmutzung und damit auf ontologische Unterschiede in Bezug
auf Vorstellungen von Natur zu verweisen, ist seit den 2010er Jahren in vielen
indigenen Filmen festzumachen, wie beispielsweise in Eriberto Gualingas Filmen
Los Descendientes del Jaguar (2012) oder Kawsak Sacha (2018). Ahnlichkeiten lassen
sich diesbeziiglich auch bei Uchunya ;s Dénde vamos a vivir? (2016) ausmachen, wobei
dieser Film vor allem die Idee des privaten Eigentums verhandelt. Ein plétzlich
aufgestelltes Schild zur Markierung von Eigentum kiindigt hier die Verinderung
der Umgebung an, gefolgt von der Konvertierung des Waldes in Palmél-Plantagen.
AnschliefRend folgen Gegeniiberstellungen des noch intakten angrenzenden Wald
mit Plantagenfeldern, mit in ordentlichen Reihen stehenden Palmen, die wie
rausgeschnitten wirken aus dem Wald. Uchunya ;Dénde vamos a vivir? setzt damit
bildlich um, welche Auswirkungen unterschiedliche ontologische Vorstellungen
darauf haben kénnen, wie die Welt aussieht. Parand - el rio verkniipft dies insbe-
sondere auch mit modernen/kolonialen Machtstrukturen, wie in weiterer Folge
noch deutlicher dargelegt wird.

5.3.2 Der Prozess einer >Anthropozentrierung« als asthetische Erfahrung

»Lo que nosotros tenemos como pueblo Kukama es que nuestro padre es el rio.
Pero si de repente, yo lo mato a mi padre, ;quién me va a dar el pescado para
alimentarme? ;Me va a dar la hidrovia, me van a dar los petroleros, me va a dar
85 (00:05:49-00:06:08), fragt Ribelino Ricopa Alvis ironisch. Die-
se Beschreibung wirft Fragen insbesondere nach Verantwortlichkeiten und Kau-

la hidroelectrica?«

salititen auf. Der Fluss dient nicht nur als Moglichkeit, Grenzen zwischen Men-
schen und Nichtmenschlichem zu verwischen, sondern ist auch Aushandlungsort
unterschiedlicher Interdependenzvorstellungen. Anthropozentrische Denkmodel-
le scheinen die Komplexitit verschiedener Abhingigkeitsrelationen zu iibersehen,
wie sich in der Aussage bereits andeutet.

Als Konsequenz der drohenden Aneignung des Flusses durch westlich-moder-
ne Interventionen wird eine Reise in die Stadt angetreten, die als zentrales Ele-
ment zur Strukturierung der filmischen Orte des Films dient. Zu sehen sind Ver-

85  Als Volk der Kukama verstehen wir den Fluss als unseren Vater. Aber wenn ich meinen Va-
ter plétzlich téte, wer gibt mir dann Fisch, damit ich satt werde? Bekomme ich den von den
Transportschiffen? Von den Oltankern? Vom Wasserkraftwerk? (Ubers. d. Verf.)

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

treter*innen der Kukama-Kukamiria, die sich per Boot auf den Weg machen. Uber
ein Voiceover aus einer Radiosendung werden die Bilder in einen diskursiven Zu-
sammenhang gebracht, es wird deutlich, dass nun aufgrund der Vorkommnisse
eine Verhandlung in der nahe liegenden Stadt stattfindet. Es folgen Einstellun-
gen, die die Beschwerlichkeit der Reise unterstreichen und somit auch die grofie
Distanz, die die Vertreter*innen der Kukama zuriicklegen miissen, um an jenen
Ort zu gelangen, an dem iiber die Nutzung des Flusses entschieden werden soll.
Der anschliefiend eingefiihrte filmische Ort wird iiber die Reise in weite Ferne zum
Fluss konstruiert, die riumliche Relation der beiden Orte wird also tiber deren gro-
Re Distanz zueinander etabliert. Wie im Folgenden erliutert wird, konstruieren
die Bilder der Stadt eine Topografie der Kontrolle und menschlichen Dominanz,
die entlang der Achsen von Rationalisierung und Technologisierung konstruiert
wird. Die Elemente zur Konstruktion des filmischen Ortes der Stadt liefern insbe-
sondere zu Beginn einen irritierenden, unruhigen Kontrast zur betont langsamen
Alltagsidylle der Flusslandschaft als Heimat der Kukama.

Die Stadt wird mit der ersten Einstellung vor allem durch erh6hte Bewegung —
im weiteren Bildraum, aber auch unmittelbar vor der Kamera — gekennzeichnet,
der Verkehr auf den Strafien sowie die Motorengeriusche vermitteln Schnelligkeit
und Chaos. Durch die Nihe einiger vorbeifahrender Autos zur Kamera ist die Sicht
teilweise verdeckt, der Raum wirkt beengt (Abb. 24).

Abbildung 24: Ansicht des StrafSenverkehrs in der Stadt

Bildquelle: Filmstill, Parand — el rio (00:08:06, © M. Araoz/Quisca)

13.02.2026, 13:07:20.

195


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Filmischer Widerstand

Die Rahmung steht ebenfalls in Kontrast zu jener am Fluss: Die Bewegung im
Bild ist nun viel niher, wirkt dadurch erschreckend und unangenehm. Seitlich sind
die Bildausschnitte begrenzt, die vielen horizontalen und vertikalen Linien — durch
Hiuserwinde, Fenster, Kabel, Straflen und diverse Verkehrsschilder — verstirken
den Eindruck der Unruhe.

Das Ziel der Reise ist schliefilich ein Gebidude. Zu sehen ist ein Swimmingpool
in einem Innenhof, ein eindeutiger Kontrast zur Asthetik des Flusses: Deutlich ste-
chen etwa die Einrahmungen des Pools als Begrenzungen hervor, die das Wasser
nicht iiber den Bildraum hinausdenken lassen. Die Kamera blickt auf, die vierecki-
ge Form des Innenhofes begrenzt auch hier die Rahmung der Einstellung zu allen
Seiten, der Raum wirkt auch hier beengt.

Die Idee von Kontrolle wird in der im Weiteren aufgespannten filmischen Topo-
grafie zum zentralen Charakteristikum dieses Ortes. Der nun zur Ginze sichtbare
Verhandlungsraum ist fensterlos, auch hier wird der Eindruck von Beengtheit ver-
mittelt. Detailaufnahmen des digitalen Temperaturreglers sowie der Klimaanlage
in konstant langsamer Bewegung mit maschinellem Surren stehen im Fokus der
Kamera, die hier den Wunsch der menschlichen Akteur*innen nach Kontrolle zu
dokumentieren scheint (Abb. 25). Durch die chronologische Anordnung und Ver-
kniipfung der Sequenzen wird deutlich, dass der Film im Zeigen jener Ausschnitte
Kritik an diesem Kontrollgedanken wibt. Die technologischen >Errungenschaftenc
erscheinen wie Unterdriickungsmechanismen. Die Bilder suggerieren Unterdrii-
ckung nichtmenschlicher Handlungsmacht.

In der Verhandlung wird iiber die Aussage eines Vertreters des Ministerio de
Transportes y Comunicaciones (MTC) die an diesem Ort herrschende Vorstellung
des Flusses als Ressource eingefithrt, die in Kontrast zur Idee der Vaterfigur —
einem menschlichen Korper gleich - steht: »No queremos contaminar su rio, no
queremos perjudicarlo, queremos beneficiarlo.«3¢ (00:08:38-00:08:45) Die nun
offensichtlich werdende Gegeniiberstellung unterschiedlicher Wahrnehmungen
der Umwelt, konkret des Flusses, verdeutlicht die konkurrierenden Territoriali-
titen, allein die sprachliche Bezeichnung bewirkt eine Verinderung (vgl. Freire,
1987). Das unmittelbare Narrativ, das mit dieser Vorstellung einhergeht — eine
passive, fiir den Menschen zum Ge- bzw. Verbrauch bereitliegende Natur —, steht
in Kontrast zur Idee eines Ernihrers, einer Vaterfigur bzw. lebendigen Materie,
wie sie im ersten Teil des Films verbildlicht wurde. Die Regierungs- bzw. Un-
ternehmensseite der Verhandlung artikuliert den Fluss als Ressource, die zuvor
skizzierte Vorstellung des Flusses als Vaterfigur findet keinen Eingang in die Dis-
kussion. Jene >Umdeutung« des Flusses, die sich durch die Abfolge der Sequenzen
des Films nun erkennen lisst, kann als Strategie beschrieben werden, wie sie auch

86  Wir wollen euren Fluss nicht verschmutzen, wir wollen ihn nicht zerstéren, wir wollen ihn
nutzen. (Ubers. d. Verf.)

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand 197

Abbildung 25: Detailansichten des Temperaturreglers und der Klimaanlage

Bildquelle: Filmstill, Parand - el rio (00:08:34/00:08:36, © M. Araoz/Quisca)

im Zuge der Kolonialisierung bzw. der spateren Nationenbildung zur Anwendung
kam, indigene bzw. nichtwestliche Epistemologien zu ignorieren, im politischen
Diskurs nicht zuzulassen und damit deren Bedeutung bis hin zur grundsitzlichen
Existenz infrage zu stellen oder gar zu verneinen (vgl. Quijano, 2000). Der Verweis
auf wissenschaftliche Studien iiber die Auswirkungen der Bauarbeiten, um die
Sorgen der indigenen Teilnehmer*innen zu relativieren, schligt in dieselbe Kerbe:
»El estudio del impacto ambiental va a decir cuales son los riesgos que puedan

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Filmischer Widerstand

haber por el dragado que vamos a hacer y los vamos a minimizar lo mas posible.«%”
(00:08:45-00:08:57)

So scheint die Idee allein menschlicher Handlungsmacht, wie sie einer solchen
Territorialitit zugeschrieben wird, den gewaltsamen Eingriff in eine Wirklichkeit
zu verschleiern, die als Produkt der Interaktion menschlicher und nichtmensch-
licher Praktiken zu Beginn des Films eingefithrt wurde. Die mit dem Versuch der
Verschleierung einhergehende Verharmlosung der Degradierung des Lebensraums
driicke sich durch eine >Break-it-fix-it-Mentalitit aus, wie sie von Philips und Sul-
livan definiert wurde: »a mentality informed by the assumption that human agents
(knowingly or inadvertently) create ecological problems, but can readily solve all
of them at will with the right technology« (2012, S. 446). So erklirt beispielsweise
ein Vertreter der Regierung: »Hemos mencionado, y ustedes también, que en ge-
neral los proyectos, los proyectos tienen impactos. Y cuando los proyectos tienen
impactos negativos el propio proyecto se encarga en remediarlo. El propio pro-
yecto contempla su medida de investigacién.«®® (00:09:23-00:09:39) Es wird sug-
geriert, dass die eintretenden negativen Auswirkungen des geplanten Projekts auf
die Umwelt jederzeit auch wieder behoben werden kénnen — worin erneut das Bild
der volligen Kontrolle des Menschen iiber die Umwelt entlang einer Technologisie-
rung zum Ausdruck kommt. Auch hier ist die voice des Dokumentarfilms, durch
die Chronologie der Szenen, aber auch durch Voiceovers aus dem relativen Off, die
diese Aussagen kommentieren, und Zwischenschnitte, die Regierungsvertreter*in-
nen gihnend und desinteressiert zeigen, als Kritik zu lesen an jenen Aussagen, am
westlich-modernen Umgang mit der Umwelt, an Vorstellungen des Flusses als Res-
source und dem Glauben an eine omnipotente Wissenschaft, die alle potenziellen
Konsequenzen wieder beheben kénne.

Durch die Einfithrung des Flusses als Materie mit Handlungsmacht zu Beginn
des Films wird die nun in der politischen Diskussion vorherrschende Vorstellung,
Menschen hitten die vollstindige Kontrolle iiber die Umwelt — womit dieser kei-
ne Handlungsmacht zugeschrieben wird —, als problematisch dargestellt, da die
Komplexitit der wirkenden Krifte nicht gefasst werden kann. Ahnlich formulieren
hierzu lovino und Oppermann: »[Tlhis leads not only to a very partial vision of
the world’s processes, but also to behaviors whose consequences might affect the
entire biosphere. It is quite arduous for humans to declare their agentic indepen-
dence in a hybrid, vibrant, and living world.« (2014, S. 3 [Herv. i. O.]) In Parand-

87  Die Umweltvertraglichkeitsstudie wird zeigen, welche Risiken es durch die geplanten Bag-
gerarbeiten geben kann und wir werden diese so gering wie moglich halten. (Ubers. d. Verf.)

88  Wir haben bereits festgestellt, ebenso wie ihr, dass derartige Projekte generell, dass die-
se Projekte Auswirkungen haben. Und wenn diese Projekte negative Auswirkungen haben,
kiitmmert man sich darum, diese zu beheben. Im Projekt selbst werden Untersuchungsmaf3-
nahmen beriicksichtigt. (Ubers. d. Verf.)

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

el rio wird dies besonders deutlich, da nicht von einer unabhingigen Handlungs-
macht des Menschen ausgegangen wird, sondern diese Idee erst im Laufe des Films
eingefithrt wird. Der Film vermittelt eine dsthetische Erfahrung, wie die Trennung
Mensch-Natur vonstattengeht, der Mensch dabei ins Zentrum riickt, und markiert
dies als Problem.

Neben einer Verschleierung durch Rationalisierung wird auch der fehlende
Wille der Regierung, sich mit den Anliegen der Kukama-Kukamiria auseinander-
zusetzen, ausgedriickt, etwa durch die gelangweilte Haltung der Verhandlungs-
teilnehmer*innen. Aussagen indigener Vertreter*innen iiber die gesetzliche Ver-
pflichtung zur Anhérung ihrer Bedenken werden auf filmbildlicher Ebene beglei-
tet von zeitunglesenden und gihnenden Regierungsvertretern, um das fehlende
Interesse an einem Dialog seitens des Staates auszudriicken, wie es Grados Bue-
no und Pacheco Riquelme (2016) auch in ihrer Studie formulieren (Millesi, 2021).
Den »>Staat< bzw. die Interessen des Staates vertretend werden hier desinteressier-
te, mannliche Personen gezeigt, die entlang einer westlich-modernen Ontologie
der Rationalitit argumentieren. Wihrend im ersten Abschnitt des Films vor allem
sichtbare Personen Kommentare in direkter Adressierung an die Zuseher*innen
formulieren, um die Botschaften des Films auszudriicken und filmbildlich zu un-
termauern, wird im Verlauf zunehmend ein eher observierender Modus eingenom-
men. Dies scheint ein zentrales Gestaltungselement in der Argumentationsstruk-
tur des Films zu sein: Erst wird die Wirklichkeitskonstruktion der Kukama durch
eine direkte Begegnung mit den Menschen eingefiihrt, anschlieffend kann das Pu-
blikum scheinbar ohne grofRe filmische Eingriffe die Ignoranz der Regierungsver-
treter*innen selbst beobachten. Die Idee der menschlichen Kontrolle itber Materie
wird letztlich auf filmbildlicher Ebene noch unterstrichen durch animierte Bilder
eines Ankers bzw. Frisers, der geplanten Tatigkeiten am Fluss, die diesen — als pas-
sive Materie angenommen — bearbeiten. Die Gewalt gegen die Umwelt kann auf
Basis westlich-moderner Ontologie verschleiert und damit als bedeutungslos mar-
kiert werden, wobei gerade Parand - el rio diese — als Prozess einer >Anthropozen-
trierung< — wieder sichtbar macht. Der Widerstand gegen eine anthropozentrische
Weltsicht in Form der Einfithrung nichtwestlicher Vorstellungen als epistemischer
Ungehorsam, jener Versuch scheitert, die Diskussion wird in der Verhandlung le-
diglich entlang einer westlich-modernen Ontologie gefiihrt. Das Scheitern jedoch
macht die Ignoranz der Akteur*innen umso deutlicher und untermauert die Pro-
blematik des Beharrens auf einer rein westlich-modern gepriagten Ontologie.

In seinem Buch Slow Violence and the Environmentalism of the Poor (2011) schligt
Nixon vor, die Definition von Gewalt insbesondere als sichtbar, als zeitlich und
ortlich bzw. korperlich abgrenzbares Ereignis zu iiberdenken, um andere Verin-
derungen wie die langsame Vergiftung von Fliissen, die Klimakrise oder die zu-
nehmende Entwaldung ebenfalls als Gewalt wahrzunehmen und jenen Phinome-
nen entsprechend zu begegnen. Dazu braucht es neue Narrative, neue Formen der

13.02.2026, 13:07:20.

199


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Filmischer Widerstand

Reprisentation, um dies sichtbar zu machen, er spricht dabei von slow violence als
Form der Gewalt »that occurs gradually and out of sight, a violence of delayed de-
struction that is dispersed across time and space, an attritional violence that is
typically not viewed as violence at all« (2011, S. 2). Neben oft zeitversetzten Auswir-
kungen bestimmter Handlungen sind in der Représentation solcher Gewalt auch
andere Aspekte relevant, etwa wer als Opfer und Zeug*in der Gewalt gelten darf
bzw. wahrgenommen wird (Nixon, 2011). Parand — el rio zeigt auf, wie hegemonia-
le Wahrnehmungsgewohnheiten zu verschleiern und zu verharmlosen versuchen,
was bereits als gewaltsam markiert wurde. Die Olverschmutzung des Flusses ist
ein Merkmal der Gewalt bzw. Zerstérung, doch konzentriert sich die filmische Ar-
gumentationsstruktur nicht auf ein einmaliges Ereignis, sondern auf die scheinbar
stetige Zunahme der Bedrohung, die langsame Degradierung und vor allem auf die
westlich-modern geprigte Ontologie als Versuch der Verschleierung, der letztlich
als zentrales Ereignis dieses Dokumentarfilms gelten kann. Mit den hier genannten
Aspekten der toxischen Kolonialisierung und der Verhandlung epistemischer Igno-
ranz legt der Film folglich Zeugnis einer Form der slow violence ab, die eine Rationa-
lisierung und das damit einhergehende Ignorieren nichtwestlicher Ontologien mit
einschliefft und insofern auch als ontologische Gewalt beschrieben werden kann,
als Beharren auf Kategorien, Wahrnehmungs- und Erklirungszusammenhingen,
die gewisse Kausalititen, Wertvorstellungen und Abhingigkeiten ausblenden und
negative Konsequenzen des eigenen Handelns verschleiern kénnen.

»Hemos dicho un montén, pero igual no les importa. — Creo que sali6 excelen-
te la foto.«®? (00:12:16-00:12:23) Mit diesen aufeinanderfolgenden Aussagen endet
der Abschnitt des Films, der die Verhandlung zwischen den Vertreter*innen der
Kukama-Kukamiria und der lokalen Regierung zeigt. Danach beginnt die Riick-
reise zum Fluss. Die abschliefienden Aussagen machen noch einmal deutlich, wie
sehr die beiden Parteien in Opposition zueinander zu verstehen sind. Wihrend
die einen um ihre Lebensgrundlage verhandeln, ihre Forderungen jedoch auf tau-
be Ohren stofden (erste Aussage), scheint ihr Gegeniiber dies als Okkasion fir eine
PR-Aktion misszuverstehen (zweite Aussage).

Der als indigen markierte, vor allem von natiirlicher Umgebung geprigte Ort
wird allein dadurch bereits aufgewertet, dass er visuell stirker prisent ist als der
stidtische, westlich-moderne. Die Stadt als Ort der westlichen Moderne wird
zugunsten ersterem abgewertet, kaum gezeigt und in den wenigen Ausschnitten
durch hohes Verkehrsaufkommen und Chaos gepriagt. Der Ort des Flusses wird
am Ende des Films erneut gezeigt und bildet eine riumliche Klammer um den
Ort der westlichen Moderne, die als Bedrohung eindringt in die dargestellte Har-
monie. In einer kurzen Sequenz ist die Riickreise ins Dorf zu sehen, gefolgt von

89  Wirhaben soviel gesagt, aber es interessiert sie nicht. — Ich finde, das Foto ist toll geworden.
(Ubers. d. Verf)

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Bildern des Dorfes sowie der Boote auf dem Fluss bei Sonnenuntergang, wobei
auffillt, dass nun wesentlich mehr Menschen sichtbar sind, was das Argument des
Flusses als bewohntes Gebiet zu unterstreichen scheint. Die iiber die Lichtgebung
eingeschriebene zeitliche Struktur kommt einem Tag gleich, der in der morgend-
lichen Idylle des erwachenden Flusses startet und nun endet. Im Tagesverlauf
ist »Alltagliches< zu sehen, etwa wie die Menschen Topfe waschen, fischen, aber
auch Olverschmutzungen im Fluss entdecken und anschlieffend zu politischen
Verhandlungen reisen, um am Ende des Tages wieder in die Idylle des Flusses
zuriickzukehren. Mit dieser Tagesstruktur — einem vermeintlichen Alltag im Leben
der Kukama gleich — verweist der Film auf die Dimensionen politischer, aber auch
okologischer Ungerechtigkeiten, die scheinbar den Alltag der Kukama bilden. Den
hier thematisierten Konflikt filmisch in eine Alltagsstruktur zu verpacken, betont
die Ungerechtigkeit in der Degradierung von Lebensraum, von der marginalisierte
Gruppen stirker betroffen sind als andere Teile der Bevilkerung und die auf eine
Form des Rassismus zuriickzufithren ist, die als Umweltrassismus bezeichnet
wird (vgl. Kapitel 3.2). Der Kampf gegen Umweltverschmutzung ist hier Alltag.

Der Film konstruiert, wie aufgezeigt, einen Ort der Idylle, der nicht als Wild-
nis, als >urspriingliche Natur< zu verstehen ist, sondern als Heimat von Menschen,
die jedoch bedroht wird von westlich-modernen Interventionen. Im Nachzeichnen
der Umdeutung vom Territorium der Kukama entlang eines posthumanen Welt-
entwurfs zu einer Ressource fiir den Staat macht der Film deutlich, von welch zen-
traler Bedeutung ontologische Vorstellungen sind, wie sehr ontologische Grenz-
ziehungen zwischen Menschen und Nichtmenschlichem und damit einhergehend
die Idee von materieller Agency bzw. Passivitit differieren, zu unterschiedlichen
Handlungen anregen kénnen und Fragen nach Verantwortung und Rechenschaft
aufwerfen.

5.3.3 Die Visualisierung moderner/kolonialer Machtstrukturen

Neben der eben benannten Alltagsstruktur der filmischen Erzihlung des Kon-
flikts, die auf den Umweltrassismus postkolonialer Gesellschaften hinweist, macht
der Film auch expliziter auf bestehende moderne/koloniale Machtverhiltnisse
aufmerksam. Dies geschieht einerseits anhand der Darstellung der indigenen
Akteur*innen als politische Subjekte, die sich in westlich-modernen Riumen es-
sentialisierenden kolonialen Vorstellungen tiber Indigenitit ausgesetzt sehen, und
andererseits iiber die Absenz der Profiteur*innen der zunehmenden Ausbeutung.

Die kritische Rhetorik des Films kann Menschen und Orte in ansprechender
bzw. abstoflender Weise vermitteln, sodass die Zuseher*innen diese als wertvoll,
erhaltenswert oder unerwiinscht empfinden (Nichols, 2017). Wie oben beschrieben
sind die filmischen Orte in Parand - el rio in einer deutlichen Opposition verankert,
wobei der als indigen markierte Ort klar positiv, der als westlich-modern markierte

13.02.2026, 13:07:20.

201


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Filmischer Widerstand

Ort klar negativ besetzt ist. Die Bildfolge insbesondere zu Beginn des Films erzeugt
ein Gefiithl der Zugeharigkeit, in der Oppositionsstruktur der beiden filmischen Or-
te artikuliert sich eine fundamentale Differenzhaltung der Kukama zur Stadt, die
als lokales Zentrum der politischen Macht erscheint. Der positiv markierte Ort,
der den Kukama zugerechnet wird, wird dabei entlang einer Multiperspektivitit
dargestellt, wihrend die Regierung, aus der unruhigen, chaotischen Stadt, der To-
pografie der menschlichen Kontrolle heraus agierend, mit Ignoranz und Zersto-
rung verkniipft wird. Das In-Beziehung-Setzen dieser zwei Raumordnungen, wie
es eben erliutert wurde, kann mitunter problematische Assoziationen von >natur-
nahen<Indigenen hervorrufen, wodurch diese Oppositionsstruktur zu einer Repro-
duktion kolonialistischer Vorstellungen von Primitivitit und Naturverbundenheit
beitragen konnte. In Betracht gezogen werden muss dabei jedoch, dass extraktivis-
tische Tatigkeiten in vielen Regionen Lateinamerikas vor allem in Gebieten stattfin-
den, in denen marginalisierte Bevolkerungsteile leben. Die daraus resultierenden
Umweltschiden fithren zur Degradierung der unmittelbaren Umgebung, wodurch
sich Widerstandsbewegungen formieren, die gegen diese Ausbeutung vorzugehen
versuchen, und soziopolitische und 6kologische Dimensionen ineinandergreifen
(vgl. Kapitel 3.2). Das Bild eines ecological indian, wie es beispielsweise Shepard
Krech in seinem nicht wenig kritisierten Buch zeichnet (Krech, 1999), kann dabei
als strategische Positionierung der Selbstreprisentation dienen. Bei niherer Be-
trachtung der filmischen Strategien in Parand — el rio wird jedoch deutlich, dass der
Film in konfrontierender Weise auf derartige Vorstellungen Bezug nimmt und auf
die damit transportierte Legitimierung von Herrschaft aufmerksam macht, wenn
dies im Kontext der modernen/kolonialen Weltordnung betrachtet wird.

Den Verhandlungsraum einfithrend, in dem nun tiber geplante Nutzungsmaf3-
nahmen des Flusses debattiert werden soll, wird ein Gemailde an der Wand fokus-
siert, das nackte Frauen zeigt, die in einem Fluss baden (Abb. 26). Die Kamera
zoomt langsam heraus, wodurch einige (minnliche) Teilnehmer der Verhandlung,
Stithle und Tische zu erkennen sind, das Gemailde — eine sexualisierte, koloniale
Abbildung indigener Frauen — weiter zentral sichtbar. »The colonial gaze integra-
tes patriarchal and colonial viewing habits and constructs indigenous women not
only as objects of the male gaze but also as objects of an imperial patriarchal eye«
(2009, S. 132), schreibt Schiwy — das Gemailde erscheint wie eine plakative Darstel-
lung dieser patriarchalen und kolonialen Sehgewohnheiten.

Wahrend am filmischen Ort des Flusses Frauen als Wissende, als politische
Subjekte mit Handlungsmacht prisentiert werden, etwa indem sie als erliutern-
de und interpretierende Stimmen die Rezipierenden iiber die Kosmovision und
aktuelle Situation der Kukama-Kukamiria informieren, und in der Verhandlung
auch als solche auftreten, deutet das Gemilde — durch Kamerablick und -bewe-
gung als wesentliches Element in der Konstruktion des filmischen Ortes etabliert -
die an diesem Ort herrschende imperiale Haltung der Eroberung an, in der indige-

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Abbildung 26: Ansicht des Gemaldes

Bildquelle: Filmstill, Parand - el rio (00:08:24, © M. Araoz/Quisca)

ne Frauen als Teil einer exotischen Landschaft, einem harmonischen >Urzustands
nahe, zu Objekten sexuellen Begehrens gemacht werden. Im Zeigen des Gemildes
als zentrales den filmischen Ort konstruierendes Element vermittelt der Film die
Sehgewohnheiten, die in dieser Raumordnung herrschen, in der Gegeniiberstel-
lung mit indigenen politischen Akteur*innen der Gegenwart jedoch aufgebrochen
werden. Auch das Bestehen auf einer westlich-modern geprigten wissenschaftli-
chen Terminologie in der Diskussion um den Fluss, wie in Kapitel 5.3.2 beschrie-
ben, driickt einen kolonialen Blick aus, weil westliche Kategorien genutzt werden,
um nichtwestliche Lebensrealititen zu definieren bzw. iiber diese zu entscheiden.
Im Fokussieren des Bildes werden jene Sehgewohnheiten noch einmal deutlicher
in ihrer kolonialen Behaftung gezeigt. Zahlreiche Studien insbesondere des ecofe-
minism veranschaulichen, wie die Vorstellung von Landaneignung auf die Korper
von Frauen erweitert wurde bzw. wird, dies somit in Zusammenhang steht und
Ausdruck von Dualismen kolonialer Ausdehnung ist, wie Julie Sze festhilt: »Cen-
tral among these are: white over black, man over woman, and human over natu-
re. The degraded half of these oppositions — nature, body, woman, nonwhite, pe-
riphery, primitive — are rendered deviant and pathologized as essentially lacking
control and disrupting social order.« (Sze, 2002, S.172) Das an jenem Ort domi-
nierende Bild von Indigenen als Teil einer urspriinglichen Natur, als Objekte der
Umwelt, wie das Gemailde es darstellt, lisst sich in solchen Dualismen kolonia-
ler Ausdehnung verorten, aus der Idee der damit implizierten fehlenden Kontrolle

13.02.2026, 13:07:20.

203


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Filmischer Widerstand

liefe sich die Notwendigkeit der Beherrschung ableiten. Die Herrschaft iiber >an-
deres, sei dies eine andere Kultur oder die Natur als >das andere« zur menschlichen
Gesellschaft, wird als wesentliches Element jener Raumordnung konstruiert und
lasst auch auf eine unterdriickende Haltung gegeniiber den Kukama-Kukamiria
schliefien. Hier zeigt sich eindriicklich, wie Film als Instrument eingesetzt werden
kann, um koloniale Kontinuititen aufzudecken und zu konfrontieren. Die sozio-
politischen Auswirkungen der Kolonialzeit scheinen in der Konstruktion westlich-
moderner Riume immer noch nachzuhallen, wie der Film vermittelt, und proble-
matische Vorstellungen von scheinbar legitimierter Dominanz zu begiinstigen.

Das steht in deutlichem Kontrast zum dokumentierten politischen Engage-
ment der Kukama, zu den eloquenten Interviews, der visuellen Beweisfithrung
tiber die Zerstorung ihrer Lebensgrundlage und damit zur Etablierung dieser Men-
schen als Zeug*innen und Expert*innen, als politische Subjekte und Akteur*innen
in dem Konflikt. Parand - el rio reflektiert mittels der Fokussierung des Gemaildes
tiber die Art und Weise, wie Stereotype und koloniale Ideen zur aktuellen Stellung
Indigener in politischen Auseinandersetzungen beigetragen haben. Der Gegensatz
zwischen dem politischen Engagement und jenem Bild gibt den Blick frei auf im-
mer noch bestehende moderne/koloniale Machtstrukturen. Szenen wie die im Ver-
handlungsraum zeigen, wie othering zu problematischen Oppositionsvorstellungen
fithrt, die Dominanz legitimieren und folglich auch die Ausbeutung sowohl von
Nichtmenschlichem als auch nichtwestlicher Kulturen rechtfertigen. Genau jene
Aspekte ladt der Film zu hinterfragen ein, sodass es weniger um die Naturver-
bundenheit der Kukama und das Bild des ecological native geht als um die koloniale
Logik des othering, die damit verbundene Legitimierung von Beherrschung und die
Akteur*innen, die sich in der Argumentation des Films gegen diesen Prozess stel-
len.

Neben jenem Aspekt werden moderne/koloniale Machtstrukturen vor allem
durch die Absenz der Vertreter*innen des Staates am zu verhandelnden Ort deut-
lich, was die Reise in die Stadt, wie sie zuvor umrissen wurde, besonders hervor-
hebt.

Die Gegeniiberstellung der filmischen Orte lisst die unterschiedlichen Prak-
tiken der rdumlichen Aneignung sichtbar werden, die Betrachtung des Gesamt-
raums riicke die topologischen Zusammenhinge in den Fokus. Die Profiteur*in-
nen des geplanten Projekts sind nicht jene, die am auszubeutenden Ort leben, sie
sind durch ihre Abwesenheit an diesem Ort charakterisiert, die Reise verdeutlicht
ihre Distanz. Der Fluss ist die Peripherie der aktuellen politischen Machtinstanz
und spiegelt riumliche Strukturen der Ausbeutung wider, wie sie bereits zu Ko-
lonialzeiten wiblich waren, als die natiirlichen Reichtiimer des Kontinents zuguns-
ten regionaler Eliten bzw. globaler Machtzentren ausgebeutet wurden, die damit
einhergehende Zerstérung jedoch lediglich die regionale Bevolkerung zu erleiden

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

hatte (Galeano, 1994), was zu einem displacement without moving fithrt(e), wie es Rob
Nixon (2011) definiert. So schreibt er:

»In other words, | want to propose a more radical notion of displacement, one
that, instead of referring solely to the movement of people from their places of
belonging, refers rather to the loss of the land and resources beneath them, a loss
that leaves communities stranded in a place stripped of the very characteristics
that made it inhabitable.« (Nixon, 2011, S.19)

Nach der Verhandlung kehren die Vertreter*innen der Kukama zuriick an den
Fluss, es ist ihnen nicht verwehrt, dorthin zuriickzugehen. Gleichzeitig ist die
Bedrohung, der Ausloser fiir den Konflikt, aber schon vor Ort - als Zunahme
der Transportschiffe auf dem Fluss und Olverschmutzung verbildlicht. Der Film
iibt demnach nicht nur Kritik am modernen/kolonialen System, das auf der
Ausbeutung natiirlicher Ressourcen fiir eine hegemoniale, aber abwesende Ge-
sellschaft basiert, sondern visualisiert die Entziehung der Lebensgrundlage als
Form der Vertreibung, die kulturelle Erfahrung der Umgebung wird zunehmend
verunmoglicht.

5.3.4 Conclusio

Der filmische Raum in Parand - el rio ist durch eine klare Oppositionsstruktur der
beiden etablierten filmischen Orte geprigt. Die Reise strukturiert den filmischen
Raum in unterschiedliche, heterogene Regionen, die jeweils unterschiedlichen
Wissensordnungen unterliegen und entlang dieser ausgestaltet sind. Wihrend
am Fluss vor allem das Motiv der Idylle vorherrscht, die jedoch bedroht ist,
wird die Stadt durch einen Kontrollwunsch charakterisiert, der als Kategorie zur
Artikulation westlich-moderner Territorialitit dargestellt wird.

Parand - el rio zeigt den Fluss nicht als Ressource, sondern im Kontext fami-
lidrer Beziehungsgeflechte und verneint damit die Sonderstellung des Menschen,
was Fragen nach Rechenschaft und Verantwortung aufwirft. Das Territorium der
Kukama wird als Produkt der Erfahrung menschlicher und nichtmenschlicher Ak-
teur*innen definiert. Territoriale Beziige werden insbesondere iiber die Erliute-
rung der Kosmovision eingefiihrt, die iiber die Bildebene bestitigt werden. Nicht-
menschliche Entititen dem Menschen gleichzusetzen, wie es mit der Idee der Va-
terfigur vollzogen wird, formuliert den Anspruch, sie als dem Menschen gleich-
wertig zu behandeln. Indigene Vorstellungen hingegen zu ignorieren, wie in der
Sequenz der Verhandlung zu sehen, oder héchstens als >ethnische Uberzeugungen«
zuzulassen, jedoch westlich-modern gepriagten Konzepten unterzuordnen, ist eine
hiufige Strategie in politischen Diskursen Lateinamerikas, sobald diese Vorstellun-
gen als epistemologische Alternativen beispielsweise zum westlichen Fortschritts-
oder Wachstumsgedanken artikuliert werden und jenem somit im Wege stiinden

13.02.2026, 13:07:20.

205


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Filmischer Widerstand

(de la Cadena, 2010). Umso mehr zeigt sich in der Argumentationsstruktur von Pa-
rand — el vio die Notwendigkeit, von einer singuliren Ontologie im politischen Dis-
kurs abzukommen. Folglich ist sie als Vorschlag zu einer Pluriversalisierung von
Wirklichkeitskonstruktionen zu lesen, in der nicht nur kulturell unterschiedliche
menschliche Perspektiven miteinbezogen werden, sondern auch die Diskursivi-
tit und Handlungsmacht nichtmenschlicher Entititen. In diesem Argument lasst
sich der territorial claim des Films verorten. Den Fluss einem menschlichen Kérper
gleichzusetzen verdeutlicht, welche Gewalt die westlich-moderne Epistemologie
mit sich bringt, da deren Konzepte dazu dienen kénnen, gewissen Entititen ih-
re Rechte abzusprechen, Rechte entlang ontologischer Vorstellungen veriuflerbar
zu machen. Die Abwechslung anthropomorpher und zoomorpher Perspektiven,
wie sie in der filmischen Konstruktion des Flusses als Heimat der Kukama ein-
gesetzt wird, denaturalisiert Versuche der westlich-modernen Akteur*innen, den
Fluss zu objektifizieren, und kritisiert damit auch den Glauben an die Einzigartig-
keit des Menschen. Der Film formuliert den Anspruch, simplifizierende Narrati-
ve einer passiven Materie, die zu einer Break-it-fix-it-Mentalitit fithren und den
Menschen ins Zentrum riicken, zu meiden. Anthropozentrische Denkweisen ten-
dieren dazu, Zusammenhinge zu iibersehen sowie komplexe Abhingigkeiten zu
verschleiern, und werden kontrir zur Kosmovision der Kukama dargestellt. »Hu-
man exceptionalism blinds us« (2012, S. 144 [Herv. i. O.]), schreibt auch Anna Tsing:
»Science has inherited stories about human mastery from the great monotheistic
religions. These stories fuel assumptions about human autonomy, and they direct
questions to the human control of nature, on the one hand, or human impact on
nature, on the other, rather than to species interdependence.« (2012, S. 144) Die fil-
mische Argumentationsstruktur konzentriert sich nicht auf ein einmaliges Ereig-
nis, sondern auf die scheinbar stetige Zunahme der Bedrohung, die langsame De-
gradierung und insbesondere die westlich-modern geprigte Ontologie als Versuch
der Verschleierung negativer Konsequenzen, der letztlich als das zentrale Ereignis
des Dokumentarfilms gelten kann. Von dieser Herangehensweise lisst sich eine
Asthetik der slow violence ablesen, die den Fluss als Opfer jener Form der Gewalt in-
szeniert bzw. gelten lisst. Ahnlich wie bereits fiir dem Film Jiiba Wajiin festgestellt,
betreffen die negativen Konsequenzen der zunehmenden Nutzung sowohl Men-
schen als auch Nichtmenschliches. Parand - el rio verfolgt damit ein wesentliches
Ziel des ecocriticism, das laut Timothy Clark darin besteht, »to highlight and analyse
the often-inseparable relation between human and political injustice and environ-
mental destruction« (2019, S. 8).

Der Film zeigt also den territorialen Konflikt im Kontext divergierender
Ontologien und macht besonders deutlich, dass derartige Konflikte als onto-
logische Konflikte zu verstehen sind, wie Escobar (2008) es beschreibt. Durch
das In-Beziehung-Setzen divergierender Ontologien und damit verbundener
Bedeutungseinschreibungen wird ein Raum hervorgebracht, der insbesondere

13.02.2026, 13:07:20.


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

unter dem Aspekt einer Absage an die Idee gesehen werden kann, konkurrierende
Konzepte wiirden in einem territorialen Aushandlungsprozess in ein Entweder/
Oder miinden. Vielmehr wird verdeutlicht, wie unterschiedliche Territoriali-
titen gleichzeitig nebeneinander bzw. durchkreuzend existieren. Bestehende
Machtstrukturen und damit einhergehende problematische Vorstellungen von
legitimierter Herrschaft werden iiber die Referenz auf koloniale Vorstellungen
snaturnaher< Indigener eingefiihrt, die in sexualisiert-objektifizierender Weise
veranschaulicht sind. Diese werden zitiert und in der Gegeniiberstellung mit
politischen Akteur*innen der Kukama subvertiert.

Die ortliche Trennung von Natur als Ressource einerseits und Profiteur*innen
andererseits verweist ebenso auf Strukturen der modernen/kolonialen Weltord-
nung. Eine solche Trennung scheint blinde Flecken zu kreieren tiber das tatsichli-
che Ausmaf? der Zerstorung, die in Gleichgiiltigkeit miinden. Dieser Gleichgiiltig-
keit entgegenzuwirken und derartige Probleme sichtbar zu machen, scheint Ziel
des hier analysierten Dokumentarfilms Parand - el rio zu sein, indem er nicht nur
die Geschehnisse abbildet und damit sichtbar auf die Leinwand bringt, sondern in
seiner filmasthetischen Darstellung des Flusses verdeutlicht, welche zentrale Rol-
le ontologische Vorstellungen spielen, die zu jeweils unterschiedlichen Haltungen
und Handlungen fithren kénnen.

5.4 Sangre y Tierra - Resistencia indigena del Norte del Cauca

Sangre y Tierra— Resistencia indigena del Norte del Cauca wurde im Jahr 2016 in Ko-
lumbien fertiggestellt und beschreibt den Widerstandskampf Liberacion de la Madre
Tierra der Nasa aus dem Norden der kolumbianischen Region Cauca in den Jah-
ren 2015 und 2016 (Entrelazando, o. D.). In dieser Region ist iiber die vergangenen
Jahrzehnte eine starke indigene Bewegung entstanden, die die Riickgabe von land-
wirtschaftlichen Flichen fordert und bei der Vertreter*innen der Nasa stets eine
zentrale Rolle eingenommen haben (Murillo, 2008).

Kolumbien blickt auf eine lange Geschichte verschiedener Konflikte zurtick.
Beteiligte Gruppen konnten immer wieder zum Niederlegen ihrer Waffen, zur De-
mobilisierung bewegt werden, dennoch flammen mitunter gewaltsame Konflikte
auf, nicht zuletzt aufgrund enger Allianzen zwischen Politik und paramilitirischen
Kriften (Gutiérrez Sanin & Rincén, 2008). Der moderne Staat Kolumbien, so at-
testiert beispielsweise Francy Carranzo-Franco (2019), ist das Produkt zahlreicher
Zyklen von Mobilisierung und Demobilisierung bewaffneter Gruppen. Als wesent-
liche Probleme, die immer wieder zum Ausbruch grofierer Konflikte fithren, wer-
den die umfassende Unterdriickung und Gewalt des Staates selbst genannt, das
Versiumnis, effektive demokratische Prozesse zu implementieren, aber auch ille-

13.02.2026, 13:07:20.

207


https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

