
182 Filmischer Widerstand

ist der Film durch die Problematisierung der Inwertsetzung, durch die Visuali-

sierung von Interdependenzen zwischen Menschen und Nichtmenschlichem am

territorialen Aushandlungsprozess beteiligt. Er konstruiert einen Raum, der nicht

auf einer Kultur-Natur-Grenzziehung basiert, sondern einem posthumanen Welt-

entwurf folgt, Interdependenzen erfasst, gleichzeitig aber durchzogen scheint von

Zerstörung bzw. Gewalt, die sich über die Beherrschung und Inwertsetzung der

Materie, über konkrete Angriffe auf Bewohner*innen des Dorfes, aber auch als dis-

kursive Praktik zur Kontrolle rechtlicher Regularien ausdrückt. Auf Basis dessen

stellt sich die Frage nach der Geltendmachung von Rechten, die stets zu kurz zu

greifen scheinen, wenn sie einer anthropozentrischen Logik folgen, den Mensch

also in den Mittelpunkt rücken, und etwaige Verstrickungen, Abhängigkeiten und

Relationen ausgeklammert werden (können).

5.3 Paraná – El río

Der in diesem Unterkapitel analysierte Film Paraná – el río verhandelt die Nutzung

des Flusses Río Marañón in Peru und damit einhergehende Probleme für die dort

ansässige indigene Bevölkerung. Im letzten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts kam es

in Peru unter Alberto Fujimori zu einer umfangreichen Privatisierung zahlreicher

Unternehmen aus dem extraktiven Sektor; gleichzeitig wurden die Bedingungen,

unter denen auch in indigenen Territorien nach wertvollen Mineralien oder ande-

ren Ressourcen gesucht werden durfte, wesentlich flexibilisiert, wie Torres Wong

zusammenfasst: »The government afforded multinational companies with flexible

environmental standards to develop operations, as well as freedom to choose how

theymanaged their relationships with surrounding communities.« (2018, S. 50) Die

ILO 169wurde in Peru 1994 ratifiziert, zu einer gesetzlichenVerankerung des Rechts

auf Konsultation betroffener indigener Gemeinden, bevor in bestimmten Territo-

rien interveniert werden darf, kam es erst 2011 (Torres Wong, 2018). Ein Vetorecht

ist dabei nicht vorgesehen. In manchen Fällen konnten indigene Gemeinden durch

eine vorangehende Konsultation jedoch gewisse Bedingungen festlegen bzw. hohe

Kompensationen geltend machen (Torres Wong, 2018).

Die Förderung von Öl, die ein zentrales Thema des hier besprochenen Film-

beispiels ist, begann im peruanischen Amazonasbecken bereits um das Jahr 1920.

Während sie bis zu den 1970er-Jahren zunahm und einen bedeutenden Teil der

nationalen Wirtschaftsleistung ausmachte, sank sie ab Mitte des darauffolgenden

Jahrzehnts (Grados Bueno & Pacheco Riquelme, 2016). Mit Beginn des 21. Jahrhun-

derts wurde die Ölförderung wieder stark forciert, womit auch einige Umweltschä-

den einhergingen. Vor allem die an den Flussufern lebenden indigenen Gemeinden

waren davon stark betroffen, wie Grados Bueno und Pacheco Riquelme (2016) fest-

halten. Im Jahr 2000 kam es zu einemUnfall, bei dem schätzungsweise 5000 Barrel

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 183

Öl in das Flusssystem des Río Marañón ausliefen. Aufgrund dieses tragischen Er-

eignisses begannen die dort ansässigen indigenen Gemeinden, sich verstärkt zu

organisieren und zu vernetzen, um ihre Territorien gegen die extraktivistische Po-

litik des Staates zu verteidigen (Grados Bueno & Pacheco Riquelme, 2016). Grados

Bueno und Pacheco Riquelme (2016) untersuchten, inwiefern die Kontamination

des Wassers durch Ölförderung insbesondere in der Region des Río Marañón zu

Veränderungen bezüglich des Zugangs sowie der Nutzung des Wassers bei indi-

genen Gemeinden der Kukama-Kukamiria führte und welche Rolle der Staat und

private Unternehmen dabei spiel(t)en. Sie kamen zu dem Schluss:

»En este contexto, por el Estado o la empresa no hay un interés claro en resolver

los problemas relacionados con el agua y la contaminación que afectan a las po-

blaciones de la cuenca del Marañón, que sí depende de ella para subsistir. Más

bien, es común escuchar diferentes declaraciones afirmando que los reclamos

de los pueblos indígenas son un ejemplo de su oposición a todo tipo de desarro-

llo.«73 (Grados Bueno & Pacheco Riquelme, 2016, S. 55-56)

Paraná – el río ist im Jahr 2016 entstanden und beschäftigt sichmit ebendieser Situa-

tion der Ölförderung, deren negativen Konsequenzen für die indigenen Gemein-

den in den betroffenen Gebieten als auch generell mit der steigenden Nutzung

des Flusses, etwa als Transportweg. Stephanie Boyd und Miguel Araoz Cartagena

führten Regie bzw. arbeiteten sie in Kooperation mit Vertreter*innen der Kukama-

Kukamiria am Río Marañón. Diese Kooperation beschreibt Stephanie Boyd wie

folgt:

»Leonardo Tello Imaina, un poeta kukama y el director de Radio Ucamara en Nau-

ta […]. Leo es uno de los productores asociados del documental y el corazon del

proyecto. Coordinamos con el durante cada etapa de la producción y el corto final

tenía su aprobación. También teniamos como consultores a los profesores de la

Escuela Ikuari, una escuela de voluntarios ancianos que enseñan kukama a los

niños (forma parte de Radio Ucamara). […] Huaynakana Kamatahuarakana – la

federación de mujeres kukamas, han sido otro grupo de colaboradores y consul-

73 In diesem Zusammenhang zeigt weder der Staat noch das Unternehmen ein ehrliches Inter-

esse daran, die Probleme mit demWasser und der Verschmutzung zu lösen, die Auswirkun-

gen auf die indigenen Dörfer haben. Die Dörfer können so nicht weiterbestehen. Trotzdem

hören wir, dass Beanstandungen seitens der indigenen Völker als typisch für ihren Wider-

stand gegen jegliche Form der Entwicklung eingeordnet werden. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Filmischer Widerstand

tores en la producción y están en la lista de créditos. Así hemos tratado de ser

fieles a las tradiciones kukamas.« (persönliche Kommunikation, 01.08.2019)74 75

2016 wurde der Film vom peruanischen Kulturministerium prämiert, als ›Bester

Kurzfilm aus Cusco‹, mit folgender Argumentation: »[The film] shines light on a

culturally relevant topic, manifesting a critical position about the relationship be-

tween indigenous peoples and the state through a sensitive audiovisual treatment

that allows us to get close to the Kukama Kukamiria’s point of view.« (Jury des pe-

ruanischen Kulturministeriums, zit.n. Vimeo, o. D.-a) Gezeigt wurde der Film in

verschiedenen Kontexten, beim Foro Social Mundial in Montreal (2016, Kanada), im

Zuge eines von Amnesty International organisierten Festivals in British Columbia

(2017, Kanada), auf dem Festival FICMAYAB (2018, Guatemala) und einem Ableger

des Festivals in Barcelona, in einem Museum in Lima und imTheater des peruani-

schen Kulturministeriums. Des Weiteren wurden informellere Filmvorführungen

für Aktivist*innen und Student*innen in Peru, Ecuador, Kolumbien, Kanada, USA

und Europa organisiert (Boyd, persönliche Kommunikation, 01.08.2019).

Der Film ist größtenteils in spanischer Sprache gehalten, mit einer Sequenz

zu Beginn auf Kukama-Kukamiria (aus der Sprachfamilie der Tupí-Guaraní). Wei-

ters ist eine Version mit englischen Untertiteln verfügbar, in dieser Version wird

nur die spanische, nicht aber die indigene Sprache untertitelt. Zu sehen sind Auf-

nahmen des Flusses, das Leben der Kukama-Kukamiria am Fluss bei verschiede-

nen alltäglichen Tätigkeiten sowie Talking-Head-Situationen, die verschiedene Ver-

treter*innen der lokalen indigenen Bevölkerung zeigen, die die Kosmovision der

Kukama-Kukamiria beschreiben bzw. speziell die Bedeutung des Flusses erklären.

Das Publikum erfährt außerdem von den Problemen, mit denen die Gemeinde zu

kämpfen hat, die durch die Ölverschmutzung in dem Gebiet, aber auch die ver-

mehrte Nutzung des Flusses als Transportweg entstehen; diese werden im Verlauf

des Films auch sichtbar. Im zweiten Teil des Films reisen einige Vertreter*innen

der Kukama-Kukamiria zu einem Ausschuss in eine Stadt, um dort über weitere

74 Leonardo Tello Imaina, ein Kukama Dichter und Leiter des Radio Ucamara in Nauta […]. Leo

ist einer der Ko-Produzenten des Dokumentarfilms und dasHerz des Projekts. In jeder Phase

der Produktion haben wir uns mit ihm abgestimmt und der finale Kurzfilm wurde von ihm

abgenommen. Außerdem standen uns die Lehrer der Schule Ikuari als Berater zur Seite, eine

Schule, die von älteren Freiwilligen geführtwird, die Kindern die SpracheKukamabeibringen

(die Schule ist eine Initiative des Radio Ucamara). […] Huaynakana Kamatahuarakana – der

Frauenverband der Kukama war ebenfalls beratend und gestaltend an der Produktion betei-

ligt und wird im Abspann des Films genannt. Damit haben wir versucht, den Traditionen der

Kukama gerecht zu werden. (Übers. d. Verf.)

75 Im Abspann des Films werden außerdem Mariluz Canaquiri Murayari, Ribelino Ricopa Al-

vis und Emilsen Flores Simon namentlich genannt, wobei diesen Personen keine konkrete

Funktion zugewiesen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 185

Bauprojekte und deren Konsequenzen zu verhandeln. Den Film abschließend wer-

den erneut Szenen des Lebens der Kukama-Kukamiria am Fluss gezeigt und über

ein Voiceover ihre Forderungen verdeutlicht. Es werden dabei zwei zentrale filmi-

sche Orte etabliert, die in Opposition zueinander konstruiert und über eine Reise

miteinander verknüpft sind.

5.3.1 Verschiebungen von Sagbarem und Sichtbarem

Die erste Einstellung des Films blendet in einer Totalen zu einem ruhigen Gewäs-

ser, einem Flussufer auf (Abb. 20).

Abbildung 20: Panoramaeinstellung des Flussufers in ruhiger Morgenstimmung

Bildquelle: Filmstill, Paraná – el río (00:00:08, © M. Araoz/Quisca)

Der Fluss ist an den seitlichen Bildrändern nicht begrenzt, der Bildraum wirkt

durch diese offene Rahmungweit. Der leichte Rotstich in der Farbgebung sowie die

geringe Bewegung verweisen auf eine morgendliche Ruhe. Einige Boote am Ufer

des Flusses deuten bereits die Anwesenheit von Menschen an. Es folgen weitere

totale und halbtotale Ansichten der Umgebung rund um den Fluss, des Flussufers

sowie der Boote auf dem Fluss. Einige wenige Menschen sind zu sehen, die auf

Feldern arbeiten oder in den Booten sitzen und Töpfe waschen. Kinder spielen

im Wasser und waschen sich ihre Gesichter. Einzelne scheinen auf dem Weg zum

Flussufer zu sein. Bewegung findet lediglich im Bild statt, nicht jedoch durch die

Kamera, deren Position in jeder Einstellung fixiert ist. »So wie innerhalb des Bildes

alle Teile zueinander in Beziehung treten, die Bildhaftigkeit gerade darin besteht,

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Filmischer Widerstand

dass hier Beziehungen hergestellt und dargestellt werden, so wird zwischen dem

abgebildeten Menschen und den anderen Dingen ein Beziehungsfeld aufgebaut«

(2001, S. 49), schreibt etwa Hickethier.

Bereits die ersten Einstellungen, wie hier skizziert, vermitteln ein enges Bezie-

hungsgeflecht der Menschen zum Fluss, womit dieser gleich zu Beginn des Films

als relevant markiert wird. Die körperliche Präsenz bzw. Nähe der Menschen zum

Fluss wird betont. Die ruhige Bildfolge, die geringe Bewegung und horizontale

Linien transportieren eine friedliche Atmosphäre, auch die stets fixierte Kamera-

position trägt zu einer positiv konnotierten Langsamkeit bei (Millesi, 2021). Jene

Bilder vermitteln den filmischen Ort des Flusses insbesondere unter dem Aspekt

der Ruhe. Die Menschen bei alltäglichen Tätigkeiten rund um den Fluss zu zei-

gen, konstruiert diesen bereits als bewohntes Gebiet, als Heimat (Millesi, 2021).

Auf Tonebene ist die gesamte erste Sequenz über Vogelgezwitscher aus dem re-

lativen Off ebenso wie Wasserplätschern zu hören, wodurch der Eindruck einer

Idylle bestärkt wird. Gleichzeitig ist die Stimme einer Frau zu vernehmen, die ein

Lied in der Sprache der Kukama-Kukamiria singt, das jedoch nicht untertitelt wird.

Während das Medium Film grundsätzlich die Möglichkeit bietet, unterschiedliche

Sprachen simultan zu verwenden, beispielsweise durch den Einsatz von Unterti-

telung gesprochener Texte (wie bei den Filmen Júba Wajiín, Sangre y Tierra und Ara

Pyau, vgl. Kapitel 5.2, 5.4, 5.5), kann das Fehlen einer übersetzenden Untertitelung

als Marker kultureller Differenz und gleichzeitig als Artikulation einer indigenen

Identität interpretiert werden (Schmidt, 2016), insbesondere da der Film – unter

anderem durch die Intention, international Aufmerksamkeit für die bedrohte Si-

tuation der Kukama zu generieren,76 und die Teilnahme an diversen Festivals –

nicht nur für ein Publikum produziert wurde, das die Sprache der Kukama spricht.

Die in dieser Anfangssequenz etablierte Idylle, der die Zuschauer*innen als Beob-

achter*innen – also in einem observierendenModus – beiwohnen, wird damit klar

als indigener Raum konstruiert. In weiterer Folge, im Moment der Adressierung

der Zuseher*innen wird auf Spanisch gesprochen, als sich die erste Person am En-

de der Sequenz über ein Voiceover aus dem relativen Off vorstellt: »Mi nombre es

Mariluz Canaquiri Murayari. Soy de la comunidad nativa Shapajilla.«77 (00:01:03-

00:01:09) Der Raumder Kukama, ihreHeimat, scheint dadurch in sich geschlossen,

die Zuschauer*innen observieren die alltägliche Szenerie zu Beginn des Films als

76 So schreibt etwa die Regisseurin Stephanie Boyd dazu: »[T]ambién servirá como una llamada

urgente para conservar y proteger las culturas amazónicas, sus ríos y bosques.« (persönliche

Kommunikation, 01.08.2019) Gleichzeitig dient er auch einem dringenden Aufruf, die Kultu-

ren des Amazonasgebietes, die Flüsse und Wälder zu bewahren und zu schützen. (Übers. d.

Verf.)

77 Mein Name ist Mariluz Canaquiri Murayari. Ich bin eine Vertreterin der indigenen Gemeinde

Shapajilla. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 187

unsichtbare Zeug*innen der Idylle. Der Sprachwechsel öffnet den Raum nun ge-

genüber den Zuseher*innen, die als nicht der Gemeinschaft der Kukama zugehörig

angenommen werden. Die Sprache hat hier also die Funktion, die Rezipierenden

zu positionieren (vgl. Olin, 1997).

Mit der Etablierung dieses filmischen Ortes werden – auf sprachlicher als auch

filmbildlicher Ebene – unterschiedliche Akteur*innen und Relationen zwischen ih-

nen eingeführt. In der ersten Sequenz sind dieMenschen bildkompositionellmittig

platziert und somit zentral, eine Ausnahme dazu bildet eine Detailaufnahme (Abb.

21): Aus extremer Untersicht sind im Vordergrund des Bildes zahlreiche Grashalme

zu sehen, an denen der Morgentau hängt, der Perspektive eines im Gras sitzenden

Tieres nachempfunden. Im Hintergrund lassen sich die Umrisse eines Menschen

ausmachen, der sich farblich nicht vom Boden abhebt. Aus dieser visuellen Wir-

kung, die sich aus der eigentümlichen Art und Weise ergibt, wie die gezeigte Per-

son mit der natürlichen Umgebung verschmilzt (Hickethier, 2001), wird bereits ein

Argument hinsichtlich der intensiven Verflechtung menschlicher Subjekte mit der

sie umgebenden Umwelt formuliert, das imWeiteren fortgeführt wird und ein we-

sentliches Charakteristikum dieses filmischen Ortes darstellt.

Abbildung 21: Umrisse eines Menschen aus extremer Untersicht

Bildquelle: Filmstill, Paraná – el río (00:00:55, © M. Araoz/Quisca)

Insbesondere dasWasser, der Fluss,wird in seinerWirkmacht imZuge der Pro-

duktion des Ortes hervorgehoben als Akteur, mit dem es zu interagieren gilt, wie

Ribelino Ricopa Alvis erläutert: »Los Kukama siempre se han caracterizado por ser

los pescadores ¿no? Y los pescados, ¿quién nos da? Nos da el río. Y por eso decimos,

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Filmischer Widerstand

si nosotros pedimos al río que nos de pescado, nos da. ¿Pero cómo nos da? Noso-

tros tenemos ya buscar, ¿no?«78 (00:02:35-00:02:55) Zu sehen ist ein Fischer, der

erst ein Netz auswirft und es anschließend – mit einigen Fischen im Netz – wie-

der einholt, womit das angesprochene ›aktive Geben‹ des Flusses bebildert wird.

Anschließend erläutert Ribelino die Sicht der Kukama auf den Fluss als lebendige

Materie: »Nosotros como pueblo Kukama creemos que el río es algo vivo también.

No es solamente una cosa material que está ahí, que sirve para otras cosas. Es un

mundo con vida.«79 (00:03:05-00:03:17) Es folgt eine Unterwasseraufnahme (Abb.

22): ein mit grünen Algen bewachsener Boden voller glitzernder Luftblasen ist zu

sehen, kleine Fische bewegen sich schnell auf die Kamera zu, an ihr vorbei.

Abbildung 22: Unterwasser-Detailaufnahme

Bildquelle: Filmstill, Paraná – el río (00:03:14, © M. Araoz/Quisca)

Die Zuseher*innen tauchen ein ins Wasser, in eine Perspektive, die einem in

dieser Umgebung lebenden Tier nachempfunden ist, ähnlich wie es in der be-

reits erläuterten Detailaufnahme in der ersten Sequenz der Fall ist. Diese Art des

Framings zielt auf die Bewusstmachung der Verflechtungen der Menschen mit der

sie umgebenden materiellen bzw. nichtmenschlichenWelt ab, wie sie auf sprachli-

cher Ebene etwa durch die Erläuterung der spezifischen Kosmovision der Kukama

78 Die Fischerei ist immer schon zentraler Bestandteil der Kultur der Kukama gewesen. Und der

Fisch, wer gibt ihn uns? Der Fluss. Wenn wir den Fluss also um Fisch bitten, gibt er ihn uns.

Wie gibt er ihn uns? Wir müssen ihn selbst fangen. (Übers. d. Verf.)

79 Als Volk der Kukama verstehen wir den Fluss als etwas Lebendiges. Er ist nicht einfach ein

Objekt, das da ist, um genutzt zu werden. Er ist eine eigene lebendigeWelt. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 189

ebenfalls vermittelt wird, die filmische Rahmung affirmiert damit die sprachlich

eingeführte Weltsicht. Das Einnehmen einer nichtmenschlichen Perspektive dient

dazu, so schreiben beispielsweise Soles und Chu (2015), speziesübergreifende Be-

ziehungen aufzuzeigen und verständlich zu machen, wodurch letztlich die Art und

Weise beeinflusst wird, wie Menschen ihre Umgebung wahrnehmen. Auch an an-

derer Stelle werden Unterwasseraufnahmen eingesetzt, die der Perspektive eines

Fisches nachempfunden sind. Diese Pluriversalisierung der Standpunkte in der

Etablierung des filmischen Ortes legt somit eine Wirklichkeitskonstruktion nahe,

die insbesondere die Handlungsmacht unterschiedlicher menschlicher wie nicht-

menschlicher Akteur*innen in den Fokus rückt. Die Menschen stehen in direkter

Interaktion mit der Umgebung, die besondere Nähe zur bzw. Verstrickung mit der

Umwelt wird betont, was in starkem Kontrast zur später erläuterten Wahrneh-

mung des Flusses als Ressource seitens der Regierungsvertreter*innen steht. Das

Eintauchen ins Wasser, das Einnehmen unterschiedlicher Perspektiven dient da-

bei als ästhetisches Verfahren, um die Annahme der Einzigartigkeit des Menschen,

eine anthropozentrische Weltsicht also, zu verweigern. Die Umgebung wird fil-

misch als Erfahrung menschlicher und nichtmenschlicher Akteur*innen konstru-

iert.Das Territoriumwird folglich, ähnlichwie in JúbaWajiín, entlang eines posthu-

manen Weltentwurfs etabliert, indem es filmisch als gemeinsames Hervorbringen

menschlicher und nichtmenschlicher Akteur*innen dargestellt wird.

Den Aussagen von immodalen Raum verortbaren Personenwerden bestätigen-

de Bilder zwischengeschnitten, sodass sie zu glaubwürdigen Auskunftspersonen

werden. Die filmbildliche Ebene untermauert also die sprachlichen Äußerungen.

Gleichzeitig ist dies auch Ausdruck der voice des Dokumentarfilms, eine filmische

Argumentation zugunsten der Wirklichkeitskonstruktion der Kukama zu formu-

lieren, die hier dargebrachte Kosmovision als kollektiv-subjektive Wahrnehmung

zu akzeptieren. Es werden keine zusätzlichen Erläuterungen eingefügt oder Versu-

che unternommen, die dargelegten kosmologischen Konzepte in westliche Katego-

rien einzuordnen. Die Wissensvermittlung liegt stets bei den sichtbaren Personen,

die sich selbst als Vertreter*innen der Kukama identifizieren, womit der Effekt

aufrechterhalten wird, keine Außensicht auf diese Kultur zu bieten, sondern eine

Selbstrepräsentation.

Ribelino spricht in weiterer Folge über die Vorstellung der Kukama von We-

sen, die im Wasser leben und als Hüter dessen eine bedeutende Rolle einnehmen,

dabei aber auch von Schamanen beispielsweise zur Heilung von Krankheiten an-

gerufen werden, wie er sagt: »Cuando los bancos llaman a los espíritus–son perso-

nas dentro del agua–ellos vienen, y también vienen a curarnos de algunas enfer-

medades.«80 (00:04:57-00:05:08) Auf filmbildlicher Ebene ist eine ruhige Wasser-

80 Wenn die bancos [Schamanen der Kukama] die Geister rufen – das sind Personen, die imWas-

ser leben – dann kommen sie, und heilen Krankheiten. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Filmischer Widerstand

oberfläche zu sehen, die den Himmel und Äste von Bäumen widerspiegelt. Klei-

ne Wellen ziehen über die Wasseroberfläche, werden zurückgeworfen und ziehen

wieder Kreise in die entgegengesetzte Richtung.Die Bewegung desWassers veran-

schaulicht die im Statement von Ribelino dargelegte Kommunikation der Kukama

mit denWesen des Wassers. Auch hier dient die Materialität des Wassers als leich-

te, bewegliche Materie zur Verdeutlichung der Interaktion der Menschen mit ihrer

Umgebung, untermauert als filmästhetischesMittel die Erläuterungen der Kosmo-

vision, die einen zentralen Stellenwert in der filmischen Argumentation einnimmt.

Es folgen Nahaufnahmen von Regentropfen, wie sie von Palmblättern tropfen und

auf den Boden prasseln, es sind Kinder zu sehen, die im Regen spielen, und an-

schließend Bilder einer Überschwemmung, ein breiter Fluss, der durch das Dorf

fließt – Motive, die die Handlungsmacht des Wassers zu verdeutlichen scheinen.

Das Wasser ist dabei stets in Bewegung dargestellt. In diesen Abbildungen des

Wassers liegen jene poetischen Momente des Films, durch die der Fluss affektiv

aufgeladen und zu einer weiteren Möglichkeit wird, Grenzen zwischen Menschen

undNichtmenschlichem verschwimmen zu lassen. ImEtablieren dieses filmischen

Ortes positioniert der Film die Kosmovision der Kukama als begründend, indem

ihr Wissen, ihre Vorstellungen und ihr Alltag zur Artikulation ihres Territoriums

herangezogen werden.

Ähnlich der filmischen Struktur Júba Wajiíns wird auch hier das Dorf als akut

bedroht inszeniert, die filmische Raumkonstruktion offenbart Risse. Die Bedro-

hung wird entlang der Vorstellung des Flusses als Vater, als menschlicher Kör-

per, später auch als Ernährer eingeführt. Bezugnehmend auf die steigende Nut-

zung des Flusses als Transportweg im Zuge von Staudammprojekten oder die Ver-

schmutzung durch Öl sagt Ribelino: »Pero nadie se va a irse y le dice ›Bueno, te voy

a cortar un pedazo de tu brazo‹ a su padre. Nadie. O de repente, te voy a – te voy

a partir por la mitad de tu cuerpo para que… por hacer algo. Nadie le dice eso a

su padre.«81 (00:05:35-00:05:49) Die Vorstellung des Flusses als Vaterfigur fortzu-

führen, um westlich-moderne Interventionen zu beschreiben, lässt sich als epis-

temischer Ungehorsam (Mignolo, 2006/2012) verstehen, da hier Begründungszu-

sammenhänge nach einer bewusst nichtwestlichen Epistemologie artikuliert und

ontologische Grenzziehungen aufgehoben werden.Nichtmenschliche Entitäten als

demMenschen gleiche,mitunter auch fühlende earth-beings in den politischen Dis-

kurs aufzunehmen, ist in Lateinamerika eine immer häufiger eingesetzte Strate-

gie, um Konflikte und Probleme in einem neuen Licht darzustellen und somit auch

Möglichkeiten für neue Lösungsstrategien zu eröffnen, wie de la Cadena schreibt:

81 Niemand wird zu seinem Vater kommen und sagen, ›Na gut, ich schneide ein Stück von dei-

nem Arm ab‹. Niemand. Oder plötzlich, ›Ich schneide deinen Körper in der Mitte durch‹, da-

mit… damit ich irgendwas damit machen kann. Niemand würde so etwas zu seinem Vater

sagen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 191

»to slow down reasoning and provoke the kind of thinking that would enable us to

undo or, more accurately, unlearn a single ontology of politics« (2010, S. 361). Der

Filmdient hier demAufzeigen ›einermöglichenWelt‹, indemdieGrenzen des Sag-,

aber auch Sichtbaren ausgelotet werden. In dokumentarfilmischen Argumentati-

onsweisen, die jene Bedingungen und Mechanismen zu verschieben versuchen,

die Sichtbarkeiten und Sagbares zu einem bestimmten Zeitpunkt der Geschichte

kontrollieren, liegt letztlich die politische Dimension derartiger Bilder, wie etwa

Hongisto (2015) festhält. Paraná – el río führt demnach earth-beings nach de la Ca-

dena (2010) nicht nur auf inhaltlicher Ebene ein, sondern provoziert auch mit der

filmischen Rahmung neueWahrnehmungsmöglichkeiten, die einer singulärenOn-

tologie im politischen Diskurs entgegenwirken können.

Die Transformation des Flusses von einer Heimat und Vater- bzw. Ernährer-

figur hin zum Opfer einer Ölverschmutzung erfolgt nun als eindeutiger filmäs-

thetischer Bruch durch das einmalige Verwenden einer Blende zu Schwarz. Nach

Ribelinos Aussage zur Vorstellung des Flusses als Vater und Ernährer blendet das

Filmbild ab und anschließend wieder auf zu einer scheinbar zerstörten Landschaft

(Abb. 23).

Abbildung 23: Totale des ölverschmutzten Flusses

Bildquelle: Filmstill, Paraná – el río (00:06:24, © M. Araoz/Quisca)

Zu sehen sind von einer schwarzen Masse überzogene Holzstämme, eine

kleine hölzerne Brücke, darunter ein tiefschwarzer Sumpf. Ein Arbeiter versperrt

mit einem roten Absperrband – mit der Aufschrift »Cuidado Peligro«82 (00:06:21-

00:06:27) und Totenkopf-Symbolen versehen – denWeg, während die Bewegungen

82 Vorsicht, Gefahr. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Filmischer Widerstand

der in dieser Sequenz eingesetzten Handkamera den subjektiven Blick einer Per-

son suggerieren. Die zuvor etablierte Nähe zum Wasser, das Eintauchen in den

Fluss, wird nun verwehrt.

Folgend sind Vertreter*innen der Kukama zu erkennen, die mit Stöcken in das

ölverschmutzte Wasser stechen, um die Tiefe des Öls darin zu messen. Der rheto-

rische Akt wird hier über eine konkrete Beweisführung vollzogen, indem die Mes-

sung desÖls als physischer Beleg für die Zerstörung beobachtet wird.Der im ersten

Abschnitt des Films als bewegliche, durchdringbare Materie eingeführte Fluss ist

nun durch die Vermischung mit Öl zu einer zähen Masse geworden, die langsam

den hölzernen Stock hinabtropft. Die zuvor eindrücklich bildlich und sprachlich

betonte Interaktion mit dem Fluss ist nicht mehr möglich, die Menschen nähern

sich beimVersuch, die Tiefe des Öls zumessen, nurmehrmit größter Vorsicht, ver-

meiden jede Berührung. Das zuvor klare, leichte Wasser, in das die Zuseher*innen

selbst eingetaucht sind und dessen Leben sie erfahren haben, ist zu einer zähen,

undurchdringlichen und giftigen Masse geworden. An dieser Stelle wird beson-

ders deutlich, dass der Fluss nicht als passive Materie, sondern als Akteur darge-

stellt wird, aus dessen Zusammenwirken mit diskursiven Kräften die Welt konti-

nuierlich konstituiert wird. Der zuvor als Ernährer beschriebene Fluss wird nun

durch das Gefahrenzeichen des Totenkopfs auf einem Absperrband als ›giftiger

Stoff‹ markiert, eingezäunt und dadurch als Opfer von Gewalt erzählt – die Szene-

rie gleicht einem Tatort. Die Verursacher*innen, die Täter*innen sind abwesend,

mit den Folgen der Verschmutzung haben jedoch die indigenen Bewohner*innen

als auch der Fluss selbst zu kämpfen. Diese Auslagerung potenzieller Gefahren-

quellen wie Ölpipelines in Gebiete fernab der westlich-modernen Machtzentren

wird als toxic colonialism (Reed, 2009) bezeichnet und zeigt sich hier mit eindrück-

lichen Bildern, die den konkreten Konflikt unter den Aspekt der Umweltgerech-

tigkeit stellen. Die Aneignung des indigenen Territoriums vollzieht sich durch die

toxische Kolonialisierung der Materie, deren Konsequenz das Verunmöglichen der

Interaktion der Menschen mit ihrer Umgebung ist. Inzwischen ist die idyllische

Stimmung der Anfangssequenz einer Tragödie gewichen. Die visuelle Beweisfüh-

rung derÖlverschmutzung sowie der Einsatz derHandkamera dienen dabei als Au-

thentisierungssignale, unterstreichen die Unmittelbarkeit dieses Ereignisses und

belegen in rhetorisch nachdrücklicher Weise, dass hier Leid verursacht wird. Ne-

ben den zuvor überwiegend direkt adressierten Kommentaren ist hier vor allem

die filmbildliche Ebene bedeutsam für die Artikulation der voice des Films. Damit

geht die Argumentationsweise des Films von einem aktiven Hinweisen über in eine

Aufforderung, sich selbst ›ein Bild zu machen‹, wodurch die Nachdrücklichkeit des

Arguments noch einmal verstärkt wird, weil die filmische Herangehensweise, die

zur eigenen Interpretation aufruft, genau zu dieser emotionalen Schlussfolgerung

führt.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 193

Es folgen Bilder eines größeren Transportschiffs, die die Präsenz der westli-

chen Moderne ankündigen, während aus dem Off die Stimme von Mariluz Cana-

quiri Murayari zu hören ist: »Ahorita estamos en un peligro grande de los trans-

nacionales, que vienen a concesionar el territiorio–al final nos quedamos sin terri-

torio–sin respetar nuestros territorios ancestrales.«83 (00:06:56-00:07:08) Wie zur

Bestätigung ihrer Einschätzung der Situation trägt das Schiff die Aufschrift »Pe-

ligro.«84 (00:06:59-00:07:05) Die Gefahr, die von dem Schiff ausgeht, scheint auch

den kulturellen Bezug zum Fluss zu betreffen. Das Transportschiff, nach Marc

Augé (1992/1994) als ›Nicht-Ort‹ verstanden, steht dem indigenen Territorium als

Bedrohung gegenüber – es droht, den als Heimat der Kukama eingeführten fil-

mischen Ort zu einem Nicht-Ort zu machen, zu einem Ort, der »keine besonde-

re Identität und keine besondere Relation, sondern Einsamkeit und Ähnlichkeit«

(Augé, 1992/1994, S. 121) hervorbringt (Millesi, 2021). Auf diese Weise wird die Prä-

senz nichtindigener Elemente, die Intervention der westlichen Moderne an jenem

Ort klar negativ konnotiert. Bilder von Infrastruktur, von Straßen und Zügen etwa

oder anderen Transportmitteln, sind im westlichen Kontext häufigMotiv für ›Fort-

schritt‹, spezifisch in kolonialen Zusammenhängen auch ein Motiv für Eroberung

als Erschließung, als ›Zivilisierung‹ – Bilder expandierender Infrastruktur signali-

sierten die Ausbreitung des Staates. Paraná – el río zeigt hingegen, dass die west-

liche Moderne nicht etwa ›Fortschritt‹, ›Entwicklung‹ und ›Wohlstand‹ bringt, wie

in politischen Diskussionen oft propagiert, sondern Einsamkeit und Ähnlichkeit.

Das Narrativ der staatlichen Erschließung durch Fortschritt wird damit in sein Ge-

genteil verkehrt.

In der filmischen Argumentation steht nicht nur der Verlust der Lebensgrund-

lage der Kukama im Vordergrund, vielmehr wird diese eng verwoben mit Erfah-

rungen nichtmenschlicher Entitäten, die sich über dieMaterialität des Flusses aus-

drückt, wird dieser als storied matter gelesen. Das Konzept der storied matter lädt

dazu ein, wie Iovino und Oppermann spezifizieren, eine ›polyphone Geschichte‹

wahrzunehmen »with a rhizomatic structure that includes the vital materiality

of life, experiences of nonhuman entities, and our bodily intra-actions with all

forms of material agency as effective actants« (Iovino & Oppermann, 2012, S. 469).

Der Fluss wird über vielschichtige Bedrohungen zumOpfer westlich-moderner In-

terventionen. Die Betonung seiner vitalen Materialität, die Erzählung des Flusses

als Opfer solcher Interventionen erwirkt, dass die anschließende Betrachtung des

Flusses als reine Ressource negativ wahrgenommen wird. Im Sichtbarmachen von

Bedrohungen, in deren Artikulation entlang der Vorstellung von earth-beings wird

83 ImMoment stehenwir vor einer großen Bedrohung durch transnationale Konzerne, die Kon-

zessionen für unser Territorium wollen. Am Ende haben wir kein Territorium mehr. Unsere

traditionellen Territorien werden nicht respektiert. (Übers. d. Verf.)

84 Gefahr. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Filmischer Widerstand

eine Verschiebung im politischen Diskurs verlangt, die die zunehmende Nutzung

des Flusses vor allem unter dem Aspekt von ontologischen Differenzen und deren

Konsequenzen erscheinen lässt. Der Film bietet dabei nicht nur visuelle Beweise

für die Bedrohung, sondern vermittelt diese auch emotional ergreifend »to engage

us all the more fully with the historical world« (Nichols, 2017, S. 66).

Die Vermittlung indigener Kosmovisionen in Verbindung mit Problemen

der Umweltverschmutzung und damit auf ontologische Unterschiede in Bezug

auf Vorstellungen von Natur zu verweisen, ist seit den 2010er Jahren in vielen

indigenen Filmen festzumachen, wie beispielsweise in Eriberto Gualingas Filmen

Los Descendientes del Jaguar (2012) oder Kawsak Sacha (2018). Ähnlichkeiten lassen

sich diesbezüglich auch bei Uchunya ¿Dónde vamos a vivir? (2016) ausmachen, wobei

dieser Film vor allem die Idee des privaten Eigentums verhandelt. Ein plötzlich

aufgestelltes Schild zur Markierung von Eigentum kündigt hier die Veränderung

der Umgebung an, gefolgt von der Konvertierung desWaldes in Palmöl-Plantagen.

Anschließend folgen Gegenüberstellungen des noch intakten angrenzenden Wald

mit Plantagenfeldern, mit in ordentlichen Reihen stehenden Palmen, die wie

rausgeschnitten wirken aus dem Wald. Uchunya ¿Dónde vamos a vivir? setzt damit

bildlich um, welche Auswirkungen unterschiedliche ontologische Vorstellungen

darauf haben können, wie die Welt aussieht. Paraná – el río verknüpft dies insbe-

sondere auch mit modernen/kolonialen Machtstrukturen, wie in weiterer Folge

noch deutlicher dargelegt wird.

5.3.2 Der Prozess einer ›Anthropozentrierung‹ als ästhetische Erfahrung

»Lo que nosotros tenemos como pueblo Kukama es que nuestro padre es el río.

Pero si de repente, yo lo mato a mi padre, ¿quién me va a dar el pescado para

alimentarme? ¿Me va a dar la hidrovía, me van a dar los petroleros, me va a dar

la hidroelectrica?«85 (00:05:49-00:06:08), fragt Ribelino Ricopa Alvis ironisch. Die-

se Beschreibung wirft Fragen insbesondere nach Verantwortlichkeiten und Kau-

salitäten auf. Der Fluss dient nicht nur als Möglichkeit, Grenzen zwischen Men-

schen und Nichtmenschlichem zu verwischen, sondern ist auch Aushandlungsort

unterschiedlicher Interdependenzvorstellungen. Anthropozentrische Denkmodel-

le scheinen die Komplexität verschiedener Abhängigkeitsrelationen zu übersehen,

wie sich in der Aussage bereits andeutet.

Als Konsequenz der drohenden Aneignung des Flusses durch westlich-moder-

ne Interventionen wird eine Reise in die Stadt angetreten, die als zentrales Ele-

ment zur Strukturierung der filmischen Orte des Films dient. Zu sehen sind Ver-

85 Als Volk der Kukama verstehen wir den Fluss als unseren Vater. Aber wenn ich meinen Va-

ter plötzlich töte, wer gibt mir dann Fisch, damit ich satt werde? Bekomme ich den von den

Transportschiffen? Von den Öltankern? VomWasserkraftwerk? (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 195

treter*innen der Kukama-Kukamiria, die sich per Boot auf denWeg machen. Über

ein Voiceover aus einer Radiosendung werden die Bilder in einen diskursiven Zu-

sammenhang gebracht, es wird deutlich, dass nun aufgrund der Vorkommnisse

eine Verhandlung in der nahe liegenden Stadt stattfindet. Es folgen Einstellun-

gen, die die Beschwerlichkeit der Reise unterstreichen und somit auch die große

Distanz, die die Vertreter*innen der Kukama zurücklegen müssen, um an jenen

Ort zu gelangen, an dem über die Nutzung des Flusses entschieden werden soll.

Der anschließend eingeführte filmische Ort wird über die Reise in weite Ferne zum

Fluss konstruiert, die räumliche Relation der beiden Orte wird also über deren gro-

ße Distanz zueinander etabliert. Wie im Folgenden erläutert wird, konstruieren

die Bilder der Stadt eine Topografie der Kontrolle und menschlichen Dominanz,

die entlang der Achsen von Rationalisierung und Technologisierung konstruiert

wird. Die Elemente zur Konstruktion des filmischen Ortes der Stadt liefern insbe-

sondere zu Beginn einen irritierenden, unruhigen Kontrast zur betont langsamen

Alltagsidylle der Flusslandschaft als Heimat der Kukama.

Die Stadt wird mit der ersten Einstellung vor allem durch erhöhte Bewegung –

im weiteren Bildraum, aber auch unmittelbar vor der Kamera – gekennzeichnet,

der Verkehr auf den Straßen sowie die Motorengeräusche vermitteln Schnelligkeit

und Chaos. Durch die Nähe einiger vorbeifahrender Autos zur Kamera ist die Sicht

teilweise verdeckt, der Raum wirkt beengt (Abb. 24).

Abbildung 24: Ansicht des Straßenverkehrs in der Stadt

Bildquelle: Filmstill, Paraná – el río (00:08:06, © M. Araoz/Quisca)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Filmischer Widerstand

Die Rahmung steht ebenfalls in Kontrast zu jener am Fluss: Die Bewegung im

Bild ist nun viel näher, wirkt dadurch erschreckend und unangenehm. Seitlich sind

die Bildausschnitte begrenzt, die vielen horizontalen und vertikalen Linien – durch

Häuserwände, Fenster, Kabel, Straßen und diverse Verkehrsschilder – verstärken

den Eindruck der Unruhe.

Das Ziel der Reise ist schließlich ein Gebäude. Zu sehen ist ein Swimmingpool

in einem Innenhof, ein eindeutiger Kontrast zur Ästhetik des Flusses: Deutlich ste-

chen etwa die Einrahmungen des Pools als Begrenzungen hervor, die das Wasser

nicht über den Bildraum hinausdenken lassen. Die Kamera blickt auf, die vierecki-

ge Form des Innenhofes begrenzt auch hier die Rahmung der Einstellung zu allen

Seiten, der Raum wirkt auch hier beengt.

Die Idee vonKontrolle wird in der imWeiteren aufgespannten filmischen Topo-

grafie zum zentralen Charakteristikum dieses Ortes. Der nun zur Gänze sichtbare

Verhandlungsraum ist fensterlos, auch hier wird der Eindruck von Beengtheit ver-

mittelt. Detailaufnahmen des digitalen Temperaturreglers sowie der Klimaanlage

in konstant langsamer Bewegung mit maschinellem Surren stehen im Fokus der

Kamera, die hier den Wunsch der menschlichen Akteur*innen nach Kontrolle zu

dokumentieren scheint (Abb. 25). Durch die chronologische Anordnung und Ver-

knüpfung der Sequenzen wird deutlich, dass der Film im Zeigen jener Ausschnitte

Kritik an diesem Kontrollgedanken übt. Die technologischen ›Errungenschaften‹

erscheinen wie Unterdrückungsmechanismen. Die Bilder suggerieren Unterdrü-

ckung nichtmenschlicher Handlungsmacht.

In der Verhandlung wird über die Aussage eines Vertreters des Ministerio de

Transportes y Comunicaciones (MTC) die an diesem Ort herrschende Vorstellung

des Flusses als Ressource eingeführt, die in Kontrast zur Idee der Vaterfigur –

einem menschlichen Körper gleich – steht: »No queremos contaminar su río, no

queremos perjudicarlo, queremos beneficiarlo.«86 (00:08:38-00:08:45) Die nun

offensichtlich werdende Gegenüberstellung unterschiedlicher Wahrnehmungen

der Umwelt, konkret des Flusses, verdeutlicht die konkurrierenden Territoriali-

täten, allein die sprachliche Bezeichnung bewirkt eine Veränderung (vgl. Freire,

1987). Das unmittelbare Narrativ, das mit dieser Vorstellung einhergeht – eine

passive, für den Menschen zum Ge- bzw. Verbrauch bereitliegende Natur –, steht

in Kontrast zur Idee eines Ernährers, einer Vaterfigur bzw. lebendigen Materie,

wie sie im ersten Teil des Films verbildlicht wurde. Die Regierungs- bzw. Un-

ternehmensseite der Verhandlung artikuliert den Fluss als Ressource, die zuvor

skizzierte Vorstellung des Flusses als Vaterfigur findet keinen Eingang in die Dis-

kussion. Jene ›Umdeutung‹ des Flusses, die sich durch die Abfolge der Sequenzen

des Films nun erkennen lässt, kann als Strategie beschrieben werden, wie sie auch

86 Wir wollen euren Fluss nicht verschmutzen, wir wollen ihn nicht zerstören, wir wollen ihn

nutzen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 197

Abbildung 25: Detailansichten des Temperaturreglers und der Klimaanlage

Bildquelle: Filmstill, Paraná – el río (00:08:34/00:08:36, © M. Araoz/Quisca)

im Zuge der Kolonialisierung bzw. der späteren Nationenbildung zur Anwendung

kam, indigene bzw. nichtwestliche Epistemologien zu ignorieren, im politischen

Diskurs nicht zuzulassen und damit deren Bedeutung bis hin zur grundsätzlichen

Existenz infrage zu stellen oder gar zu verneinen (vgl. Quijano, 2000). Der Verweis

auf wissenschaftliche Studien über die Auswirkungen der Bauarbeiten, um die

Sorgen der indigenen Teilnehmer*innen zu relativieren, schlägt in dieselbe Kerbe:

»El estudio del impacto ambiental va a decir cuales son los riesgos que puedan

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Filmischer Widerstand

haber por el dragado que vamos a hacer y los vamos a minimizar lo más posible.«87

(00:08:45-00:08:57)

So scheint die Idee allein menschlicher Handlungsmacht, wie sie einer solchen

Territorialität zugeschrieben wird, den gewaltsamen Eingriff in eine Wirklichkeit

zu verschleiern, die als Produkt der Interaktion menschlicher und nichtmensch-

licher Praktiken zu Beginn des Films eingeführt wurde. Die mit dem Versuch der

Verschleierung einhergehende Verharmlosung der Degradierung des Lebensraums

drückt sich durch eine ›Break-it-fix-it‹-Mentalität aus, wie sie von Philips und Sul-

livan definiert wurde: »a mentality informed by the assumption that human agents

(knowingly or inadvertently) create ecological problems, but can readily solve all

of them at will with the right technology« (2012, S. 446). So erklärt beispielsweise

ein Vertreter der Regierung: »Hemos mencionado, y ustedes también, que en ge-

neral los proyectos, los proyectos tienen impactos. Y cuando los proyectos tienen

impactos negativos el propio proyecto se encarga en remediarlo. El propio pro-

yecto contempla su medida de investigación.«88 (00:09:23-00:09:39) Es wird sug-

geriert, dass die eintretenden negativen Auswirkungen des geplanten Projekts auf

die Umwelt jederzeit auch wieder behoben werden können – worin erneut das Bild

der völligen Kontrolle des Menschen über die Umwelt entlang einer Technologisie-

rung zum Ausdruck kommt. Auch hier ist die voice des Dokumentarfilms, durch

die Chronologie der Szenen, aber auch durch Voiceovers aus dem relativen Off, die

diese Aussagen kommentieren, und Zwischenschnitte, die Regierungsvertreter*in-

nen gähnend und desinteressiert zeigen, als Kritik zu lesen an jenen Aussagen, am

westlich-modernen Umgangmit der Umwelt, an Vorstellungen des Flusses als Res-

source und dem Glauben an eine omnipotente Wissenschaft, die alle potenziellen

Konsequenzen wieder beheben könne.

Durch die Einführung des Flusses als Materie mit Handlungsmacht zu Beginn

des Films wird die nun in der politischen Diskussion vorherrschende Vorstellung,

Menschen hätten die vollständige Kontrolle über die Umwelt – womit dieser kei-

ne Handlungsmacht zugeschrieben wird –, als problematisch dargestellt, da die

Komplexität der wirkenden Kräfte nicht gefasst werden kann. Ähnlich formulieren

hierzu Iovino und Oppermann: »[T]his leads not only to a very partial vision of

the world’s processes, but also to behaviors whose consequences might affect the

entire biosphere. It is quite arduous for humans to declare their agentic indepen-

dence in a hybrid, vibrant, and living world.« (2014, S. 3 [Herv. i. O.]) In Paraná –

87 Die Umweltverträglichkeitsstudie wird zeigen, welche Risiken es durch die geplanten Bag-

gerarbeiten geben kann und wir werden diese so gering wie möglich halten. (Übers. d. Verf.)

88 Wir haben bereits festgestellt, ebenso wie ihr, dass derartige Projekte generell, dass die-

se Projekte Auswirkungen haben. Und wenn diese Projekte negative Auswirkungen haben,

kümmert man sich darum, diese zu beheben. Im Projekt selbst werden Untersuchungsmaß-

nahmen berücksichtigt. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 199

el río wird dies besonders deutlich, da nicht von einer unabhängigen Handlungs-

macht desMenschen ausgegangenwird, sondern diese Idee erst im Laufe des Films

eingeführt wird. Der Film vermittelt eine ästhetische Erfahrung, wie die Trennung

Mensch-Natur vonstattengeht, der Mensch dabei ins Zentrum rückt, und markiert

dies als Problem.

Neben einer Verschleierung durch Rationalisierung wird auch der fehlende

Wille der Regierung, sich mit den Anliegen der Kukama-Kukamiria auseinander-

zusetzen, ausgedrückt, etwa durch die gelangweilte Haltung der Verhandlungs-

teilnehmer*innen. Aussagen indigener Vertreter*innen über die gesetzliche Ver-

pflichtung zur Anhörung ihrer Bedenken werden auf filmbildlicher Ebene beglei-

tet von zeitunglesenden und gähnenden Regierungsvertretern, um das fehlende

Interesse an einem Dialog seitens des Staates auszudrücken, wie es Grados Bue-

no und Pacheco Riquelme (2016) auch in ihrer Studie formulieren (Millesi, 2021).

Den ›Staat‹ bzw. die Interessen des Staates vertretend werden hier desinteressier-

te, männliche Personen gezeigt, die entlang einer westlich-modernen Ontologie

der Rationalität argumentieren. Während im ersten Abschnitt des Films vor allem

sichtbare Personen Kommentare in direkter Adressierung an die Zuseher*innen

formulieren, um die Botschaften des Films auszudrücken und filmbildlich zu un-

termauern,wird imVerlauf zunehmend ein eher observierenderModus eingenom-

men. Dies scheint ein zentrales Gestaltungselement in der Argumentationsstruk-

tur des Films zu sein: Erst wird die Wirklichkeitskonstruktion der Kukama durch

eine direkte Begegnung mit den Menschen eingeführt, anschließend kann das Pu-

blikum scheinbar ohne große filmische Eingriffe die Ignoranz der Regierungsver-

treter*innen selbst beobachten. Die Idee der menschlichen Kontrolle über Materie

wird letztlich auf filmbildlicher Ebene noch unterstrichen durch animierte Bilder

eines Ankers bzw. Fräsers, der geplanten Tätigkeiten am Fluss, die diesen – als pas-

sive Materie angenommen – bearbeiten. Die Gewalt gegen die Umwelt kann auf

Basis westlich-moderner Ontologie verschleiert und damit als bedeutungslos mar-

kiert werden, wobei gerade Paraná – el río diese – als Prozess einer ›Anthropozen-

trierung‹ – wieder sichtbar macht. DerWiderstand gegen eine anthropozentrische

Weltsicht in Form der Einführung nichtwestlicher Vorstellungen als epistemischer

Ungehorsam, jener Versuch scheitert, die Diskussion wird in der Verhandlung le-

diglich entlang einer westlich-modernen Ontologie geführt. Das Scheitern jedoch

macht die Ignoranz der Akteur*innen umso deutlicher und untermauert die Pro-

blematik des Beharrens auf einer rein westlich-modern geprägten Ontologie.

In seinem Buch Slow Violence and the Environmentalism of the Poor (2011) schlägt

Nixon vor, die Definition von Gewalt insbesondere als sichtbar, als zeitlich und

örtlich bzw. körperlich abgrenzbares Ereignis zu überdenken, um andere Verän-

derungen wie die langsame Vergiftung von Flüssen, die Klimakrise oder die zu-

nehmende Entwaldung ebenfalls als Gewalt wahrzunehmen und jenen Phänome-

nen entsprechend zu begegnen. Dazu braucht es neue Narrative, neue Formen der

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Filmischer Widerstand

Repräsentation, um dies sichtbar zu machen, er spricht dabei von slow violence als

Form der Gewalt »that occurs gradually and out of sight, a violence of delayed de-

struction that is dispersed across time and space, an attritional violence that is

typically not viewed as violence at all« (2011, S. 2). Neben oft zeitversetzten Auswir-

kungen bestimmter Handlungen sind in der Repräsentation solcher Gewalt auch

andere Aspekte relevant, etwa wer als Opfer und Zeug*in der Gewalt gelten darf

bzw. wahrgenommen wird (Nixon, 2011). Paraná – el río zeigt auf, wie hegemonia-

le Wahrnehmungsgewohnheiten zu verschleiern und zu verharmlosen versuchen,

was bereits als gewaltsam markiert wurde. Die Ölverschmutzung des Flusses ist

ein Merkmal der Gewalt bzw. Zerstörung, doch konzentriert sich die filmische Ar-

gumentationsstruktur nicht auf ein einmaliges Ereignis, sondern auf die scheinbar

stetige Zunahme der Bedrohung, die langsameDegradierung und vor allem auf die

westlich-modern geprägte Ontologie als Versuch der Verschleierung, der letztlich

als zentrales Ereignis diesesDokumentarfilms gelten kann.Mit den hier genannten

Aspekten der toxischen Kolonialisierung und der Verhandlung epistemischer Igno-

ranz legt der Film folglich Zeugnis einer Form der slow violence ab, die eine Rationa-

lisierung und das damit einhergehende Ignorieren nichtwestlicher Ontologien mit

einschließt und insofern auch als ontologische Gewalt beschrieben werden kann,

als Beharren auf Kategorien, Wahrnehmungs- und Erklärungszusammenhängen,

die gewisse Kausalitäten, Wertvorstellungen und Abhängigkeiten ausblenden und

negative Konsequenzen des eigenen Handelns verschleiern können.

»Hemos dicho un montón, pero igual no les importa. – Creo que salió excelen-

te la foto.«89 (00:12:16-00:12:23) Mit diesen aufeinanderfolgenden Aussagen endet

der Abschnitt des Films, der die Verhandlung zwischen den Vertreter*innen der

Kukama-Kukamiria und der lokalen Regierung zeigt. Danach beginnt die Rück-

reise zum Fluss. Die abschließenden Aussagen machen noch einmal deutlich, wie

sehr die beiden Parteien in Opposition zueinander zu verstehen sind. Während

die einen um ihre Lebensgrundlage verhandeln, ihre Forderungen jedoch auf tau-

be Ohren stoßen (erste Aussage), scheint ihr Gegenüber dies als Okkasion für eine

PR-Aktion misszuverstehen (zweite Aussage).

Der als indigen markierte, vor allem von natürlicher Umgebung geprägte Ort

wird allein dadurch bereits aufgewertet, dass er visuell stärker präsent ist als der

städtische, westlich-moderne. Die Stadt als Ort der westlichen Moderne wird

zugunsten ersterem abgewertet, kaum gezeigt und in den wenigen Ausschnitten

durch hohes Verkehrsaufkommen und Chaos geprägt. Der Ort des Flusses wird

am Ende des Films erneut gezeigt und bildet eine räumliche Klammer um den

Ort der westlichen Moderne, die als Bedrohung eindringt in die dargestellte Har-

monie. In einer kurzen Sequenz ist die Rückreise ins Dorf zu sehen, gefolgt von

89 Wir haben so viel gesagt, aber es interessiert sie nicht. – Ich finde, das Foto ist toll geworden.

(Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 201

Bildern des Dorfes sowie der Boote auf dem Fluss bei Sonnenuntergang, wobei

auffällt, dass nun wesentlich mehr Menschen sichtbar sind, was das Argument des

Flusses als bewohntes Gebiet zu unterstreichen scheint. Die über die Lichtgebung

eingeschriebene zeitliche Struktur kommt einem Tag gleich, der in der morgend-

lichen Idylle des erwachenden Flusses startet und nun endet. Im Tagesverlauf

ist ›Alltägliches‹ zu sehen, etwa wie die Menschen Töpfe waschen, fischen, aber

auch Ölverschmutzungen im Fluss entdecken und anschließend zu politischen

Verhandlungen reisen, um am Ende des Tages wieder in die Idylle des Flusses

zurückzukehren.Mit dieser Tagesstruktur – einem vermeintlichen Alltag im Leben

der Kukama gleich – verweist der Film auf die Dimensionen politischer, aber auch

ökologischer Ungerechtigkeiten, die scheinbar den Alltag der Kukama bilden. Den

hier thematisierten Konflikt filmisch in eine Alltagsstruktur zu verpacken, betont

die Ungerechtigkeit in der Degradierung von Lebensraum, von der marginalisierte

Gruppen stärker betroffen sind als andere Teile der Bevölkerung und die auf eine

Form des Rassismus zurückzuführen ist, die als Umweltrassismus bezeichnet

wird (vgl. Kapitel 3.2). Der Kampf gegen Umweltverschmutzung ist hier Alltag.

Der Film konstruiert, wie aufgezeigt, einen Ort der Idylle, der nicht als Wild-

nis, als ›ursprüngliche Natur‹ zu verstehen ist, sondern als Heimat von Menschen,

die jedoch bedroht wird von westlich-modernen Interventionen. Im Nachzeichnen

der Umdeutung vom Territorium der Kukama entlang eines posthumanen Welt-

entwurfs zu einer Ressource für den Staat macht der Film deutlich, von welch zen-

traler Bedeutung ontologische Vorstellungen sind, wie sehr ontologische Grenz-

ziehungen zwischen Menschen und Nichtmenschlichem und damit einhergehend

die Idee von materieller Agency bzw. Passivität differieren, zu unterschiedlichen

Handlungen anregen können und Fragen nach Verantwortung und Rechenschaft

aufwerfen.

5.3.3 Die Visualisierung moderner/kolonialer Machtstrukturen

Neben der eben benannten Alltagsstruktur der filmischen Erzählung des Kon-

flikts, die auf den Umweltrassismus postkolonialer Gesellschaften hinweist, macht

der Film auch expliziter auf bestehende moderne/koloniale Machtverhältnisse

aufmerksam. Dies geschieht einerseits anhand der Darstellung der indigenen

Akteur*innen als politische Subjekte, die sich in westlich-modernen Räumen es-

sentialisierenden kolonialen Vorstellungen über Indigenität ausgesetzt sehen, und

andererseits über die Absenz der Profiteur*innen der zunehmenden Ausbeutung.

Die kritische Rhetorik des Films kann Menschen und Orte in ansprechender

bzw. abstoßender Weise vermitteln, sodass die Zuseher*innen diese als wertvoll,

erhaltenswert oder unerwünscht empfinden (Nichols, 2017).Wie oben beschrieben

sind die filmischen Orte in Paraná – el río in einer deutlichen Opposition verankert,

wobei der als indigenmarkierte Ort klar positiv, der als westlich-modernmarkierte

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Filmischer Widerstand

Ort klar negativ besetzt ist. Die Bildfolge insbesondere zu Beginn des Films erzeugt

einGefühl der Zugehörigkeit, in derOppositionsstruktur der beiden filmischenOr-

te artikuliert sich eine fundamentale Differenzhaltung der Kukama zur Stadt, die

als lokales Zentrum der politischen Macht erscheint. Der positiv markierte Ort,

der den Kukama zugerechnet wird, wird dabei entlang einer Multiperspektivität

dargestellt, während die Regierung, aus der unruhigen, chaotischen Stadt, der To-

pografie der menschlichen Kontrolle heraus agierend, mit Ignoranz und Zerstö-

rung verknüpft wird. Das In-Beziehung-Setzen dieser zwei Raumordnungen, wie

es eben erläutert wurde, kann mitunter problematische Assoziationen von ›natur-

nahen‹ Indigenen hervorrufen,wodurch dieseOppositionsstruktur zu einer Repro-

duktion kolonialistischer Vorstellungen von Primitivität und Naturverbundenheit

beitragen könnte. In Betracht gezogen werdenmuss dabei jedoch, dass extraktivis-

tische Tätigkeiten in vielen Regionen Lateinamerikas vor allem inGebieten stattfin-

den, in denen marginalisierte Bevölkerungsteile leben. Die daraus resultierenden

Umweltschäden führen zur Degradierung der unmittelbaren Umgebung, wodurch

sich Widerstandsbewegungen formieren, die gegen diese Ausbeutung vorzugehen

versuchen, und soziopolitische und ökologische Dimensionen ineinandergreifen

(vgl. Kapitel 3.2). Das Bild eines ecological indian, wie es beispielsweise Shepard

Krech in seinem nicht wenig kritisierten Buch zeichnet (Krech, 1999), kann dabei

als strategische Positionierung der Selbstrepräsentation dienen. Bei näherer Be-

trachtung der filmischen Strategien in Paraná – el río wird jedoch deutlich, dass der

Film in konfrontierender Weise auf derartige Vorstellungen Bezug nimmt und auf

die damit transportierte Legitimierung von Herrschaft aufmerksam macht, wenn

dies im Kontext der modernen/kolonialen Weltordnung betrachtet wird.

Den Verhandlungsraum einführend, in dem nun über geplante Nutzungsmaß-

nahmen des Flusses debattiert werden soll, wird ein Gemälde an der Wand fokus-

siert, das nackte Frauen zeigt, die in einem Fluss baden (Abb. 26). Die Kamera

zoomt langsam heraus, wodurch einige (männliche) Teilnehmer der Verhandlung,

Stühle und Tische zu erkennen sind, das Gemälde – eine sexualisierte, koloniale

Abbildung indigener Frauen – weiter zentral sichtbar. »The colonial gaze integra-

tes patriarchal and colonial viewing habits and constructs indigenous women not

only as objects of the male gaze but also as objects of an imperial patriarchal eye«

(2009, S. 132), schreibt Schiwy – das Gemälde erscheint wie eine plakative Darstel-

lung dieser patriarchalen und kolonialen Sehgewohnheiten.

Während am filmischen Ort des Flusses Frauen als Wissende, als politische

Subjekte mit Handlungsmacht präsentiert werden, etwa indem sie als erläutern-

de und interpretierende Stimmen die Rezipierenden über die Kosmovision und

aktuelle Situation der Kukama-Kukamiria informieren, und in der Verhandlung

auch als solche auftreten, deutet das Gemälde – durch Kamerablick und -bewe-

gung als wesentliches Element in der Konstruktion des filmischen Ortes etabliert –

die an diesem Ort herrschende imperiale Haltung der Eroberung an, in der indige-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 203

Abbildung 26: Ansicht des Gemäldes

Bildquelle: Filmstill, Paraná – el río (00:08:24, © M. Araoz/Quisca)

ne Frauen als Teil einer exotischen Landschaft, einem harmonischen ›Urzustand‹

nahe, zu Objekten sexuellen Begehrens gemacht werden. Im Zeigen des Gemäldes

als zentrales den filmischen Ort konstruierendes Element vermittelt der Film die

Sehgewohnheiten, die in dieser Raumordnung herrschen, in der Gegenüberstel-

lung mit indigenen politischen Akteur*innen der Gegenwart jedoch aufgebrochen

werden. Auch das Bestehen auf einer westlich-modern geprägten wissenschaftli-

chen Terminologie in der Diskussion um den Fluss, wie in Kapitel 5.3.2 beschrie-

ben, drückt einen kolonialen Blick aus, weil westliche Kategorien genutzt werden,

um nichtwestliche Lebensrealitäten zu definieren bzw. über diese zu entscheiden.

Im Fokussieren des Bildes werden jene Sehgewohnheiten noch einmal deutlicher

in ihrer kolonialen Behaftung gezeigt. Zahlreiche Studien insbesondere des ecofe-

minism veranschaulichen, wie die Vorstellung von Landaneignung auf die Körper

von Frauen erweitert wurde bzw. wird, dies somit in Zusammenhang steht und

Ausdruck von Dualismen kolonialer Ausdehnung ist, wie Julie Sze festhält: »Cen-

tral among these are: white over black, man over woman, and human over natu-

re. The degraded half of these oppositions – nature, body, woman, nonwhite, pe-

riphery, primitive – are rendered deviant and pathologized as essentially lacking

control and disrupting social order.« (Sze, 2002, S. 172) Das an jenem Ort domi-

nierende Bild von Indigenen als Teil einer ursprünglichen Natur, als Objekte der

Umwelt, wie das Gemälde es darstellt, lässt sich in solchen Dualismen kolonia-

ler Ausdehnung verorten, aus der Idee der damit implizierten fehlenden Kontrolle

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Filmischer Widerstand

ließe sich die Notwendigkeit der Beherrschung ableiten. Die Herrschaft über ›an-

dere‹, sei dies eine andere Kultur oder die Natur als ›das andere‹ zur menschlichen

Gesellschaft, wird als wesentliches Element jener Raumordnung konstruiert und

lässt auch auf eine unterdrückende Haltung gegenüber den Kukama-Kukamiria

schließen. Hier zeigt sich eindrücklich, wie Film als Instrument eingesetzt werden

kann, um koloniale Kontinuitäten aufzudecken und zu konfrontieren. Die sozio-

politischen Auswirkungen der Kolonialzeit scheinen in der Konstruktion westlich-

moderner Räume immer noch nachzuhallen, wie der Film vermittelt, und proble-

matische Vorstellungen von scheinbar legitimierter Dominanz zu begünstigen.

Das steht in deutlichem Kontrast zum dokumentierten politischen Engage-

ment der Kukama, zu den eloquenten Interviews, der visuellen Beweisführung

über die Zerstörung ihrer Lebensgrundlage und damit zur Etablierung dieserMen-

schen als Zeug*innen und Expert*innen, als politische Subjekte und Akteur*innen

in dem Konflikt. Paraná – el río reflektiert mittels der Fokussierung des Gemäldes

über die Art und Weise, wie Stereotype und koloniale Ideen zur aktuellen Stellung

Indigener in politischen Auseinandersetzungen beigetragen haben. Der Gegensatz

zwischen dem politischen Engagement und jenem Bild gibt den Blick frei auf im-

mer noch bestehendemoderne/koloniale Machtstrukturen. Szenen wie die im Ver-

handlungsraum zeigen, wie othering zu problematischen Oppositionsvorstellungen

führt, die Dominanz legitimieren und folglich auch die Ausbeutung sowohl von

Nichtmenschlichem als auch nichtwestlicher Kulturen rechtfertigen. Genau jene

Aspekte lädt der Film zu hinterfragen ein, sodass es weniger um die Naturver-

bundenheit der Kukama und das Bild des ecological native geht als um die koloniale

Logik des othering, die damit verbundene Legitimierung von Beherrschung und die

Akteur*innen, die sich in der Argumentation des Films gegen diesen Prozess stel-

len.

Neben jenem Aspekt werden moderne/koloniale Machtstrukturen vor allem

durch die Absenz der Vertreter*innen des Staates am zu verhandelnden Ort deut-

lich, was die Reise in die Stadt, wie sie zuvor umrissen wurde, besonders hervor-

hebt.

Die Gegenüberstellung der filmischen Orte lässt die unterschiedlichen Prak-

tiken der räumlichen Aneignung sichtbar werden, die Betrachtung des Gesamt-

raums rückt die topologischen Zusammenhänge in den Fokus. Die Profiteur*in-

nen des geplanten Projekts sind nicht jene, die am auszubeutenden Ort leben, sie

sind durch ihre Abwesenheit an diesem Ort charakterisiert, die Reise verdeutlicht

ihre Distanz. Der Fluss ist die Peripherie der aktuellen politischen Machtinstanz

und spiegelt räumliche Strukturen der Ausbeutung wider, wie sie bereits zu Ko-

lonialzeiten üblich waren, als die natürlichen Reichtümer des Kontinents zuguns-

ten regionaler Eliten bzw. globaler Machtzentren ausgebeutet wurden, die damit

einhergehende Zerstörung jedoch lediglich die regionale Bevölkerung zu erleiden

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 205

hatte (Galeano, 1994), was zu einem displacement without moving führt(e), wie es Rob

Nixon (2011) definiert. So schreibt er:

»In other words, I want to propose a more radical notion of displacement, one

that, instead of referring solely to the movement of people from their places of

belonging, refers rather to the loss of the land and resources beneath them, a loss

that leaves communities stranded in a place stripped of the very characteristics

that made it inhabitable.« (Nixon, 2011, S. 19)

Nach der Verhandlung kehren die Vertreter*innen der Kukama zurück an den

Fluss, es ist ihnen nicht verwehrt, dorthin zurückzugehen. Gleichzeitig ist die

Bedrohung, der Auslöser für den Konflikt, aber schon vor Ort – als Zunahme

der Transportschiffe auf dem Fluss und Ölverschmutzung verbildlicht. Der Film

übt demnach nicht nur Kritik am modernen/kolonialen System, das auf der

Ausbeutung natürlicher Ressourcen für eine hegemoniale, aber abwesende Ge-

sellschaft basiert, sondern visualisiert die Entziehung der Lebensgrundlage als

Form der Vertreibung, die kulturelle Erfahrung der Umgebung wird zunehmend

verunmöglicht.

5.3.4 Conclusio

Der filmische Raum in Paraná – el río ist durch eine klare Oppositionsstruktur der

beiden etablierten filmischen Orte geprägt. Die Reise strukturiert den filmischen

Raum in unterschiedliche, heterogene Regionen, die jeweils unterschiedlichen

Wissensordnungen unterliegen und entlang dieser ausgestaltet sind. Während

am Fluss vor allem das Motiv der Idylle vorherrscht, die jedoch bedroht ist,

wird die Stadt durch einen Kontrollwunsch charakterisiert, der als Kategorie zur

Artikulation westlich-moderner Territorialität dargestellt wird.

Paraná – el río zeigt den Fluss nicht als Ressource, sondern im Kontext fami-

liärer Beziehungsgeflechte und verneint damit die Sonderstellung des Menschen,

was Fragen nach Rechenschaft und Verantwortung aufwirft. Das Territorium der

Kukama wird als Produkt der Erfahrung menschlicher und nichtmenschlicher Ak-

teur*innen definiert. Territoriale Bezüge werden insbesondere über die Erläute-

rung der Kosmovision eingeführt, die über die Bildebene bestätigt werden. Nicht-

menschliche Entitäten dem Menschen gleichzusetzen, wie es mit der Idee der Va-

terfigur vollzogen wird, formuliert den Anspruch, sie als dem Menschen gleich-

wertig zu behandeln. Indigene Vorstellungen hingegen zu ignorieren, wie in der

Sequenz der Verhandlung zu sehen, oder höchstens als ›ethnische Überzeugungen‹

zuzulassen, jedoch westlich-modern geprägten Konzepten unterzuordnen, ist eine

häufige Strategie in politischenDiskursen Lateinamerikas, sobald diese Vorstellun-

gen als epistemologische Alternativen beispielsweise zum westlichen Fortschritts-

oder Wachstumsgedanken artikuliert werden und jenem somit im Wege stünden

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Filmischer Widerstand

(de la Cadena, 2010). Umso mehr zeigt sich in der Argumentationsstruktur von Pa-

raná – el río die Notwendigkeit, von einer singulären Ontologie im politischen Dis-

kurs abzukommen. Folglich ist sie als Vorschlag zu einer Pluriversalisierung von

Wirklichkeitskonstruktionen zu lesen, in der nicht nur kulturell unterschiedliche

menschliche Perspektiven miteinbezogen werden, sondern auch die Diskursivi-

tät und Handlungsmacht nichtmenschlicher Entitäten. In diesem Argument lässt

sich der territorial claim des Films verorten. Den Fluss einem menschlichen Körper

gleichzusetzen verdeutlicht, welche Gewalt die westlich-moderne Epistemologie

mit sich bringt, da deren Konzepte dazu dienen können, gewissen Entitäten ih-

re Rechte abzusprechen, Rechte entlang ontologischer Vorstellungen veräußerbar

zu machen. Die Abwechslung anthropomorpher und zoomorpher Perspektiven,

wie sie in der filmischen Konstruktion des Flusses als Heimat der Kukama ein-

gesetzt wird, denaturalisiert Versuche der westlich-modernen Akteur*innen, den

Fluss zu objektifizieren, und kritisiert damit auch den Glauben an die Einzigartig-

keit des Menschen. Der Film formuliert den Anspruch, simplifizierende Narrati-

ve einer passiven Materie, die zu einer Break-it-fix-it-Mentalität führen und den

Menschen ins Zentrum rücken, zu meiden. Anthropozentrische Denkweisen ten-

dieren dazu, Zusammenhänge zu übersehen sowie komplexe Abhängigkeiten zu

verschleiern, und werden konträr zur Kosmovision der Kukama dargestellt. »Hu-

man exceptionalism blinds us« (2012, S. 144 [Herv. i. O.]), schreibt auch Anna Tsing:

»Science has inherited stories about human mastery from the great monotheistic

religions. These stories fuel assumptions about human autonomy, and they direct

questions to the human control of nature, on the one hand, or human impact on

nature, on the other, rather than to species interdependence.« (2012, S. 144) Die fil-

mische Argumentationsstruktur konzentriert sich nicht auf ein einmaliges Ereig-

nis, sondern auf die scheinbar stetige Zunahme der Bedrohung, die langsame De-

gradierung und insbesondere die westlich-modern geprägte Ontologie als Versuch

der Verschleierung negativer Konsequenzen, der letztlich als das zentrale Ereignis

des Dokumentarfilms gelten kann. Von dieser Herangehensweise lässt sich eine

Ästhetik der slow violence ablesen, die den Fluss als Opfer jener Form der Gewalt in-

szeniert bzw. gelten lässt. Ähnlich wie bereits für dem Film JúbaWajiín festgestellt,

betreffen die negativen Konsequenzen der zunehmenden Nutzung sowohl Men-

schen als auch Nichtmenschliches. Paraná – el río verfolgt damit ein wesentliches

Ziel des ecocriticism, das laut Timothy Clark darin besteht, »to highlight and analyse

the often-inseparable relation between human and political injustice and environ-

mental destruction« (2019, S. 8).

Der Film zeigt also den territorialen Konflikt im Kontext divergierender

Ontologien und macht besonders deutlich, dass derartige Konflikte als onto-

logische Konflikte zu verstehen sind, wie Escobar (2008) es beschreibt. Durch

das In-Beziehung-Setzen divergierender Ontologien und damit verbundener

Bedeutungseinschreibungen wird ein Raum hervorgebracht, der insbesondere

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 207

unter dem Aspekt einer Absage an die Idee gesehen werden kann, konkurrierende

Konzepte würden in einem territorialen Aushandlungsprozess in ein Entweder/

Oder münden. Vielmehr wird verdeutlicht, wie unterschiedliche Territoriali-

täten gleichzeitig nebeneinander bzw. durchkreuzend existieren. Bestehende

Machtstrukturen und damit einhergehende problematische Vorstellungen von

legitimierter Herrschaft werden über die Referenz auf koloniale Vorstellungen

›naturnaher‹ Indigener eingeführt, die in sexualisiert-objektifizierender Weise

veranschaulicht sind. Diese werden zitiert und in der Gegenüberstellung mit

politischen Akteur*innen der Kukama subvertiert.

Die örtliche Trennung von Natur als Ressource einerseits und Profiteur*innen

andererseits verweist ebenso auf Strukturen der modernen/kolonialen Weltord-

nung. Eine solche Trennung scheint blinde Flecken zu kreieren über das tatsächli-

che Ausmaß der Zerstörung, die in Gleichgültigkeit münden. Dieser Gleichgültig-

keit entgegenzuwirken und derartige Probleme sichtbar zu machen, scheint Ziel

des hier analysierten Dokumentarfilms Paraná – el río zu sein, indem er nicht nur

die Geschehnisse abbildet und damit sichtbar auf die Leinwand bringt, sondern in

seiner filmästhetischen Darstellung des Flusses verdeutlicht, welche zentrale Rol-

le ontologische Vorstellungen spielen, die zu jeweils unterschiedlichen Haltungen

und Handlungen führen können.

5.4 Sangre y Tierra – Resistencia indígena del Norte del Cauca

Sangre y Tierra – Resistencia indígena del Norte del Cauca wurde im Jahr 2016 in Ko-

lumbien fertiggestellt und beschreibt den Widerstandskampf Liberación de la Madre

Tierra der Nasa aus dem Norden der kolumbianischen Region Cauca in den Jah-

ren 2015 und 2016 (Entrelazando, o. D.). In dieser Region ist über die vergangenen

Jahrzehnte eine starke indigene Bewegung entstanden, die die Rückgabe von land-

wirtschaftlichen Flächen fordert und bei der Vertreter*innen der Nasa stets eine

zentrale Rolle eingenommen haben (Murillo, 2008).

Kolumbien blickt auf eine lange Geschichte verschiedener Konflikte zurück.

Beteiligte Gruppen konnten immer wieder zum Niederlegen ihrer Waffen, zur De-

mobilisierung bewegt werden, dennoch flammen mitunter gewaltsame Konflikte

auf, nicht zuletzt aufgrund enger Allianzen zwischen Politik und paramilitärischen

Kräften (Gutiérrez Sanín & Rincón, 2008). Der moderne Staat Kolumbien, so at-

testiert beispielsweise Francy Carranzo-Franco (2019), ist das Produkt zahlreicher

Zyklen von Mobilisierung und Demobilisierung bewaffneter Gruppen. Als wesent-

liche Probleme, die immer wieder zum Ausbruch größerer Konflikte führen, wer-

den die umfassende Unterdrückung und Gewalt des Staates selbst genannt, das

Versäumnis, effektive demokratische Prozesse zu implementieren, aber auch ille-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015 - am 13.02.2026, 13:07:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

