Hubert Ohl

Temporales Alibi. Zeit und Identitit
in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers

Die zri.f, die 5t emn sonderbares Ditrg’.

Wenn man so hinlebt, tst ste rem gar nichis.

Aber damm auf einmal,

da spiirt man nichts als sie:

ste ist um uns herum, sie ist auch in uns drinnen.

In den Gesichtern rieselt ste, im Spiegel da rieselt sie,
in metnen Schidifen fliefit sie.

Und wwischen mir und dir da fliefit sie wieder,
Lautlos, wie eme Sanduhr.

Manchmal hivr ich sie fliefien wnaufhaltsam.
Manctmal steh wh auf; mitten m der Nacht,
und laff die Uhren alle stehen.!

Spricht man vom »Lebenspathos« der Jahrhundertwende in jenem
Sinne, in welchem Wolfdietrich Rasch es das »Grundwort« der Epo-
che um 1900 genannt hat — als »Erfahrung der Einheit und Allver-
bundenheit des gesamten Seiendens, die auch die »Einheit von Leben
und Tod« einschliefit —, dann ist dabei ausdriicklich nicht vom Leben
des Einzelnen und seiner Endlichkeit die Rede. Unter dem Aspekt der
Diesseitigkeit dieses Lebensbegriffes, so betont Rasch, kénne zwar
»auch vom Leben eines Einzelnen mit Emphase gesprochen werden.
Aber im ganzen gilt das Lebenspathos nicht dem personhaften Ein-
zelleben, das zwischen Geburt und Tod in der Zeit verlauft, sondern
durchaus dem Gesamtleben, dem Ganzen der tiberindividuellen, vor-
individuellen, ewig flutenden Strémung, die jedes Einzelleben glei-
chermaflen durchdringt.«® So unbestreitbar die Bedeutung des >gro-
feny, alles einzelne umfassenden Lebens fiir die Dichtung der Jahr-
hundertwende auch ist — es geniigt, an Hofmannsthals Bruchstiick
»Der Tod des Tizian« von 1892 oder einige seiner frithen Gedichte zu
erinnern —, so handelt es sich bei der generalisierenden Sicht Raschs

! GWDYV,S. 42

?  Wolfdietrich Rasch, Zur deutschen Literatur seit der Jahrhundertwende, Stuttgart
1967, S. 18.

3 Ebd.,S.21

Zeit und Identitat in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 251

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

doch entschieden um eine perspektivische Verkirzung. Denn es ist
evident, dall das Werk Hofmannsthals oder Schnitzlers ebenso aus
dem Pathos lebt, mit dem es vom Einzelnen spricht — und damit, wie
die Marschallin im »Rosenkavalier«, vom Wissen um die Zeitlichkeit
als unhintergehbare Bedingung des menschlichen Lebens geprigt ist.
Dafl man Orte oder Lebensraume wechseln kann wie Kleider, sein
Leben als ein stindiges AufReisen-Sein fithren kann und dennoch
nicht der »Drohung der Zeit« entgeht, haben der junge Hofmannsthal
(in »Der Abenteurer und die Singerin«, 1898) wie der reife Schnitzler
(in »Casanovas Heimfahrt«, 1917) am Beispiel des alternden Abenteu-
rers eindrucksvoll dargestellt. Was sie am Lebensweg vieler ihrer Fi-
guren demonstrieren, ist, noch vor aller Reflexion tiber das Wesen
der Zeit, die lebensweltliche Erfahrung, dafl die Zeit iiber uns
»herrschte, »iber uns Menschen ebenso wie iber die Dinge.« Und
daf} wir threr Herrschaft auch dann nicht entgehen, wenn wir authé-
ren, sie zu messen, well niemand der Endlichkeit seines Lebens ent-
geht. William H. Rey hat bemerkt, eines der Grundmotive Arthur
Schnitzlers sei die »Zeit als Frist« eine jener zugespitzten Grenzerfah-
rungen, die in mehreren seiner Erzihlungen das agens des Gesche-
hens bilden (und bisweilen mit dem genauen Aufmerken auf die vor-
rickende Uhr cinhergehen), exempla fiir die Unentrinnbarkeit der
Zeit, die wir nur um den Preis des Todes zu transzendieren vermogen.
In welcher Gestalt auch immer: das Wissen um die Zeitlichkeit als
Grundgegebenheit des menschlichen Daseins gehort zu den zentralen
Motiven der osterreichischen Moderne.

Die generelle Einsicht, dafl »In-der-Welt-Sein« vor allem »In-der-
Zeit-Sein« bedeutet, findet in der Literatur der Jahrhundertwende
dartiber hinaus in zwei Formen der Zeiterfahrung noch einen spezifi-
schen, die Epochensignatur kennzeichnenden Ausdruck: als Erfah-
rung des erhdhten Augenblicks und als Ungleichgewicht von Erwar-
tung und Erinnerung in bezug auf die eigene Gegenwart. In beiden
Fillen wird die Kontinuitdt der Zeit aufgehoben, im ersten bedeutet,

4 William H. Rey, Die Drohung der Zeit in Hofmannsthals Frithwerk. In: Euphorion,
Bd. 48 (1954), 5. 280 ff.

5 Michael Theunissen, Negative Theologie der Zeit, Frankfurt a. M. 1992, S. 41.

¢ William H. Rey, Arthur Schnitzler. Die spite Prosa als Gipfel seines Schaffens, Ber-
lin 1968, S. 152.

252 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zugespitzt gesprochen, die Gegenwart alles, im zweiten fast nichts; im
ersten Fall scheint die Zeitlichkeit des Daseins aufler Kraft gesetzt zu-
gunsten einer gesteigerten Gegenwart, im zweiten Fall wird eben diese
Gegenwart entwertet durch das @ibermichtig gewordene Erlebnis der
Vergangenheit oder der Zukunft. Es liegt auf der Hand, dafl das Er-
lebnis des gesteigerten Augenblicks die Domine des Abenteurers als
einer Schliisselgestalt der Jahrhundertwende darstellt. Die »Form des
Abenteuerss, so hat Georg Simmel betont, ist »im allerallgemeinsten:
dafl es aus dem Zusammenhange des Lebens herausfallt« und von
seinem »Vorher und Nachher unabhéngig« ist. Daher ist der Abenteu-
rer »das stiarkste Beispiel des unhistorischen Menschen, des Gegen-
wartswesens. Er ist einerseits durch keine Vergangenheit bestimmt
(was seinen [...] Gegensatz zum Alter trigt), andererseits besteht die
Zukunft fiir ihn nicht.«

Im Blick auf die dazu in striktem Gegensatz stchende Asymmetrie
zwischen der je eigenen Gegenwart und dem Vergangenen bzw. Zu-
kiinftigen hat William H. Rey Hofmannsthals »Toren« Claudio »cinen
Menschen ohne Gegenwart« genannt, weil er sich »von der Ahnung
des Kommenden und der Erinnerung an das Vergangene zu nihren
sucht.«® Damit hat Rey eine Haltung bezeichnet, die nicht nur den in
der Literatur des Fin de siécle verbreiteten Typus des Astheten cha-
rakterisiert, sondern ebenso die besondere Form des Zeiterlebens, von
der hier die Rede ist. Sie lafit sich, zumal im Blick auf eine Reihe
Schnitzlerscher Figuren, am prignantesten als die eines »temporalen
Alibi« bezeichnen. Da, nach einem dictum Schopenhauers, die
»Gegenwart allein [...] die Form alles Lebens« ist,? schliefit das Verfeh-
len der je eigenen Gegenwart, allem moglichen Reichtum der erinner-
ten Vergangenheit oder der erwarteten Zukunft zum Trotz, die Ge-
fahr ein, das eigene Leben zu verfehlen. Und weil uns schliefllich Le-
ben nur in Zeit und Raum gegeben ist, gehdrt zu dieser »subjektivens
Zeiterfahrung — die man ebenso eine Zeitvertauschung oder Zeitver-
dopplung nennen kann und mit der zuweilen Dejd-vu-Erlebnisse ein-

7 Georg Simmel, Das Abenteuer. In: ders., Philosophische Kultur (1911), Berlin
1986, S. 25, 26, und 27.

® Rey (Anm. 4), 5. 296,

*  Arthur Schopenhauer, Simtliche Werke. Textkritisch hrg. v. Wolfgang Frhr. von
Lohneysen, Darmstadt 1961, Bd. I: Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 54, S. 384.

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 253

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hergehen — immer auch ein rdumliches >Anderswoe. Soweit s an das
Gedachtnis oder die Einbildungskraft gebunden bleibt, realisiert es
sich ebenfalls nur als innere Form der Wahrnehmung. Die Sehnsucht
nach einem bestimmten Ort mag mitunter sogar das Primare sein, ge-
genitber der Herrschaft, die die Zeit iiber uns ausibt, ist der Raum
dennoch von sekundirer Bedeutung; die Abfolge einzelner erlebter
Orte oder Riume kann wiederholbar, sogar umkehrbar sein: Ihnen
gegeniiber erweist sich die vergehende Zeit als das unerbittlich Un-
wiederholbare, das weder ibermachtige Erinnerungen noch ungelebte
Erwartungen aufler Kraft zu setzen vermogen.

Das hier Gemeinte kann vorab ein wenn auch nur kursorischer
Blick auf die jedem Schnitzler-Leser vertraute Gestalt Anatols aus
dem gleichnamigen frithen Einakter-Zyklus kliren helfen. Schon in
ihm finden sich beide Formen des Zeiterlebens. Anatol ist ja keines-
wegs der im Glanz des Augenblicks strahlende Abenteurer (wie Hof-
mannsthals Florindo), noch weniger der nur dem momentanen Er-
lebnis verhaftete sogenannte »impressionistische Mensch«; er nennt
sich einen »Hypochonder der Liebe« (D I, S. 82), weil er eine ge-
genwiirtige Situation sténdig durch Erinnerungen an frithere Begeg-
nungen oder Erwartungen noch intensiveren Erlebens relativiert oder
sich von seiner Vergangenheit (wie in »Episode«) gerade dann am we-
nigstens zu losen vermag, wenn er erklart, sich von ihr freimachen zu
wollen. Der scheinbar so ausschliefllich von Augenblicksstimmungen
und zufilligen Eingebungen abhéingige Anatol hintergeht« seine Part-
nerinnen wie sich selbst immer wieder mit seinen Erinnerungen oder
uneingeldsten Erwartungen, die sich zwischen thn und die Gegenwart
stellen. Daf} er sie immer erneut zu verfehlen droht, verleiht thm je-
nen zwischen Tragik und Komik changierenden Zug, der ihn so un-
verwechselbar macht. Hinter allen seinen Versuchen aber, die Zeit als
Verganglichkeit zu tberlisten, steht sein geheimes Wissen um ihre
Unumkehrbarkeit, und das bedeutet vor allem: seine nie zu be-
schwichtigende Angst vor dem Alter.

10 Alle Zitate im Text nach: Arthur Schnitzler, Gesammelte Werke. Die Erzihlenden
Schriften, Erster und Zweiter Band, Frankfurt a.M. (1961), 1981 (E); Die Dramatischen
Werke, Erster und Zweiter Band, Frankfurt a. M. (1962), 1981 (D); Aphorismen und Be-
trachtungen. Hrg. v. Robert O. Weiss, Frankfurt a. M. (1967) 1983 (AB).— Zitiert wird un-
ter Angabe von Band- und Seitenzahl; wiederholte Nachweise aus demselben Werk nur
mit eingeklammerter Seitenzahl im Text.

254 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Daff Erinnerungen sich als >wirklicher, als intensiver erweisen
koénnen als die jeweils erlebte Gegenwart, gestaltet Schnitzler an einer
anderen seiner Dramenfiguren, Stefan von Sala aus »Der einsame
Weg«. Dieser todkranke Asthet, den neben seinen Erinnerungen ei-
gentlich nur noch die Hoffnung am Leben erhalt, an einer geplanten
archdologischen Expedition teilnchmen zu konnen, ist gleichwohl von
der Dominanz der Vergangenheit gegentiber dem Flichtigen und
Entgleitenden jeder Gegenwart tiberzeugt. Er entwickelt diese Auffas-
sung liberdies an einem Beispiel, dessen Augustinus sich in seinen Re-
flexionen iiber die Zeit im XI. Buch der »Confessiones« bedient. In
einem Gesprich mit der jungen Johanna Wegrat (die ithn liebt) kommt
Sala auf jene ausgezeichneten Augenblicke zu sprechen, in denen ihm
sein zuriickliegendes Leben »wieder gegenwirtige ist, das »Gegenwir-
tige« hingegen »vergangen« erscheint. Alle aus der Erinnerung auftau-
chenden Bilder, so fafit er die Folge seiner Beispiele zusammen, besi-
flen fiir thn die Macht des Gegenwirtigen: »All das, all das ist da —
wenn ich nur die Augen schliefie, ist mir niher als du, Johanna, wenn
ich dich nicht sehe und wenn du schweigst.« (D I, 5. 817) Wihrend
Johanna ihre Augen »mit Wehmut auf ihn gerichtet« hélt, fahrt Sala

fort:

Gegenwart ... was heifdt das eigentlich? Stehen wir denn mit dem Augen-
blick Brust an Brust, wie mit einem Freund, den wir umarmen, — oder mit
einem Feind, der uns bedrangt? Ist das Wort, das eben verklang, nicht
schon Erinnerung? Der Ton, mit dem eine Melodie begann, nicht Erinne-
rung, ehe das Lied geendet? Dein Eintritt in diesen Garten nicht Erinne-
rung, Johanna? Dein Schritt iber diese Wiese dort nicht gerade so vorbei
wie der Schritt von Wesen, die lingst gestorben sind? (ebd.)

Es ist Salas Beispiel des erklingenden und verklingenden “Tones, das
die Augustinus-Analogie provoziert. Denn eben an den langen und
kurzen Silben des Liedes »Deus creator omnium« wie an einem ande-
ren von ihm gesungenen Lied geht dem Heiligen auf, dafl es sein
»Geist« ist, der ihre Zeitdauer mifit bzw. den Eindruck ihrer Lange
oder Kiirze festhilt; und daf} die drei Ekstasen der Zeit »in der Seele«
sind: die Zukunft als »Gegenwart des Zukinftigen« oder »Erwar-
tunge, die Gegenwart als »Gegenwart des Gegenwirtigen« oder »An-

Zeit und |dentitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 255

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schauung« und die Vergangenheit als »Gegenwart des Vergangenen«
oder »Erinnerung«. (Confessiones, X1, 27, S. 36f. u. 20, S. 26)»

‘Wir wissen aus den uns {iberlieferten autobiographischen Zeugnis-
sen nichts iiber eine Augustinus-Lektiire Schnitzlers; und auch die
beiden zeitgenéssischen Denker und deren Reflexionen iiber die
»Zeitempfindung« bzw. den Begriff der »Dauer« als der fundamenta-

"' Der deutsche Text nach der Ausgabe: Aurelius Augustinus, Bekenntnisse. Vollstin-
dige Ausgabe. Eingeleitet u. iibertragen von Wilhelm Timme, (Ziirich 1950), Miinchen
1982, S. 318. — Vgl. auch: Augustinus, Bekenntnisse. Lateinisch und Deutsch. Eingeleitet,
iibersetzt u. erldutert v. Joseph Bernhart. (Miinchen 1955), Frankfurt a. M. 1987, S. 641 f..
— Grundlegend fiir die Einsicht in diec Strukturen unseres Zeiterlebens sind immer noch
Edmund Husserls »Vorlesungen iiber die Phinomenologie des inneren Zeitbewufitseinse,
(Halle 1928), Nachdruck Tiibingen 1960. — Die in unserem thematischen Zusammenhang
wichtigsten Uberlegungen finden sich in dem Beitrag von Wilhelm Keller, Die Zeit des
Bewufitseins. In: Das Zeitproblem im 20. Jahrhundert, hrg. von Rudolf W. Meyer, Bern
1964, S, 44-69. Augustinus voraussetzend und die oben genannten Untersuchungen Ed-
mund Husserls weiterfiihrend, fragt Keller, wic wir die Zeitlichkeit des Seins oder unserer
selbst konkret erleben und bestimmt sie als Bewufitseinsfunktion. Entscheidend ist, daff in
der »erlebten Zeit« die »Gegenwart« zwar »Mitte, Kern Hohe, Ursprung und Klammer« un-
seres Zeiterlebens darstellt, aber doch so, dafl diese erlebte Gegenwart »der Ort [ist], in
dem zugleich die Vergangenheit und die Zukunft als solche erlebt werden; nimlich im Er-
innern und Gewirtigen, wodurch Vergangenheit und Zukunft selbst erst werden, was sie
sind. Und eben als Ort dieses Erlebens hat die Gegenwart ihren fundamentalen Ichcharak-
ter.« (a.a.0., S. 58) Unter Riickgriff auf die Terminologie Husserls bestimmt Keller die
»innere Temporalstruktur des Erlebens« als Gefiige von »Retention« [Behalten] und Proten-
tion« [Entwerfen] in der »Prisentation« [der Wahrnehmung des Gegenwirtigen] (S. 63),
wobei jeder Akt des Erinnerns oder des Erwartens von retentional-protentionaler Doppel-
struktur ist. Wir folgen Keller auch darin, dafl wir die Husserlschen Begriffe Protention,
Prisentation und Retention — soweit wir uns ihrer bedienen — synonym mit denen von
Erwartung, Wahrnehmung (Gegenwart) und Erinnerung gebrauchen; ebenso lassen wir
Husserls scharfsinnige Unterscheidung zwischen primiren und sekundiren Retentionen —
den Erinnerungen an unmittelbar, d.h. noch nicht ganz Vergangenes und Wieder-
Erinnerungen an weiter Zuriickliegendes — unberticksichtigt; beide spielen in den darge-
stellten Gesprichssituationen cines Erzihltextes ebenso ineinander wie in unserer Alltags-
welt, obgleich das Ganze ciner literarischen Erzihlung zweifellos als Wieder-Erinnerung zu
bezeichnen wiire. — Einen aufschlufireichen Beitrag zum Verstindnis der Zeitphilosophie
Henri Bergsons liefert Gabriele Hoffmann in ihrer Studie Intuition, durée, simultanéité —
drei Begriffe Henri Bergsons und ihre Analogien im Kubismus von Braque und Picasso
1910-1912, in: Das Phinomen Zeit in Kunst und Wissenschaft, hrg. v. Hannelore Paflik,
Weinheim 1987. Hinsichtlich der deutschen Ubersetzung von »durée« als »Dauer« bemerkt
Gabriele Hoffmann: »Die deutsche Ubersetzung ‘Dauers meint gerade das, was »durées
nicht meint: eine Erstreckung von definierbarer Linge, eine mefibare Zeitspanne. *La
durée« dagegen ist weder mefibar noch teilbar, sie ist das Erlebnis einer individuellen
Zeiteinheit, weshalb Bergson sie auch serlebte Zeit« nennt.« (a.2.0., S. 44)

256 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len Erscheinungsform der »erlebten Zeit« — Ernst Mach und Henri
Bergson — hat Schnitzler erst nach Abschlufl seines Dramas, im Falle
Bergsons sogar erst Jahre spiter, kennen gelernt.” Es handelt sich hier
also nicht um die Frage méglicher -Einfliisses, wohl aber darum, daf}
Arthur Schnitzler mit dem Psychologenblick des Arztes und Dichters
der Jahrhundertwende — also aus ganz anderen >weltanschaulichens
Voraussetzungen — die grundlegende Entdeckung Augustinus' von
der Zeit als Zeit der Seele oder des Bewufitseins erncuert und in sei-
nen literarischen Arbeiten fruchtbar macht. Dabei ist dem naturwis-
senschaftlich geschulten Dichter selbstverstiandlich, daff die kosmolo-
gische Zeit, die an der Bewegung der Himmelskorper gemessen wird
(und die wir deshalb >objektiv< nennen), ebensowenig ihr Eigenrecht
verliert wie die Uhr- oder Kalenderzeit unserer alltdglichen Zeitwahr-
nehmung oder die Vorstellung der Zeit als gerichtete Strecke, deren
zihlbare Zeitpunkte in ihrer Abfolge nicht umkehrbar sind. Dennoch
werden diese »objektiven Formen unserer Zeitwahrnehmung in ihrer
universalen Geltung eingeschrankt durch jenes >subjektives »innere
Zeitbewufitsein«, dessen Maflstab nicht die gemessene, sondern die
jeweils erlebte Zeit bildet. In ihr kénnen Erinnerung und Erwartung
nicht nur dieselbe Prisenz besitzen wie die Anschauung, sondern de-
ren Aktualitit sogar entschieden relativieren.

Es ist unmittelbar evident, dafl diese Form des inneren Zeiterlebens
das genaue Pendant zu dem generellen Vorrang der Figurenperspekdti-
ven in Schnitzlers Dichtung bildet. An den Monolog-Novellen (zumal
an »Leutnant Gustl«) ist dieser Zusammenhang mit Hénden zu grei-

12 Nach Auskunft seines Tagebuches liest Schnitzler im September und Oktober 1904
Ernst Machs »Analyse der Empfindungen« (1885), deren 5. Auflage Ende 1902 erschienen
war. Seine Beschiftigung mit der Philosophie Bergsons scheint zunichst eher indirekter
Nawr, vermittelt durch Gespriiche mit seinem philosophierenden Freund Arthur Kauf-
mann. Das Tagebuch vermerke firr den 14. Dezember 1912: »Nm. Arthur Kaufmann.
Uber Kassner; iiber Bergsons Philosophie.« Eine Notiz vom 21. Juli 1917 lautet: »Vm. bei
A. Kaufmann. Er setzte mir viel von seiner Philosophie auscinander. (Der Mythos von
Raum und Zeit, die Begriffspaare u.s.w.) [...J«; und fiinf Tage spiter (26.7) heifit es »Bei
Kaufmann [...]. Ich fand ihn wohl und Bergson lesend.« Von Bergson selbst hat Schnitzler
im Mai 1918 die Schrift »Uber das Lachen« gelesen— Die Belege nach: A.S. Tagebuch
1903-1908. Unter Mitwirkung v. Michael Braunwarth u. a. hrsg. von der Kommission fiir
literarische Gebrauchsformen der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, Ob-
mann Werner Welzig, Wien 1991, §. 65; Tagebuch 1909-1912, Wien 1981, 5. 374; Tage-
buch 1917-1919, Wien 1985, S. 65, 67 u. 144.

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 257

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fen, er gilt indes nicht minder fiir eine Reihe anderer Gestalten seiner
Erzdhlungen wie seiner Dramen. Wo das Geschehen sich vornehm-
lich im »Bewufitseinszimmer«* abspielt, seine Spiegelung in Urteilen
und Gefithlsreaktionen der Figuren auch in den Biihnenstiicken im
Vordergrund steht, mufl notwendig auch ihr inneres Zeiterleben ge-
geniiber der meflbaren Zeit dominieren. Mit der Darstellung der er-
lebten Zeit gewann der Dichter jedenfalls ein Ausdrucksmedium, das
seinem Interesse an den psychologischen und mentalen Motiven sei-
ner Figuren besonders entgegenkam und das ihm erlaubte, auch in
seinen Prosa-Arbeiten alles Interesse auf die Figuren zu konzentrieren
und auf die Instanz eines auflerhalb der Handlung stehenden, kom-
mentierenden Erzahler weitgehend zu verzichten. Um den in Rede
stehenden Sachverhalt in Anlehnung an Paul Ricoeurs Terminologie
zusammenzufassen: der Erzihler Arthur Schnitzler, der selten als nar-
rative Stimme vernehmbar wird, konfiguriert das Geschehen seiner
Prosa durch die Dominanz der Figurenperspektiven und des in ithnen
sich artikulierenden individuellen Zeitbewufitseins.*

Im folgenden sollen an den Protagonisten von »Frau Berta Garlanc,
»Der Weg ins Freie«, »Casanovas Heimfahrt« und »Flucht in die Fin-
sternis« die Temporalstrukturen ihres Selbst- und Weltverstindnisses
exemplarisch erértert werden. Dazu gehért auch jene Form der Zeiter-
fahrung, die wir »temporales Alibi« genannt haben; generell fragen
wir nach der Bedeutung, die den Momenten von Erwartung und Er-
innerung in ihren jeweiligen Gegenwartsbeziigen zukommt (deren
Ungleichgewicht sich im Blick auf die Gegenwart bis ins Pathologi-
sche steigern kann). Aber auch der Erfahrung unaufhebbarer Ver-
ganglichkeit alles individuellen Lebens, die Schnitzlers Erzahlungen

13 Friedrich Nietzsche, Uber Wahrheit und Liige im auflermoralischen Sinne. In: EN.,
Werke in drei Binden. Hrg. v. Karl Schlechta, Darmstadt 1960, Bd. III, S. 310.

"4 Paul Ricocur, Zeit und Erzihlung. Bd. I: Zeit und historische Erzihlung, Bd. II: Zeit
und literarische Erzihlung. Aus dem Franzésischen von Rainer Rochlitz, Miinchen 1988 u.
1989. Bd. III: Die erzihlte Zeit. Aus dem Franzosischen von Andreas Knop, Miinchen
1991.— Ausgehend von einer interpretierenden Engfiihrung von Augustinus' Reflexionen
tber die Zeit und Aristoteles' Darlegungen iiber die Komposition (»Konfiguration«) der
Fabel in seiner »Poetik« entfaltet Ricoeur einerseits die Linien der philosophischen Zeitdis-
kussion, die zu Husserl und Heidegger fithren, und verbindet damit andererseits perspek-
tivenreiche Uberlegungen zur Bedeutung des Phéinomens »Zeit« fiir das Erzihlen, insbe-
sondere zu Struktur und Wahrheitsbegriff der historischen und der fiktionalen Erzahlung.

258 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wiederholt gestalten, soll wenigstens an einem Beispiel nachgegangen
werden.

Es lohnt sich indessen, zunichst noch etwas bei dem 1903 fertigge-
stellten und ein Jahr spdter gedruckten Drama »Der einsame Weg« zu
verweilen; das Stiick um die beiden alternden Abenteurer Fichtner
und Sala bietet dem Betrachter ein Ensemble von Figuren, die fast alle
durch den Vorrang eines stemporalen Anderswo« gegeniiber ihrer
realen Lebensituation ebenso geprigt sind wie durch das Erlebnis der
flichenden Zeit.

Der Maler Julian Fichtner hat als junger Mann ganz aus der Erwar-
tung ciner glanzvollen kiinstlerischen Zukunft gelebt, ihr opferte er
auch die Liebe Gabrieles, der (von ihm verfithrten) Braut seines Stu-
dienfreundes Wegrat. In einem rastlosen, von erotischen Abenteuern
erfiilllten Wanderleben verfehlt er jedoch ebenso die Gegenwart einer
selbstverantworteten Existenz wie die erhoffte kiinstlerische Zukunft,
die er auch in keinem uberzeugenden Werk zu realisieren vermag.
Desillusioniert, gealtert und vereinsamt kehrt er schliefilich nach
Wien zuriick und versucht nun, wenigstens einen Teil seiner ungeleb-
ten Vergangenheit in die Gegenwart zuriickzuholen: Er méchte sei-
nem leiblichen Sohn Felix Wegrat als Vater begegnen — und sieht sich
von diesem zuriickgewiesen. So empfindet er sich schliefilich als Ge-
scheiterter, einer jetzt unausweichlich gewordenen Gegenwart ausge-
licfert, deren Leere nur noch durch das Fehlen jeglicher Zukunfts-
hoffnung tibertroffen wird.

Auch der Dichter Stephan von Sala hat sein Leben (trotz einer fri-
heren Ehe) weithin in einer degagierten Zuschauerhaltung verbracht,
allen Bindungen tunlichst aus dem Wege gehend. Als der intellektuel-
lere der beiden durchschaut er freilich die Halbheiten und sozialen
Defizite ihrer beider fritheren Abenteurer-Existenzen; ganz im augen-
blicklichen Genuf} der Gegenwart aufgehend, hatten sie niemals um
eines anderen willen etwas getan oder unterlassen. Wenn er sie rick-
blickend »von Gnaden des Augenblicks Gotter — und zuweilen etwas
weniger als Menschen« nennt (D I, S. 778), dann sind das allerdings
auch fiir ihn ldngst tempi passati. Sala weifl um seine schwere Krank-
heit, sein Leben steht von Beginn des Stiickes an im Schatten des To-
des. So bleiben ihm eigentlich nur noch seine von der Einbildungs-
kraft aufgefrischten Erinnerungen und die vage Hoffnung, durch sei-

Zeit und |dentitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 259

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ne Teilnahme an der archdologischen Exkursion (bei der es darum
geht, in die Tiefe der Vergangenheit herabzusteigen und eine seit
sechstausend Jahren verschuttete Stadt auszugraben) dem Tod noch
fur einige Zeit aus dem Wege gehen zu kénnen. Als er aus Johannas
erschrockener Reaktion auf sein Heiratsangebot erkennt, wie es wirk-
lich um ihn steht, geht er, klaglos und unsentimental, freiwillig »den
Weg hinabe« (S. 826) und gewinnt dadurch einen Teil seiner Wiirde als
Person zurtick.

Diejenige, bei der das Moment des »temporalen Anderswo« domi-
nierend hervortritt, ist jedoch die junge Johanna Wegrat. Von allen
dramatis personae lebt sie am wenigstens in der Gegenwart, zwischen
phantasiegeleiteten Erinnerungen und ebensolchen Erwartungen, gibt
es fiir sie schliefilich auch keine reale Zukunft mehr. Ihr Glaube an die
Seelenwanderung priigt ihre Uberzeugung, nicht zum ersten Mal auf
der Welt zu sein. Da es sich dabei um eine imaginierte Vergangenheit
handelt, kann ihre Einbildungskraft auch die Erwartung an die Stelle
der Erinnerung setzen. Das Schwebende, bisweilen elfenhaft Unwirk-
liche ihrer Erscheinung, das sich auch in ihrer Liebe zum Tanz be-
kundet, findet in threm nur lose Mit-der-Gegenwart-Verkniipftsein ei-
nen adiquaten temporalen Ausdruck. Er wird verstirkt durch ihren
Waunsch »in der Welt herum[zu]fahren« (5. 763), in eine Zukunft hin-
ein, die durch das Moment vélliger Offenheit und Ungewiflheit ge-
kennzeichnet ist.

Johanna besitzt aber auch die unheimliche Gabe des Zweiten Ge-
sichts, das ihr einen (begrenzten) Blick in die Zukunft erlaubt, und sie
ebenfalls an einem naiven Aufgehen in der Gegenwart hindert: Sie
vermag, den herannahenden Tod ihr nahestehender Menschen vor-
auszusagen. Diese Gabe ist es, die sie schlieflich in den Tod treibt.
Zunichst scheint es, als wiirde ithre unbedingte Liebe zu Sala ihr einen
sie tragenden Gegenwartsbezug geben, — aber als Sala ihr, halb spiele-
risch-unverbindlich, einen Heiratsantrag macht, sieht sie (wie zuvor
uber ihre Mutter) auch Gber ihn die »Schleier sinken« (S. 762), er-
kennt sie, da} der todkranke Geliebte endgiiltig verloren ist, und sie
damit ihren letzten Halt im Leben verloren hat — und geht ihm in das
Dunkel des Todes voran.

Gabriele Wegrat, Johannas und Felix' Mutter, die threm Gatten wie
den Kindern die Wahrheit iiber die Vaterschaft Fichtners ein Leben

260 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lang verschwiegen hat, sucht schliefflich, von Todesahnungen erfiillt,
in einem Gesprach mit threm Arzt Dr. Reumann, dem sie sich als ein-
zigem anvertraut hat, Entlastung fir ihre Schuldgefiihle, vor allem Fe-
lix gegeniiber. Reumann spricht sich jedoch entschieden fir die Be-
wahrung des status quo aus und resiimiert:

Eine Liige, die sich so stark erwiesen hat, daf} siec den Frieden eines Hauses
tragen kann, ist mindestens so verehrungswiirdig als eine Wahrheit, die
nichts anderes vermochte, als das Bild der Vergangenheit zu zerstoren, das
Gefiihl der Gegenwart zu triiben und die Betrachtung der Zukunft zu ver-
wirren. (S. 775)

So bleibt der alte Wegrat der inmitten aller Lebensliigen bis zum
Schluf} einzig Unaufgeklarte; dafl er dennoch nicht als der Geprellte
erscheint, ist das Verdienst von Felix, der thn am Ende so emphatisch
»Vater« nennt. Was so die voriibergehend gestorte Identitit des Soh-
nes wiederherstellt, bestatigt auch diejenige seines Vaters. Professor
Wegrat hat sich seit seiner Heirat stets der »Forderung des Tages« ge-
stellt und Felix ganz selbstverstiandlich als seinen Sohn angenommen.
In der Gegenwart lebend, die er durch Tatigkeit ausfillt, kennt er we-
der uneingel6ste Erwartungen noch iibermichtige Erinnerungen und
beglaubigt damit seine Lebensmaxime — die zwar nicht frei von Resi-
gnation ist, thm aber auch jede Lebensliige erspart und ihm ermog-
licht, mit sich iibereinzustimmen —: »Wer seine Grenzen besser kennt,
das ist der bessere Mann.« (S. 772)

Wie Erinnerungen an eine ungelebte Vergangenheit sich zu tber-
michtig werdenden Traumen von einer noch ausstehenden Zukunft
verdichten und eine bis dahin ruhige Gegenwart zu untergraben ver-
mogen, ist das Thema der grofien, im Frithjahr 1900 geschriebenen
und in den Monaten Januar bis Marz 1901 erstmals veroffentlichten
Erzihlung »Frau Berta Garlan«.

Nach nur drejjihriger, kleinbiirgerlich geprigter Ehe verwitwet,
fihrt Berta mit threm kleinen Sohn ein zuriickgezogenes, durch All-
tagspflichten geprigtes Leben in einer niederdsterreichischen Klein-
stadt, bis eines Tages, durch eine Zeitungsmeldung ausgelost, die Er-
innerung an ihren einstigen Jugendgeliebten, den inzwischen berithmt

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 261

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gewordenen Geiger Emil Lindbach, in ihr wieder lebendig wird. Berta
hatte das Musikstudium in Wien aufgeben und alle Traume einer ei-
genen Kiinstlerlaufbahn begraben miissen, nun glaubt sie, durch ei-
gene Schuld (nicht zuletzt thre Priiderie) auch die Moglichkeit ver-
spielt zu haben, an der Seite des groflen Virtuosen das bewegte Leben
einer Kiinstlergattin fithren zu kénnen. Alles in der Vergangenheit
Versdumte steht auf einmal als Verlangen nach kiinftiger Erfilllung
wieder vor ihr. Was ihr als eine mogliche Zukunft erscheint, ist frei-
lich nur die verspitete Wiederholung ihrer Vergangenheit.

Gleich das erste Kapitel schligt das zentrale Motiv der inneren
Zeitausweitung an: als Gleichgiiltigwerden der gemessenen gegeniiber
der erlebten Zeit. Vom Besuch am Grab ihres Mannes zuriickkehrend
ist Berta, »als wire sie schon recht lange vom Hause fort und hitte
schon lange mit niemandem gesprochen.« Das Schlagen einer Kirch-
turmuhr belehrt sie zwar, dafl sie kaum eine Stunde unterwegs ist,
gleichwohl scheinen ihr die »wenigen Minuten [...], seit sic am Grab
ihres Mannes gestanden, [...] schon weit zu liegen.« (E I, 5. 390) Sie
iiberldfit sich den herandringenden Erinnerungen an ihre Wiener
Midchenzeit, ihre Beziechung zu Emil Lindbach wie an einige spatere
Verehrer und ihre schlieflliche Ehe mit Mathias Garlan, — und plétz-
lich ist ihr, »als erwachte sie aus einem Schlaf. [...] Ihr schien, als wire
ein ganzer Tag, eine ganze Nacht verflossen, seit sie sich hierher auf
die Bank gesetzt hatte. Wie ging das nur zu, daf} ihr die Zeit so aus-
einanderrann?« (S. 395f.)

Der Autor hat einiges getan, um das naheliegende Mifiverstandnis
abzuwehren, hier wiirde nur die Geschichte einer aufbrechenden
Triebhaftigkeit der Protagonistin erzahlt. Berta gesteht sich zwar ein,
sich »seit Beginn dieses Frithlings [...] weniger behaglich« und ruhig zu
fithlen als bisher (S. 395), sie tiberlaflt sich aber keineswegs den sich
ihr auch in der kleinen Stadt bietenden erotischen Abenteuern, son-
dern bedarf der ausdriicklichen Legitimation durch ihre Erinnerun-
gen. Sie sind jeweils Ausloser des ganz aus ihrer Sicht dargestellten
Geschehens, erst in einem zweiten Schritt verselbstdndigen sie sich zu
‘Wiinschen an die Zukunft, zu denen schliefilich auch solche erotischer
Art gehoren. Schon darin dokumentiert sich der Vorrang der »inneren
Geschichte« der Protagonistin gegeniiber dem rein Faktischen des Ge-
schehens. Er wird noch wesentlich dadurch verstiarkt, dal} es zwischen

262 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Berta und Emil nach ihrer einzigen Licbesnacht zu keiner weiteren
Begegnung mehr kommt, so daf alles Interesse der Entfaltung des
Gefithls- und Bewufltseinsprozesses gilt, den Berta bis zur drohenden
Selbstentfremdung durchliuft, — und damit auch der Frage, ob siec am
Ende zu einem gegriindeten und sie bindenden Gegenwartsbezug zu-
rickfindet.

Die Rolle von Bertas Erinnerungen als Voraussetzungen fiir die
Zeitverriickung, die mit ihrer erneuten Hinwendung zu Emil Lind-
bach emhergeht, wird zu Beginn sehr deutlich vorgefiihrt; nachdem
sie bei ihren Verwandten eines Tages tiber Kopfweh klagt, streichelt
ihr etwas frithreifer Neffe ihr die Wange:

Berta schloff unwillkiirlich die Augen. [...] Bald aber fithlte sie, daf} sich ir-
gendeine andere Erinnerung beigesellte. Sie mufite an ecinen Spaziergang
denken, mit Emil, im Stadtpark, abends nach dem Konservatorium. [...] So
schweiften ithre Gedanken immer weiter in die Vergangenheit zuriick, und

es schien ihr ganz unmoglich, wieder in die Gegenwart zurtickzukehren
[.]. (S. 404f)

Bertas erste, noch mit Anna Rupius, der jungen Gattin eines gelahm-
ten chemaligen Beamten, unternommene Wien-Reise steht denn auch
ganz im Zeichen ihrer »Suche nach der verlorenen Zeit<; aber ob sie zu
ihrer Cousine iiber gemeinsame Kindheits— und Jugenderlebnisse
spricht oder das Haus zu finden hofft, in dem Emil damals wohnte,
iiberall muf} sie die Erfahrung machen, dafl Menschen und Dinge
seither andere geworden sind. Nicht einmal sie selbst ist dieselbe ge-
bliecben; Berta fiihlt, zumal wenn sic an den ehemaligen Geliebten
denkt, »dafl sie nichts anderes war als die Witwe eines unansehnli-
chen Menschen, die in einer kleinen Stadt lebte, sich mit Klavierlek-
tionen fortbrachte und langsam das Alter herankommen sah.« (S.
421)

So ist alles dazu angetan, ithr Verlangen nach Wiederholung des
Vergangenen zu konterkarieren, hitte es nicht inzwischen schon eine
eigene Dynamik gewonnen, in der nun auch Bertas Erinnerungen an
Emil eine erotische Firbung anzunehmen beginnen, immer jedoch in
der fiir sie typischen Ambivalenz von Abwehr und Hingabeverlangen.
Sie muf} zunichst noch einen weiteren Schritt in ihr Inneres, d.h. zu-
riick in ihre Erinnerungen tun und ihre wiedererwachenden Empfin-

dungen fiir den Jugendgeliebten gleichsam historische, aus thren un-

Zeit und ldentitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 263

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entfaltet gebliebenen Anfingen her legitimieren: sie liest Emils seit
Jahren auf dem Speicher vergessene Briefe wieder. Und nachdem sie
noch andere Zeugnisse ihrer harmlosen Jugendbeziehungen zu Mén-
nern gefunden hat, ist ihr auf emmal, »als wiren diese Erinnerungen
zugleich uneingeldste Versprechungen, als lagen in jenen fernen Er-
lebnissen verkiimmerte Schicksale« (S. 427), die sie als »Betrug« an ih-
rem Leben wertet, um schliefllich doch ihrer tibertriebenen Tugend-
haftigkeit und Emils mangelnder erotischer >Frechheit« die Schuld an
dem bisherigen Verlauf ihres Lebens zu geben. So schlagen ihre Erin-
nerungen an ihn notwendig in den Wunsch nach Restitution der Ver-
gangenheit um, nicht als voriibergehendes Augenblickserlebnis aller-
dings, sondern als neuer Weg in eine gemeinsame Zukuntft.

‘Wie unter Handlungszwang stehend, schreibt sie Emil einen Brief,
thm zu einem erhaltenen Orden gratulierend, und beginnt nun dem
Phantom einer Liebe nachzulaufen, die sich von Erinnerungen néhrt,
gleichwohl aber ihrem kiinftigen Lebensweg eine neue Richtung ge-
ben soll. Als Emil thr umgehend antwortet und die Hoffnung auf ein
Wiedersehen ausspricht, ist die Welt fiir Berta wie verwandelt; und
ganz selbstverstindlich substituiert sie ihre Gefihle fiir thn und die
daran sich kniipfenden Hoffnungen auch dem einst Geliebten, bereit,
thm jetzt das zu gewahren, was sie ihm vor zwdlf Jahren verweigert
hatte, — als wire die Zeit fur sie beide seither stehengeblieben. Nach-
dem Berta ihren zweiten Brief an Emil abgeschickt hat, mit dem sie
thm ein Treffen in Wien vorschlége, fallt sie in einen mittidglichen
Schlaftraum, der nun eindeutig sexuell konnotiert ist, dabei stofit sie
auch wieder auf das Phidnomen der erlebten Zeit: »Als sie sich nach
einer Stunde wieder erhob, schien ihr eine ganze Nacht vergangen zu
sein [...]. Wieder wunderte sie sich iiber diese Regellosigkeit der Stun-
den; wahrhaftig, sie waren linger und kiirzer, wie es ihnen beliebte.«
(S. 442)

Daf} auch Emils Lebensuhr nicht stehengeblieben ist, er vielmehr
langst seine eigene Lebensform gefunden hat, das ist die schmerzliche
Erfahrung, die in Wien auf Berta wartet. Denn auch Emil ist in der
seit ihrer jugendlichen Liebelei verflossenen Zeit durchaus ein anderer
geworden, jedenfalls keineswegs gewillt, sein gegenwirtiges, ge-
schweige denn zukiinftiges Leben ausschliefilich mit demjenigen Ber-
tas zu verkniipfen.

264 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Daf} Berta diese Verdanderung Emils nicht wahrnimmt, obgleich ihr
seine kithl-distanzierte Haltung nicht verborgen bleibt, macht einen
wesentlichen Teil ihrer Gegenwartsblindheit aus und fithrt zu dem
schliefilichen Absturz ihrer Gefiihle. Als sie am Abend in Emils Arme
sinkt, erliegt sie einem aus Champagnergenuff und Autosuggestion
gleichermafien erzeugten Rausch, der bestimmt ist durch ihren leiden-
schaftlichen Wunsch, den Jugendgeliebten durch ihre Hingabe zu-
riickzugewinnen (S. 470f.).

Mehrfach noch verkniipft Berta ithre Sehnsucht nach dem — wie sie
glaubt: wiedergewonnenen — Geliebten mit ihrer fritheren Liebe zu
ihm, sie redet sich sogar ein, ihr bisheriges Leben habe keinen
»andern Sinn gehabt, als sie wieder zur rechten Zeit ihm entgegen zu
fihren« (S. 462), demjenigen namlich, »den sie seit ihrer Jugend ange-
betet.« (S. 492) Darin liegt in thren Augen ebensosehr die moralische
Rechtfertigung ihrer Hingabe wie ihres Anspruches auf eine gemein-
same und auf Dauer zielende Zukunft mit Emil:

Sie fiihlt sich ganz als Emils Geschépf, alles, was vor ihm war, scheint aus-
geloscht. [...] O Gott, warum alles das so spit, so spit? — Aber noch ist eine
lange Zeit vor ihr, — noch fiinf, noch zehn Jahre kann sie schén blei-
ben...oh, auch noch linger fiir ihn, wenn sie zusammen bleiben, denn er
wiirde ja zusammen mit ihr altern. (S. 477f.)

Der Stolz, fiir einige Stunden Emils Geliebte gewesen zu sein, lafdt sie
zwar glauben, »siec werde auch mit thm leben, ohne seine Frau zu
sein« (5. 492), um dann aber doch wieder der durchaus biirgerlich
geprigten Illusion einer gemeinsamen Zukunft zu erliegen, in die sie
auch ihre Fahigkeiten als »vortreffliche Hausfrau« einzubringen ge-
denkt (ebd.).

Berta lebt in diesen und dhnlichen Triumen gleichsam in einem
temporalen Nirgendwo, — es handelt sich um Zukunftsprojektionen,
die jeder realen Begriindung in Emils Beziehung zu ihr entbehren. Sie
sind utopisch in einem wortlichen Sinne, insofern ihre Erfiillung we-
der einen realen Ort noch eine denkbare Zukunft finden kann. Wire
Berta in der Lage, die beiden kargen Absagebriefe, die Emil ihr noch
in Wien schickt, vorurteilslos zu lesen, ihr kénnte die Bodenlosigkeit
ihrer auf seine Gegenliebe gegriindeten Zukunftshoffnungen keinen
Augenblick verborgen bleiben. Immerhin lost Emils zweiter Absage-
brief, der, zynisch genug, sogleich den Wunsch nach einem spiteren

Zeit und Identitat in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 265

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedersehen ausdriicke, die tiefste Verwirrung in Berta aus: »zum er-
stenmal in ihrem Leben ist sie so bis ins Innerste aufgewiihlt, dafl sie
die Menschen begreift, die sich aus Verzweiflung zum Fenster hinun-
terstiirzen«. (S. 486) Aber allen auch spiter wiederkehrenden Zweifeln
zum Trotz hilt sie an ihren Zukunftshoffnungen fest und schreibt
Emil schliefflich jenen langen Brief, in dem sie sich ihm riickhaltlos als
Geliebte anbietet und zugleich ihre auf Dauer zielende Licbe beteuert:
»daf} es auf der ganzen Welt kein Wesen gibt, dafl Dich treuer und so
bis in den Tod liebt wie ich.« (S. 494). Schon die Klimax ihrer Brief-
anrede — »Mein Emil, mein Geliebter, mein alles!« (S. 493) — belegt
eindringlich ihre Realitdtsblindheit.

Ehe es zum Einsturz von Bertas Zukunftsvisionen kommt, greift
Schnitzler die Nebenhandlung um Anna Rupius wieder auf, die nun
zum Schlufl der Erzihlung dominierend hervortritt. Die Wege der
beiden Frauen haben sich ja schon mehrfach beriihrt, nun kommt es
zu einer Konstellation, in der Anna Rupius' Schicksal fir Berta zum
Bild ihrer eigenen méglichen Zukunft wird: nach ihrer Liebesbegeg-
nung mit Emil ungewollt die Mutter eines Kindes zu werden. (Dafl
die Zukunft diese Méglichkeit fiir sie bereithalten konnte, ist ihr nie in
den Sinn gekommen.) Als Berta Frau Rupius unvermutet auf dem
Bahnhof trifft, ahnt sie zwar noch nicht, dafl die junge Frau diesmal
nicht zu threm Geliebten nach Wien fihrt, sondern zu einem verbote-
nen drztlichen Eingriff. Sogleich nach deren Riickkehr aus Wien ver-
breitet sich aber das Gerticht von Frau Rupius' schwerer Erkrankung;
da Berta sie nicht besuchen darf, unternimmt sie einen Spaziergang
zum Grab ihres Mannes, und diese Situation nutzt Schnitzler zur Eng-
fihrung der Hauptmotive um die beiden Frauen. Noch einmal ver-
liert Berta sich in ein Erlebnis der Zeitvertauschung, in welchem sie,
unter Aufhebung der Kausalitit, sogar ihre Vergangenheit »um-
schreibt«: Thr scheint »irgendein Spaziergang mit Emil vor zehn Jahren
niher zu liegen« als die Jahre, die sie mit threm Mann in dieser Stadt
verbracht hat. Sie scheinen ihr so sehr in die Vergangenheit abgesun-
ken, dafl sie sogar seine Vaterschaft anzweifelt und die Moglichkeit
erwégt, ob nicht Emil der Vater ihres Sohnes sein kénne...(S. 504)
Damit hat thre Realitdtsblindheit (die nur ein anderes Wort ist fiir ihre
zwischen falschen Erinnerungen und eingebildeten Zukunftshoffnun-
gen schwebende Gegenwartslosigkeit) ihren duflersten Punkt erreicht,

266 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bezeichnet aber auch deren Umschlag, denn »auf einmal« iiberkommt
sie die Gewiftheit von Annas bevorstehendem Tod.

Als dann Emils letzter und entscheidender Absagebrief eintrifft, der
die von Berta ersehnte gemeinsame Zukunft auf ein alle vier bis sechs
Wochen wiederholbares Schiferstiindchen reduziert, ist Berta, bei al-
lem Ekel, der sie plotzlich Giberféllt, im Grund doch schon iiber ihn
hinaus. Denn alle ihre eingebildeten Gefithle werden nun tberlagert
durch eine »furchtbare Angste, die thr den Tod Anna Rupius' als eine
»Vorbedeutung« fiir sich selbst erscheinen lafit. Erst im Anblick der
Toten lost sich ithre Angst ebenso wie der »ganze Wahn dieser wirren
Tage, [...], alles, was sie fiir Liebe gehalten« (5. 512) in Nichts auf und
gibt sie sich selbst und ihrer Gegenwart zuriick, — nun auch wieder
fihig, dem vollends vereinsamten Herrn Rupius nahe zu sem.

Schnitzler gestaltet in dieser Erzihlung mit grofier Genauigkeit —
und ganz im Konkreten des sinnlichen Details bleibend — die Ein-
sicht, daf} ein Mensch notwendig seine Identitdt verlieren mufl, wenn
die »Gegenwart des Vergangenen« in der Seele sich verselbstindigt
und die Gestalt einer noch ausstehenden Zukunft annimmt, welche
die Wahrnehmung der real erlebten Gegenwart iiberformt bzw. ver-
drangt.

Daf} Selbstidentitét nur in einem auf die eigene Gegenwart bezoge-
nen Tun oder Erleben zu gewinnen ist, bildet wie in »Frau Berta Gar-
lan« auch das zentrale Thema seines sieben Jahre spater erschienenen
ersten Romans »Der Weg ins Freie« (1908). Georg von Wergenthin,
der Protagonist — und point of view — des Geschehens, gilt in der For-
schung ebenfalls als Vertreter des »impressionistischen Menschen«.*
Es ist unbestreitbar, daff er Charakterziige aufweist, die ihn dem Ty-
pus des erotischen Abenteurers der Jahrhundertwende zuordnen. Sie
treten in einigen seiner fritheren Beziehungen zu Frauen ebenso her-
vor wie in der flichtigen, ganz aus der Intensitat des Augenblicks le-
benden Begegnung mit einer namenlos bleibenden Frau, auf die Ge-
org sich einlifit, als er sich fiir einige Tage von seiner Geliebten Anna

15 Vel. die Zusammenstellung von Urteilen iiber Georg von Wergenthin in der Miin-
steraner Dissertation meines Schiilers Wolfram Kiwit, »Sehnsucht nach meinem Roman«.
Arthur Schnitzler als Romancier, Bochum 1991, 8. 97. — Zur Entstehung von »Der Weg ins
Freie«, seiner Erzihlstruktur oder der Konfiguration verweise ich nachdriicklich auf die
Ergebnisse dieser Studie.

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 267

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rosner (die ein Kind von ihm erwartet) trennt. Dennoch ist das nur
die halbe Wahrheit. Es geniigt, einen Blick auf seine musikalische Ta-
tigkeit zu werfen (auf das, was daran einmal Beruf werden soll), um
zu bemerken, dafl Georg als Komponist mehr im Futur als im Prisens
lebt, mehr mit Entwiirfen und Planen kiinftiger Werke als mit konti-
nuierlicher, auf den Abschluf} eines gegenwirtigen Vorhabens bedach-
ter Arbeit beschiftigt ist. Aber auch in seinem menschlichen wie im
engeren Sinne erotischen Erleben spielen Erwartungen neuer Erfiil-
lungen fast eine so grofie Rolle wie Erinnerungen an frither Erlebtes.
Unzweifelhaft kennzeichnet das Moment des »temporalen Alibi« auch
seine gesamte Wirklichkeitserfahrung. Eine genauere Analyse von
Georgs Gedanken und Gefithlen unter temporalem Aspekt wird un-
schwer belegen, dafl Arthur Schnitzler gerade am Motiv des
stemporalen Anderswo¢ seine Kritik an dem Kiinstler Georg von
Wergenthin als einer dsthetischen Existenz entfaltet.

Der Begriff der »dsthetischen Existenz« soll zunéchst nur die dega-
gierte Zuschauerhaltung bezeichnen, die Georg sowohl dringenden
Zeitfragen aus dem politisch-sozialen Bereich — einschliefilich der »Ju-
denfrage«¢ — gegeniiber einnimmt, wie sie seine Bezichungen zu an-
deren Menschen prégt. Gleich das erste Kapitel liefert ein anschauli-
ches Beispiel fiir seine in diesem Sinne nur >anschauende« Lebenshal-
tung: Es zeigt ihn als Flaneur durch Wien spazierend, Besuche ma-
chend, Gespriche fithrend oder solchen zuhdrend — und gestaltet
damit eine Grundfigur seines gesamten Weltverhiltnisses.

Das erste Kapitel enthilt aber vor allem ein Motiv, das in den
Kernbereich der gesamten Romanhandlung fithrt, insofern es die in-
dividuelle Problematik Georgs mit derjenigen verbindet, die das of-
fentliche Leben Osterreichs, insbesondere Wiens zunehmend zu be-
herrschen beginnt, die des Antisemitismus. Sie findet Eingang in den
Roman, weil nahezu alle Intellektuellen, denen Georg begegnet, zu-
mindest jidischer Abstammung sind. Diese 6ffentliche wie die private
Problematik des Protagonisten aber koinzidieren in der Frage nach
der je eigenen Identitit. Im Blick auf Georg von Wergenthin liegt sie
auf der Hand. Sie wird praludiert durch eine Frage seines Vaters, an

16 Arthur Schnitzler in einem Brief an Richard Charmatz vom 4.1.1913: A. S., Briefe

1913 — 1931. Hrg. v. Peter Michael Braunwarth, Richard Miklin, Susanne Pertlik u. Hein-
rich Schnitzler, Frankfurt a.M., 1984, S. 5.

268 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Georg sich (ebenfalls im ersten Kapitel) erinnert: Georg hatte ihm
eine eigene Komposition vorgespielt und war dabei schliefilich in eine
»wild modulierende Variation« hineingeraten (E I, S. 636), die den
Vater zu der Frage veranlafite »Wohin, wohin?« (ebd.) Daf} damit die
Grundfrage von Georgs Existenz tiberhaupt gestellt ist, bedarf keiner
Begriindung, es ist die Suche nach sich selbst, die ihn umtreibt, und
auf die ja auch der Titel des Romans verweist. Und diese Suche nach
der eigenen Identitdt bestimmt auch die Zeitproblematik des Romans.
Denn »Der Weg ins Freie« erortert die politische Dimension des Wie-
ner Antisemitismus nur am Rande und riickt stattdessen die intimere,
den einzelnen Juden betreffende Frage nach seinem Selbstverstiandnis
zwischen den Polen von Assimilation und Auswanderung in den Vor-
dergrund. Die zeitgeschichtlichen Diskussionen um die Probleme des
Antisemitismus oder Zionismus bilden also nicht, wie man éfter lesen
kann, einen zweiten Roman neben der Licbesgeschichte Annas und
Georgs, sondern spiegeln, als Ausdruck der je eigenen Betroffenheit,
hier wie dort die Frage nach der Wahrheit und dem sozialen Ort der
cigenen Existenz. (Im folgenden kann freilich nur von dem jungen
Georg von Wergenthin die Rede sein.)

Der Roman setzt damit ein, dafl Georg, der nach dem plotzlichen
Tod seines Vaters mehrere Wochen zuriickgezogen gelebt hat, wieder
in das gesellschaftliche Leben zuriickkehrt: er bleibt den ganzen Ro-
man hindurch der auf sich bezogene, im Grunde nur mit seinen Zu-
kunfisplanen (und einer Reihe von Erinnerungen) beschiftigte Kiinst-
ler. Selbst als Anna Rosner, die er zu seiner Geliebten gemacht hat,
von ihm ein Kind erwartet, ist er nicht zu einer Anderung seiner bis-
herigen Lebensform bereit. Immer wieder kehrt er in seine splendid
isolation zuriick, im Anfang einer Beziehung schon deren Ende vor-
wegnehmend oder ihre Realitit durch das Erlebnis der »Zeitvertau-
schungx relativierend, in welcher ihm die Gegenwart zur Vergangen-
heit, die Vergangenheit aber zur »unmittelbaren< Gegenwart wird. Nur
wenige Stunden, nachdem Georg nachmittags Anna Rosner besucht,
mit ihr musiziert und sich mit ihr fiir einen der folgenden Tage verab-
redet, den Abend und die halbe Nacht zuerst in der Gesellschaft des
Dichters Heinrich Bermann und spiter noch eines jungen Offiziers
verbracht hat, erscheint ihm alles vor kurzem Erlebte unwirklich:

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 269

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Gefiihl von der Traumhaftigkeit und Zwecklosigkeit des Daseins kam
tiber ihn [...]. Viele Tage war es her, dal er eine schlecht beleuchtete Trep-
pe in der Paulanergasse [in der Anna wohnt] hinuntergegangen war, und
der Spaziergang mit Heinrich durch die herbstdunkle Allee lag in fernster
Vergangenheit. Hingegen erinnerte er sich plétzlich so lebhaft, als wire es
gestern gewesen, eines sehr jungen und sehr verdorbenen Wesens, mit dem
er vor vielen Jahren ein paar Wochen in heiter-unsinniger Art verbracht
[.). (5. 677)

Das eklatanteste Beispiel, wie sich in Georgs Phantasie Gegenwirtiges
mit vagen Zukunftsvisionen und Bildern einer kiinftigen Freiheit ver-
bindet, bildet die Situation, in der er an die erste mit Anna verbrachte
Liebesnacht denkt, — in der er sich bereits des (wenn auch noch in
der Zukunft liegenden) Endes auch dieser Beziehung bewufit wird:

Selbst als er Anna an ihrem Haustor verlassen hatte, vor drei Tagen, nach
dem ersten Abend vollkommenen Gliicks, war er sich, frither als jeder an-
deren Regung, der Freude bewufit geworden, wieder allein zu sein. Und
gleich darauf, ehe noch das Gefiihl des Danks und die Ahnung einer wirk-
lichen Zusammengehdrigkeit mit diesem sanften, sein ganzes Wesen mit so
viel Innigkeit umschlieenden Geschépf in seiner Seele emporzudringen
vermochte, flog durch sie ein sehnsuchtsvoller Traum von Fahrten iiber ein
schimmerndes Meer, von Kiisten, die sich verfiihrerisch néhern, [...] von
blauen Fernen, Ungebundenheit und Alleinsein. [...] Denn daff auch dieses
Abenteuer, so ernst und hold es begonnen, zu eimem Ende bestimmt war,
wufite Georg selbst in dieser Stunde [...] (S. 712)

Nattrlich traumt Georg im Blick auf seine Beziehung zu Anna immer
wieder auch von einem riumlichen >Anderswoe, sein schon frith ge-
duflerter Wunsch, »irgendwo mit ihr in der Fremde« zu sein (S. 706),
ist Ausdruck dafiir, dafd er seine Liebe zu Anna nur auflerhalb der Ge-
sellschaft zu denken vermag. Daher bleiben denn auch seine Zu-
kunftstriume von der gegenwirtigen Realitit seiner Beziehung zu
Anna fast unberiihrt. Georg empfindet zwar, dafy sic thm mit ihren
musikalischen Kenntnissen Partnerin und Ansporn zu ernsthafter Ar-
beit sein kénnte, aber indem er sich vornimmt, fleiffig zu sein, sich
um eine Kapellmeisterstelle im Reich zu bemiihen, gleiten seine Ge-
danken sogleich wieder in eine von neuer Liebe leuchtende Zukunft
ab, in der Anna nicht mehr vorkommt: »Neue Menschen lernte er
kennen, ein anderer Himmel glinzte iiber thm, und geheimnisvoll wie
aus fernem Nebel streckten unbekannte weifle Arme sich nach thm
aus.« (S. 711) Noch als Anna ihm die Wahrscheinlichkeit ihrer

270 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwangerschaft erdffnet, ist das fiir Georg nur der Anlafi, sich mit
der Geliebten in blaue, sudliche Fernen hineinzutraumen, — und
gleich noch vage Arbeitsvorsitze fiir diese Zeit zu fassen: »Und arbei-
ten kénnte man dort unten, Donnerwetterl« (8. 736)

Als Komponist lebt Georg im tbrigen weithin von Einfillen, die er
dem »Leben« verdankt, einem Spaziergang am Meer etwa oder den
glihenden Liebesnichten, die er mit der namenlosen Frau am See
verbringt. Wo es dagegen gilt, ¢in grofieres Werk auszuarbeiten bzw.
zu Ende zu bringen, bleibt es meist bei Ansétzen oder einzelnen Tei-
len. Nicht ohne Spott nennt die scharfiugige Else Ehrenberg Georgs
Quintett »mythisch« (5. 785), da man zwar weif}, dafl Teile davon exi-
stieren, aber noch niemand etwas davon zu héren bekommen hat.
Wenn jemand Georg zu ernster Arbeit anhalten konnte, dann ist es
Anna Rosner, — aber auch ihr gegeniiber weicht er mit dem Hinweis
auf verschiedene angefangenen Sachen aus, falls er nicht nur von
neuen Planen spricht:

»Also, ich an deiner Stelle wiirde doch zuerst einmal das Quintett ab-
schlieflen. Es kann ja jetzt nicht mehr viel daran fehlen.«

»Viel nicht und doch...Ubrigens darfst du nicht vergessen, dafl ich in letz-
ter Zeit allerlei anderes angefangen habe. Die zwei Klavierstiicke, dann das
Orchesterscherzo — das ist sogar ziemlich weit gedichen. Aber es gehort
unbedingt in eine Symphonie.« (S. 737)

Und so bleibt Georg in seiner Liebe zu Anna wie in seiner Arbeit
immer wieder auf halbem Wege stehen oder verliert sich in wenig
konkrete Zukunftstraume: »Er safl ganz nahe bei Anna, hielt ihre
Hand in der seinen und hérte es wie von Melodien spiterer Tage im
tiefsten Grunde seiner Seele rauschen.« (5. 850) Das zentrale Exempel
dafiir, wie sehr Georg als Komponist von der Hoffnung auf die Zu-
kunft lebt, ist naturlich die Oper, die er gemeinsam mit Heinrich
Bermann schreiben will — und mit deren Partitur Georg so wenig
vorankommt wie Bermann mit seinem Text.

Es gibt eine Situation der Zeitvertauschung, in der sich fir Georg
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft auf ebenso eindrucksvolle
wie sprechende Weise incinanderschlingen. Gemeint sind jene Minu-
ten, die er auf seiner mit der schwangeren Anna unternommenen Ita-
lienreise in Florenz im Sterbezimmer seiner Mutter verbringt. »Mit
ungeheurer Lebendigkeit« sicht Georg wieder das bleiche Antlitz sei-
ner sterbenden Mutter auf dem Kissen liegen:

Zeit und |dentitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 271

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Mutter«, murmelte er, und noch einmal: »Mutter« [...] meinte aber zu sei-
ner eigenen Verwunderung nicht mehr die lingst Begrabene, die ihn gebo-
ren; jener andern galt das Wort, die noch nicht Mutter war und die es in
wenigen Monaten werden sollte [...] eines Kindes Mutter, von dem er der
Vater war. Und nun klang das Wort plotzlich, als tonte etwas nie Gehonrtes,
nie Verstandenes, als schwingen geheimnisvoll singende Glocken in Zu-
kunftsferne mit. (S. 794)

Es bleibt freilich bei dieser Deuthandlung:, Georg vernimmt nicht,
was sie thm sagt — und er verschweigt sie auch Anna, derjenigen, die
sie doch zuerst angeht.

So mimmt es denn auch nicht wunder, dafl Georg die lebendige
Gegenwart Annas zwar immer wieder begliickt, und die Totgeburt
seines Knaben ihn fiir kurze Zeit sogar tief erschiittert, — ohne daff er
auch jetzt im mindesten spiirte, was dieses Faktum im Blick auf seine
Beziehung zu Anna von ihm verlangt. Daff er ihr allen Ernstes vor-
schlagt, wieder einige Liebesnichte fern von Wien mit ithm zu verbrin-
gen (»Reichenau, Semmering, Briihl, wohin du willst...« [S. 946f.]),
sagt genug lber seine vollige Gegenwartsvergessenheit. Sie findet ih-
ren Hohepunkt nach Georgs Abenteuer mit der verheirateten Frau
am See, um deretwillen er Anna und das ungeborene Kind zu verlas-
sen bereit ist; abermals verliert er sich in Traume von einer Zukunft,
in der es fur ihn nur uberschwingliches Gliick ohne jede Verantwor-
tung gibt: »War es nicht eher seine Bestimmung, unbedenklich und
kithn durch die Welt zu treiben, als irgendwo festzusitzen mit Weib
und Kind, mit der Sorge ums tigliche Brot«? (5. 861)

Erlebt Berta die Gegenwart ihres kleinstadtischen Lebens als leere
Zeit, aus der sie sich in eine (erotisch) erfiillte Zukunft hineintrdumt —
die sie freilich mit Versatzstiicken aus ihrer Vergangenheit ausstattet —,
so flieht Georg von Wergenthin umgekehrt aus einer menschlich er-
filllten Gegenwart und ihren sozialen Anspriichen in die Traume einer
offenen Zukunft, in der thm noch alle Moglichkeiten des Lebens of-
fenstehen.

Georg ist dann ganz bei sich selbst, stimmt dann mit sich tiberein —
so muff man aus alledem wohl folgern —, wenn er >sich voraus« ist.
Seine Erwartungen kiinftigen (neuen) Gliicks, der Vorsatz, in Zukunft
ein bedeutender Komponist zu werden oder als Theaterleiter »Mu-
sterauffithrungenc« (S. 921) zustande zu bringen, lassen ihn immer er-

272 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neut eine Gegenwart verfehlen, die Erfiillungen, aber auch die Forde-
rung nach gesammelter Arbeit fiir ihn bereithilt.

1]l

Giacomo Casanova avancierte um 1900 nicht zuletzt deshalb zum Pa-
radigma aller erotischen Abenteurer, weil er einer geheimen Sehn-
sucht der Zeit entgegenkam, indem er sich im Namen seines unstillba-
ren Lebens— und Liebesdranges iiber all jene vornehmlich morali-
schen Regeln und Konventionen hinwegsetzte, an deren Geltung die
zeitgenossische Gesellschaft wenigstens nach auflen hin noch festhielt.
In thm gewann das »Lebenspathos« der Jahrhundertwende seine be-
zwingendste individuelle Gestalt. Dafl Casanova Venezianer war,
mufite seine Wirkung noch verstirken, galt Venedig um die Jahrhun-
dertwende doch weniger als Stadt des Verfalls denn als Stadt des Le-
bens in seiner schillernden Vieldeutigkeit, zu welcher der Abenteurer
als Inbegriff gesteigerten Lebens nicht minder gehort wie das Vexato-
rische dieser ins Wasser gebauten Stadt.

Es kann jedenfalls kaum verwundern, daf} sich an der faszinieren-
den Erscheinung Casanovas auch Schnitzlers dichterische Phantasie
entziindet hat. Wir verdanken ihr aufler der Erzahlung »Casanovas
Heimfahrt« den Einakter in Versen »Die Schwestern oder Casanova
in Spa«; beide sind im wesentlichen in den Jahren 1915 bis 1917 ent-
standen und zuerst 1918 bzw. 1919 erschienen. Schon ihre relativ spa-
te Entstehungszeit legt den Schlufl nahe, dafl ihrer Konzeption nicht
naive Identifikation mit dem Casanova-Mythos zugrundeliegt. Zudem
1483t die vielfach sich tiberschneidende Arbeit an beiden Texten Korre-
spondenzen zwischen ihren Abenteurergestalten aufscheinen, durch
die sie sich gegenseitig erhellen — und relativieren. Im Biihnenstiick
kommentiert ein ehemaliger Offizier mit dem Scharfblick des (von
Neid freilich nicht ganz freien) Alters die Fahigkeit zur Ubiquitat und
Vielgestalt des jungen Casanova mit den Worten:

[...] was den betrifft,

‘Wo man ihn findet, dort gehért er hin.

Und trif ich iibers Jahr als Exzellenz

In Spanien ihn; — in einer Diebsspelunke

Am Strand zu London — unter andern Strolchen; —
Als Handelsmann mit Spitzen in Paris; —

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 273

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Dichter eines Schéferspiels in einem

Breton'schen Schlof}; — als Polizeiagenten, —

Als Milliondr, als Bettler, selbst als Biirger,~

Ich staunte nicht, so wenig als er selbst. (D II, S. 655f.)

Der erste Satz der Novelle scheint dieser Charakterisierung zu ant-
worten:

In seinem dreiundfiinfzigsten Lebensjahre, als Casanova langst nicht mehr
von der Abenteuerlust der Jugend, sondern von der Ruhelosigkeit nahen-
den Alters durch die Welt gejagt wurde, fithlte er in seiner Seele das
Heimweh nach seiner Vaterstadt Venedig so heftig anwachsen, daf} er sie,
gleich einem Vogel, der aus luftigen Héhen zum Sterben allmihlich nach
abwirts steigt, in eng und immer enger werdenden Kreisen zu umzichen

begann. (EII, S. 231)

In der Tat sind kaum schérfere Gegensitze denkbar als zwischen den
Casanovagestalten dieser beiden Texte. Im Theaterstiick der im Glanz
der Jugend strahlende, von seinen erotischen Erfolgen verwshnte,
verschwenderische Abenteurer, in der Erzihlung der von den uniiber-
sehbaren Spuren des Alters gezeichnete, hafilich gewordene, ldngst
verarmte und nur noch von seinen Erinnerungen oder den Erzdhlun-
gen seiner einstigen Taten lebende Casanova. Selten hat Schnitzler die
Macht der vergehenden Zeit so schonungslos gegen den Mythos des
Augenblicks ausgespielt wie in der zu einem Denkmal ihrer selbst ge-
wordenen Titelgestalt dieser Erzahlung. Wo der Chevalier von Sein-
galt auftaucht, lauft der Ruhm seiner langst Geschichte gewordenen
Vergangenheit thm wie ein Schatten voraus, so daf} sein Leben als ein
Wettlauf gegen die Zeit erscheint. Nur dort, wo der Klang seines Na-
mens noch die Erinnerung an seine Abenteuer heraufzubeschworen
vermag, kann noch etwas von seiner alten Magie lebendige Gegen-
wart werden, — fiir die Jugend, der sein Name nichts mehr sagt, ist er

ein »Alter Mann« (S. 310).

Schnitzler hat fiir die Novelle ein Kerngeschehen erfunden, das sich in
einem eng begrenzten Raum abspielt, und dessen zeitlicher Ablauf
nicht einmal 48 Stunden umfafit. Casanovas Erinnerungen wie seine
Zukunfishoffnungen sind perspektivisch auf diese erzihlte Gegenwart
bezogen, deren dicht ineinandergreifendes Geschehen denn auch oh-
ne die Unterbrechung durch Kapiteleinschnitte dargestellt wird. Auch

274 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diesmal ist die Titelfigur wieder das strukturelle Orientierungszen-
trum des Lesers, denn auch in dieser an runerhorten Ereignissenc ge-
wify nicht armen Geschichte ruht doch alles Interesse auf den Emp-
findungen und Reflexionen des Protagonisten.

Anfanglich scheint die Anziehungskraft Casanovas nichts von ihrer
Macht eingebufit zu haben. In Mantua auf eine Nachricht wartend,
die ihm die Riickkehr nach Venedig ermoglichen soll, hat er mit der
»feurigen Wirtin« (8. 232) seines Gasthofes selbstverstandlich ein Lie-
besverhiltnis angekntpft; und als er eines Morgens vor den Toren
der Stadt einen noch ziemlich jungen Bauern trifft, erkennt dieser in
ihm sogleich seinen alten Wohltiter, der ihm vor sechzehn Jahren, als
er, Olivo, noch ein armer Schulmeister war, durch ein nambhaftes
Geldgeschenk die Heirat mit seiner angebeteten Amalia ermdglichte.
(Daf} die junge Braut sich seinerzeit ihrem »edlen Génner« [S. 237]
gegeniiber ebenso erkenntlich zeigte wie zuvor schon ihre Mutter,
vervollstindigt das Bild des unerschépflichen erotischen Abenteu-
rers.) Casanova wehrt zunachst Olivos sturmische Einladung, nicht
zuletzt wegen der inzwischen verflossenen Zeit, ab, bis Olivo von sei-
ner schénen und klugen Nichte Marcolina erzihlt, die ithre Universi-
tatsferien auf dem Gut ihres Oheims verbringt, — sogleich ist der alte
Verfithrer umgestimmt, erfiillt allein von dem aberwitzigen Vorsatz,
das junge Midchen, wie so viele vor ihr, zu erobern.

Der Venezianer begegnet auf dem Gut Olivos in dessen Familie
und ihren Gisten einem Ensemble von Figuren, in denen fast alle Le-
bensalter vertreten sind: dem Kind und der jungen Frau, dem strah-
lenden Jingling, dem gesetzten Ehemann und seiner Hausfrau, dem
harmlosen Geistlichen und dem &lteren, zynisch gewordenen Adligen
mit seiner lusternen Gattin und schliefilich zwei Greisen, die schon
am Rand ihres Grabes stehen. Sie bilden das Publikum, vor dem Ca-
sanova seine Rolle als Abenteurer noch einmal inszeniert, in thnen
und ihren unterschiedlichen Reaktionen auf seine Gegenwart kommt
dem Alternden aber auch die eigenen >Historizitit« wie die Vergang-
lichkeit seines Ruhmes schmerzlich zu Bewuftsein. Indessen geben
ihm die Tischgesprache wenigstens voriibergehend Gelegenheit, den
»langsam verloschenden« »Glanz« (S. 231) seiner dufleren Erschei-
nung durch seine immer noch faszinierende Erzahlergabe zu tiberspie-
len, so daf} der Abenteurer Casanova nicht zuletzt in den Erzahlungen

Zeit und |dentitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 275

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seiner vergangenen Erlebnisse noch einmal lebendige Gegenwart ge-
winnt. Der Erzihler sorgt indessen durch gelegentliche kommentie-
rende Eingriffe dafiir, daf} der Leser mehr wahrnimmt als Casanovas
Zuhorer; gleich im Zusammenhang mit dem ersten Tischgesprich
gibt er eine Art »temporales Doppelportrit« Casanovas: Er sprach, so
heiflt es »als hitte [das Erzdhlte] sich in einer eben erst verflossenen
Zeit zugetragen und lage nicht in Wirklichkeit Jahre und Jahrzehnte
zuriick [...], als wire er in der Tat noch heute der gliickverwdhnte, un-
verschiamte, strahlende Casanova, [...] — und nicht ein herabgekom-
mener Schlucker [...].« (5. 243)

Abgesehen von der unverstellten Freude Olivos, seinen Wohltiter
— den er »so gut wie gar nicht« verandert findet (S. 234) — als Gast in
seinem Haus zu haben, ist es Amalia, die Casanova mit den Augen
einer Liebe sieht, fiir die es kein Alter gibt. Der Unwandelbarkeit ih-
rer Liebe korrespondiert die fiir ihr Lebensgefiihl zeitenthobene Al-
terslosigkeit ihres einstigen Geliebten: »Ich sehe dich — wie du damals
warste. (S. 248) Gasanova begegnet ihrer unbedingten Hingabebereit-
schaft jedoch mit hamischen Ausfillen gegen sich selbst, indem er
Amalia mit boshaftem Vergniigen auf die unibersehbaren Zeichen
des Alters in seinem Gesicht oder seinen Hinden aufmerksam macht
(ebd.) oder sich, mit seiner Armut kokettierend, einen »Bettler und
Liigner« nennt (S. 249). Auf alle seine Selbstverkleinerungen antwor-
tet Amalia indessen nur mit dem Gestindnis ihrer Liebe, — die Casa-
nova nicht wahrhaben méchte, einzig besessen von seiner blinden Be-
gierde nach der jungen Marcolina.

Aber ausgerechnet diese junge Frau, die thr Leben noch vor sich
hat und daher ganz auf die Zukunft hin lebt, ist fiir Casanovas Wir-
kung als Person oder den Ruhm seiner einstigen Abenteuer, der ihn
wie eine Aura umgibt, ginzlich unempfinglich. Seinen Werbungen
begegnet sie sogar mit unverhohlenem Abscheu, wihrend sie fir sei-
ne wissenschaftlich-theologischen Bemithungen (seine Streitschrift ge-
gen Voltaire oder seine Beschiftigung mit der Kabbala) nur nachsich-
tigen Spott tibrig hat. All das, nicht zuletzt natiirlich der gewinnende
Reiz ihrer Jugend, treibt den Alternden freilich nur um so stirker in
seine blinde Leidenschaft hinein.

Schon am ersten Abend trifft Casanova auf zwei Manner, die wie
Spiegelbilder seiner selbst, seiner Jugend und seines Alters wirken. In

276 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem hochmiitigen, ganz in der Gegenwart lebenden jungen Leutnant
Lorenzi (dessen Verhaltnis mit der Marchesa offenkundig ist, in dem
Casanovas Eifersucht aber sogleich den Liebhaber Marcolinas wittert)
erkennt er erschiittert sein eigenes, um dreiflig Jahre verjiingtes Bild,
— dessen strahlende Jugendschonheit ihn sein eigenes Gealtertsein
doppelt fihlen laflt. Der ihm im Lebensalter am nichsten stehende
Marchese Celsi, eine zynische Spielernatur, die einen anderen ohne
Zogern zugrunde zu richten fihig ist, hat (wie Casanova) seine Zu-
kunft ebenfalls lingst hinter sich, immerhin tritt er dem Chevalier als
ebenbiirtiger Verchrer scines Ruhmes als Frauenheld und Spieler ent-
gegen, begierig, sich mit dem Berithmten wenigstens noch im Gliicks-
spiel zu messen. Das abendliche Kartenspiel in seinem undurchschau-
baren Wechsel von Gliick und Niederlage, Gewinn und Verlust, er-
weist sich fiir die Beteiligten, trotz der Summen, um die es dabei geht,
doch nur wie eine harmlose Vorausdeutung auf die Ereignisse der
folgenden 36 Stunden.

In der ersten Nacht, die Casanova in Olivos Haus verbringt, wech-
seln bittere Selbsterkenntnis und hohnische Verachtung anderer in
ihm ab. Indem er auf seinem Zimmer der Streitschrift gegen Voltaire
einige Sitze hinzufiigt, fihlt er, dafl er alle diese Bemiihungen
(einschliefilich des Ruhmes, den sie thm etwa cintragen) fiir eine ein-
zige Liebesnacht mit Marcolina hingibe, — vielleicht sogar die Hoff-
nung auf Heimkehr in die geliebte Vaterstadt. Seine Sehnsucht nach
ihr, so empfindet er, hat auch damit zu tun, daf} er in der Fremde
»lingst nicht mehr ein Gliick dauernd an sich heranzuziehen« vermag
(S. 268): »Noch war ihm zuweilen die Kraft gegonnt, es zu erfassen,
doch nicht mehr die, es festzuhalten.« (ebd.) Und nun folgen Sitze, in
denen der Alternde mit uniiberbietbarer Klarheit und ohne jede
Selbsttauschung die Summe seiner Existenz zieht: »Seine Macht tiber
die Menschen, Frauen wie Ménner, war dahin. Nur wo er Erinnerung
bedeutete, vermochte sein Wort, seine Stimme, sein Blick noch zu
bannen; seiner Gegenwart war die Wirkung versagt. Vorbei war seine
Zeitle (S. 268f.) Selbst seine schriftstellerischen Bemithungen scheinen
ihm nun zum Miflerfolg verdammt. Er sucht sich damit zu beschwich-
tigen, daf§ er Frauen wie Amalia oder seine Wirtin in Mantua immer
noch haben kénne, um sich dann aber doch einzugestehen, »solche
wie Marcolina waren nicht mehr fir ihn da.« (S. 269) Nach einem

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 277

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kurzen Schlummer treibt ihn eine innere Unrast wieder ins Freie —
und hier harrt seiner eine Entdeckung, die ihm fast den Verstand
raubt: er sicht, wie Lorenzi gegen Morgen aus Marcolinas Fenster
steigt. Auf diese Niederlage weil’ er nur mit wiisten Beschimpfungen
der jungen Frau zu reagieren, aber auch sie kénnen nicht verhindern,
daf} ihm, wieder in sein Zimmer zuriickgekehrt, aus dem Spiegel sein
»bleiches, altes Gesicht« entgegenstarrt (S. 274).

Der nun anbrechende Tag und die folgende Nacht halten in wir-
kungsvoller Engfithrung noch zweimal Triumph und Niederlage fiir
ihn bereit. Noch einmal gelingt es thm, seine alte Ausstrahlung vorzu-
fithren, Casanova tritt an den Frithstiickstisch, »das Auge wie im Feu-
er unverloschlicher Jugend strahlend« (S. 276), und gleich der gemein-
same Besuch eines nahegelegenen Nonnenklosters scheint den Beweis
dafiir zu liefern. Als die kleine Reisegesellschaft schon wieder fast den
Ausgang erreicht hat, ertént aus der unsichtbaren Schar der Nonnen
der Name »Casanovac — nichts als der Names«, und der so Angerufe-
ne fihlt, daf} sein Name »heute zum erstenmal mit dem vollen Klang
der Liebe an sein Herz gedrungen ware«. (S. 282) Unzweifelhaft be-
zeichnet dieser Augenblick den kairos jener Magie, die den Namen
Casanovas umgibt. Sein Absturz in die schlimmste Erniedrigung lafit
freilich nicht lange auf sich warten; bei Tisch erreicht ihn der langer-
sehnte Brief seines venezianischen Gonners (S. 284ff): Casanova
kénne wieder nach Venedig zuriickkehren, — falls er sich bereit erkla-
re, Spitzeldienste zu leisten und dem Senat vor allem die Namen der
religiosen Freigeister zur Bestrafung anzuzeigen. In ohnmiéchtigem
Zorn wiitet Casanova gegen den Hohen Rat, seinen Génner Bragadi-
no, er lastert Gott und verhéhnt Voltaire, um dann doch »einen Brief
voll geheuchelter Demut und verlogenen Entziickens« (S. 289) nach
Venedig zu schicken. Und als kénne er diese ungeheure Demiitigung
nur durch eine noch gréflere Untat ausldschen, verfithrt er Teresina,
Olivos dreizehnjihriges Tochterchen, der er dazu den wahrhaft diabo-
lischen Rat mitgibt, niemals die Wahrheit zu sagen, sondern immer
und iiberall zu liigen. Nichts mehr ist iibrig von Casanovas nichtli-
cher Einsicht in die Verganglichkeit auch seines Glanzes, — ein alter
Mann wiitet in blinder Leidenschaft gegen das Walten der Zeit.

Aber noch einmal st thm die Gliicksgéttin hold, nach einem nur
kurzen nachmittéiglichen Kartenspiel sieht Casanova sich im Besitz

278 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von 2000 Dukaten, eben jener Summe, die der Leutnant Lorenzi dem
Marchese schuldet. Der heftige Wortwechsel zwischen beiden lafit
keinen Zweifel daran, dal} der Marchese die Gelegenheit gekommen
sieht, sich an dem Liebhaber seiner Frau zu richen und dessen Kar-
riere zu zerstoren. Einen Augenblick lang empfindet Casanova, daf} er
die Moglichkeit besitzt, den jungen Offizier auszulosen, da reift in ithm
auch schon der teuflische Plan, den er Lorenzi auf einem Spaziergang
unterbreitet: dem in Bedringnis Geratenen die 2000 Dukaten zu
iiberlassen, wenn dieser ihm dafiir eine Liebesnacht bei Marcolina
verschafft, zu der er sich im Schutze der Dunkelheit und in Lorenzis
Mantel gehiillt, schleichen wird. Casanovas erotische Besessenheit ist
so ibermachtig, dafd sie ihn ganzlich blind macht fir die Schmach, die
er sich mit seinem Vorschlag selbst bereitet, indem er seine gegenwiir-
tige Gestalt ausloschen und sich durch Betrug den Schein der Jugend
borgen mufl. Indes scheint sein Kalkiil aufzugehen, in die Enge ge-
trieben, willigt Lorenzi ein, Marcolina fiir eine Nacht an den altern-
den Abenteurer zu verkaufen.

Ehe es zu diesem exorbitanten Betrug kommt, schaltet Schnitzler
ein retardierendes Moment ein: wahrend des Abendessens erzihlt
Casanova noch einmal die Geschichte seines Lebens. Er spricht von
seiner Mutter, seiner Kindheit und Jugend in Venedig, um dann zur
Schilderung einiger seiner unzihligen Liebesabenteuer {iberzugehen.
Und er tut es mit einer solchen Lebhaftigkeit, dafl thn der »neu ge-
fuhlte[n] Zauber seiner eigenen Vergangenheit« selbst wieder umfingt
und das »unwiederbringlich Gewesene [...] tber das armselig Schat-
tenhafte« seiner gegenwirtigen Existenz noch einmal den Sieg davon-
trigt (S. 303).

Und dann scheint es sogar, als hielte die Mitternacht den héchsten
Triumph fiir den Alternden bereit: In Marcolinas Armen glaubt er,
die grofite Seligkeit zu empfinden — und sie zu geben —, die thm je bei
einer Frau zuteil geworden. Jedenfalls erreicht seine Verblendung jetzt
ihren Gipfel: »War an diesen Lippen nicht Leben und Sterben, Zeit
und Ewigkeit eines? War er nicht ein Gott —? Jugend und Alter nur
eine Fabel, von Menschen erfunden?« (S. 307) Aber das erste schwa-
che Licht des neuen Tages reicht hin, Casanovas blinden Glauben,
das Vergehen der Zeit umkehren oder doch wenigstens anhalten zu
kénnen, in seiner Nichtigkeit zu entlarven, und Marcolina den unge-

Zeit und |dentitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 279

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heuerlichen Betrug, der an ihr begangen worden ist, zu Bewufitsein
zu bringen. Mit einem Blick »unnennbaren Grauens« erkennt sie, wen
sie in dieser Nacht umarmt hat, und Casanova trifft ein Blick, in dem
er das Wort »las, [...], das thm von allen das furchtbarste war, da es
sein endgiltiges Urteil sprach: Alter Mann.« (S. 310) Und allen Selbst-
beschwichtigungen zum Trotz empfindet der Verfilhrer nun das Aus-
maf} des Verrats, den er an dem jungen Midchen begangen, »als wire
es nicht nur Marcolinens Weiblichkeit, die Casanova geschindet —
nein, als hétte in dieser Nacht List gegen Vertrauen, Lust gegen Liebe,
Alter gegen Jugend sich namenlos und unsiihnbar vergangen.« (S.
311)

Dafi Casanova in dem morgendlichen Duell Lorenzi totet — dessen
Jugend doch die Zukunft gehoren sollte —, wirft noch einmal ein grel-
les Licht auf die Verkehrung von Alter und Jugend, um die Schnitz-
lers Erzahlung kreist und lafdt, wie die gesamte Marcolina-Episode,
das Gewaltpotential ahnen, das zur erotischen Besessenheit des Aben-
teurers gehort, und das thn in die Nahe der Dimonie eines Don Juan
riickt. Daf} dem Casanova dieser Novelle mit seiner Flucht nach Ve-
nedig schliefllich, aufler den Erinnerungen an den Glanz seiner Ver-
gangenheit, nur noch die Aussicht auf eine Zukunft bleibt, die der
schandlichste Verrat an sich selbst bedeutet, macht Schnitzlers Kritik
am Abenteurer-Mythos der Jahrhundertwende komplett. Der erlé-
sende Schlaf, in den Casanova am ersten Abend in Venedig sinken
darf, verstarkt das Motiv, auf das schon die Eingangssitze der Novelle
versteckt hindeuten: daf} die Sehnsucht des alternden Casanova nach
der Heimatstadt im Letzten Sehnsucht nach der Zeitlosigkeit des To-
des bedeutet, der allein seine zerstorte Identitit wiederherzustellen
vermag.

v

Schopenhauers Uberzeugung, »die Gegenwart allein [sei] die Form al-
les Lebens«,”” haben wir einleitend eher beildufig zitiert, dennoch ge-
hért sie zu den grundlegenden Einsichten, denen unsere Interpreta-
tionen verpflichtet sind. Der mogliche Einwand, »Leben« sei fir den
Philosophen auch an dieser Stelle ein metaphysischer Begriff und ziele

17" Schopenhauer (Anm. 9), S. 384.

280 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mithin auf den »Willen« (zum Leben), der allen Erscheinungen zu-
grundeliegt, griffe msofern zu kurz, als das einzelne Individuum,
Schopenhauer zufolge, lebt, indem es an diesem Willen teilhat, mit
seinen Worten: »das Individuum der Wille zum Leben selbst in einer
einzelnen Objektivation ist.”® Schopenhauer ist freilich so sehr darauf
fixiert, daf} »die Gegenwart die wesentliche Form der Erscheinungen
des Willens und von dieser unzertrennlich« ist,” daf} er ihr gegeniiber
Vergangenheit und Zukunft rigoros abwertet mit der Bemerkung, sie
enthielten lediglich »blofie Begriffe und Phantasmen«.® Es geniigt, an
die Reflexionen Edmund Husserls tiber die Struktur des »inneren
Zeitbewultseins« zu erinnern?! — also an die Einheit von Prisentation,
Retention und Protention als der transzendentalen Bedingung der
Moglichkeit der erlebten Gleichzeitigkeit von Wahrnehmung, Erinne-
rung und Erwartung —, um die Einseitigkeit und Erganzungsbediirf-
tigkeit der Position Schopenhauers in diesem Punkte einzusehen.

Ungeachtet dieser Einheit der erlebten Zeit, erfiillt oder verfehlt
sich das Leben des einzelnen doch allein in seiner jeweiligen Gegen-
wart. Wo dieser Gegenwartsbezug geschwicht, zugunsten von Erwar-
tung oder Erinnerung iibersprungen bzw. durch Vorstellungen ver-
driangt wird, die die »Gegenwart des Gegenwirtigen« (Augustinus) re-
lativierend untergraben, da gerit der einzelne in einen oft genug un-
auflosbaren Konflikt mit sich selbst. Wie ein solcher Konflikt entste-
hen, aber auch wieder aufgefangen werden kann, ist das Thema von
»Frau Berta Garlan«: daf} er mitunter todlich enden kann, demon-
striert Schnitzler an der grofien Erzihlung »Flucht in die Finsternis«.

Verglichen mit der kurzen Entstehungszeit von »Frau Berta Gar-
lan«, gehort diese spite Erzahlung zu jenen Texten Arthur Schnitzlers,
die lange Wurzeln in seinem Werk haben. Eine erste Notiz des
Grundeinfalls fillt noch in das Jahr 1909; das (auch gegeniiber den
bisher behandelten Texten) Ungewohnliche seines Sujets rechtfertigt
es, diese Zeilen hier zu zitieren:

Einer hat Angst, wahnsinnig zu werden, verlangt von seinem Bruder, der
Arzt ist, daf} er ihn bei Ausbruch des Wahnsinns téte (schmerzlos vergifte).

'8 Ebd., S. 391.
!9 Ebd., S. 385.
" Ebd.

2 Vgl. Anm. 11.

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 281

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieser Mensch wird nun von einer ewigen Angst gequalt (spiter), dafl ihn
sein Bruder falschlich filr wahnsinnig halt, verfillt dadurch in wirklichen
Wahnsinn und bringt endlich seinen Bruder um.?

Uber mehrere Bearbeitungsstufen hinweg (die sich teilweise mit der
Arbeit an den beiden Casanova‘Texten tiberschneiden) entstehen vor
allem in den Jahren 1912 bis 1916 mehrere Entwiirfe; 1917 liegt dann
die abgeschlossene Fassung vor, die zu veréffentlichen der Dichter
gleichwohl zundchst nicht bereit ist. Hinsichtlich des mehrfach verin-
derten Titels vermerkt das Tagebuch unter dem 19. November 1917:
»Nm. der >Verfolgte« (neue Abschrift) — wird »Wahn« heiflen.—«* Erst
14 Jahre spiter entschliefit der Autor sich, die Erzihlung (mit einigen
Ikleineren Korrekturen) drucken zu lassen, jetzt erst erhdlt sie auch
den endgiiltigen Titel »Flucht in die Finsternis«. Diese auflerordentlich
lange Entstehungszeit hingt weniger, wic man gemeint hat, damit zu-
sammen, dall der Autor hier allzu viel an autobiographischen Spuren
zu verwischen hatte?* als vielmehr mit den Zweifeln des Kiinstlers
Schmitzler, ob es gelingen kann, dieser -Krankheitsgeschichte« soviel
asthetisch vermittelte Allgemeinheit zu verleihen, daf} sie reprasentati-
ve Geltung als Bild eines zwischen den Polen von Selbstbestimmung
und Selbstverlust gespannten Menschenlebens beanspruchen kann,
ganz im Sinne des endgiiltigen Titels, der (wie Hans-Ulrich Lindken
bemerkt hat) den Vorgang »ins Symbolische« »stellt.«®

2 Freiburger Nachlafl, Mappe 119, BL 4 (1909). Mitgeteilt von Heide Tarnowski-
Seidel, Arthur Schnitzler: Flucht in die Finsternis. Eine produktionsasthetische Studie,
Miinchen 1983, S. 84.

2 Arthur Schnitzler, Tagebuch 19171919, S. 95.

2 Diese These vertritt Heide Tarnowski-Seidel in ihrer Anm. 22 genannten Arbeit S.
85 und passim.

% Hans-Ulrich Lindken, Zur Atiu]ogic des »Wahns¢ in Schnitzlers »Flucht in die Fin-
sternise. In: Text und Kontext, Jg. 10 (1982), H. 2, S. 352, Anm. 3. — Zu einer gerechten
Wiirdigung der kiinstlerischen Bemithungen Schnitzlers um die »Wahnsinns-Novelle« ge-
hért die Einsicht, dafl sie ja keineswegs der einzige literarische Text ist, der ihn in dieser
Zeit beschiftigt; in die Jahre 1909 bis 1917 fallen, aufler den beiden Casanova-Texten,
mindestens noch der Abschlufl der beiden grofien Erzihlungen »Frau Beate und ihr Sohn«
und »Doktor Grisler, Badearzt« sowie der Dramen »Das weite Land«, »Professor Bernhar-
di«, »Fink und Fliederbusch« und des Einakterzyklus' »Komédie der Worte«: dem kiinstle-
rischen Rang dieser Arbeiten gegeniiber konnte auch »Flucht in die Finsternis« nur durch
seinen Kunstcharakter bestechen. — Gleichwohl hat diese Erzihlung auch den psychiatri-
schen Scharfsinn der Germanisten herausgefordert; so hat Robert O. Weiss (der spitere
Herausgeber der Schnitzlerschen Aphorismensammlung) schon in den finfziger Jahren

282 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Robert, Sektionsrat im Wiener Unterrichtsministerium, kehrt nach
einem halbjahrigen Genesungsurlaub, den er wegen akuter Gedicht-
nisschwiche und unklarer Zwangsvorstellungen im Siiden verbracht
hat, wieder nach Wien zuriick. Noch am Abreisetag erhilt er einen
Brief seines dlteren Bruders Otto, eines vielbeschiftigten, auch wis-
senschaftlich titigen Wiener Arztes, und Robert iiberkommt auch
jetzt wieder ein Gefiihl tiefen Vertrauens und unverbriichlicher Zu-
sammengehorigkeit mit diesem Bruder, ja er glaubt, das Verhéltnis
von Bruder zu Bruder »auch im allgemeineren Sinne als das einzige
von natiirlich gesicherter Bestandigkeit zu erkennen« (II, S. 902). Wie
sehr der Jiingere eines solchen gesicherten — und das bedeutet in sei-
nem Falle: seinen Gegenwartsbezug sichernden — Verhiltnisses be-
darf, zeigt sich nur wenig spiter, als dem Reisefertigen, auf dem Lan-
dungssteg seines Dampfers stchend, die Gegenwart zugunsten der
Vergangenheit entgleitet: thm ist,

den Nachweis erbracht, dafl es sich bei dem Krankheitsbild in dieser Erzihlung um eine
endogene Schizophrenie handelt. Dem hat Heide Tarnowski-Seidel in ihrer Anm. 22 ge-
nannten Dissertation sowie in ¢iner zuvor schon erschienenen Studie — Wahn als Selbstbe-
hauptung —? Die Identititsproblematik in >Flucht in die Finsternis<. In: Hartmut Scheible,
Arthur Schnitzler in neuer Sicht, Miinchen 1981, S. 216-240 — cnergisch widersprochen
und den Versuch gemacht, die Ursachen fiir die Erkrankung Roberts in den gesellschaftli-
chen Bedingungen, vor allem den zeitgenéssischen Familienstrukturen aufzuweisen. Sie
versteht »Roberts Wirklichkeitserfahrung [als] eine mogliche Realitite, was ja nur bedeuten
kann, daf} sie ihn filr snormal¢ hilt; ihre diesbeziigliche Kernthese lautet denn auch: »Dabei
erweist sich nicht das Individuum, sondern die Familie als Kern der Krankheit.« Heide
Tarnowski-Seidel, (Anm. 22), die Zitate cbd. S. 97 und 95; die Literaturangaben zu Robert
O. Weiss und einigen von ihr benutzten Arbeiten der »neucren Schizophrenieforschung» S.
160, Anm. 43 und 48.— Zu den Versuchen, endogene Psychosen aus gesellschaftlichen Ur-
sachen herzuleiten, hat Hans-Ulrich Lindken in seiner oben zitierten Studie das Nétige ge-
sagt.— Angesichts des medizinischen Interesses vieler Schnitzler-Leser sei an dieser Stelle
aber noch der Hinweis auf die Arbeiten des Psychiaters Ludwig Binswanger erlaubt, dic in
der Schnitzler-Literatur bisher unbeachtet gebliecben sind. Unter Riickgriff auf die Phano-
menologie Husserls beschreibt Binswanger psychotische Erkrankungen als Verinderungen
in der Bewufitseinsstruktur seiner Patienten, insbesondere als Stérung ihres auf Kontinuitit
angelegten Erfahrungszusammenhanges; ein wesentliches Indiz ist fiir ihn dabei die Aufls-
sung der Einheit von Protention, Prisentation und Retention in der Zeiterfahrung der Be-
troffenen. Ludwig Binswanger, Schizophrenie. Wahnsinn als lebensgeschichtliches Phiino-
men und als Geisteskrankheit, Pfullingen 1957; Melancholie und Manie. Phinomenologi-
sche Studien, Pfullingen 1960 und Wahn. Beitrige zu seiner phaenomenologischen und
daseinsanalytischen Erforschung, Pfullingen 1965.

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 283

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als wire der Moment, den er eben durchlebte, in Wirklichkeit lingst ver-
gangen und er selbst, so wie er eben dastand — [...] —, ein verschwimmen-
des Bild seiner eigenen Erinnerung. [...] Und nun war ihm, als hitte er mit
der Gegenwart sich entzweit; Himmel, Meer und Luft waren fremd, kiihl
und fern geworden, und ein blithender Augenblick welkte diirftig dahin.
(S.903)

Damit ist das zentrale Motiv der Erzahlung eingefiihrt: Roberts eigen-
tiimlich instabiler Gegenwartsbezug, der durch unverschens auftre-
tende Erinnerungen oder beklemmende Erwartungen kinftiger Ex-
eignisse jederzeit dazu fithren kann, daf} er sich mit seiner Gegenwart
sentzweit« und sich in einem »temporalen Anderswo« wiederfindet.
Dafl Robert sein Déja-vu-Erlebnis iiberdies »nicht als ein unheimli-
ches, sondern cher als ein erlésendes« empfindet (ebd.), sagt genug
dariiber, daff ihm das Gegenwirtigsein eines Vorgangs keineswegs
schon der Beweis seines Wirklichseins bedeutet.

Wie sehr Roberts Leben, aufler seinem Hang zu stindiger Selbst-
beobachtung und einer ausgeprigten Egozentrik seiner Wahrneh-
mungen und Urteile, sowohl durch Ereignisse der Vergangenheit wie
diffuse Zukunfstingste geprigt ist, belegen die Assoziationsfolgen, die
seine Riickreise bzw. seine Ankunft in Wien begleiten. Sie kulminieren
in der Furcht, wahnsinnig zu werden, und gehen auf ein Erlebnis zu-
riick, das keinen erkennbaren somatischen Bezug auf ihn selbst hat.
Vor Jahren mufite ein Freund, ein junger, lebensfroher Offizier von
einem Tag auf den anderen in eine geschlossene Anstalt eingewiesen
werden. Seither ist Robert von der Angst besessen, ebenfalls dem
Wahnsinn zu verfallen. Um diesem Schicksal zu entgehen, prefite er
seinem #rztlichen Bruder seinerzeit das Versprechen ab, ithn zu téten,
sollte eine Geisteskrankheit von ihm Besitz ergreifen, und er
sbestitigtes diese Zusage sogar noch ausdriicklich in einem Brief an
Otto. Was ihm damals das sichere Gefiihl gab, nunmehr jeder Angst
vor der Zukunft enthoben zu sein, nimmt jedoch, je langer je mehr, in
seiner Phantasie einen bedrohlichen Charakter an; lingst empfindet
er seinen damaligen Brief als »Schuldschein« (S. 911), mit dem er die
Entscheidung iiber sein Leben allein in Ottos Hande gegeben zu ha-
ben glaubt.

So setzt denn bei Robert, bald nach semner Riickkehr nach Wien,
zunehmend eine Art »Moglichkeitsdenken« ein, das in Form rhetori-
scher Fragen anderen wie sich selbst theoretisch denkbare Handlun-

284 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen (oder Unterlassungen) unterstellt, fir die es im konkreten Fall
zwar kemne Beweise gibt, die in der Allgemeinheit, in der Robert sie
stellt, aber auch nicht widerlegbar sind (»Aber kann es nicht auch
sein, daf} Arzte sich tiuschen?« [ebd.]). Das Unheimliche dabei ist,
dafl diese erdachten Méglichkeiten in jenen »Liicken« Platz finden, die
Robert wieder in seinem Gedichtnis ausmachen zu kénnen glaubt,
mithin von seiner Vergangenheit Besitz ergreifen, die dadurch Még-
lichkeitscharakter gewinnt.* Robert hilt es plétzlich fiir denkbar, dafi
er seine Freundin Alberta bei ihrem nur wenige Wochen zuriicklie-
genden Abschied in der Schweiz umgebracht hat, — und aus dieser fiir
ihn denkbaren Maglichkeit ergibt sich noch eine zweite, dafl er auch
seine (schon vor Jahren plétzlich verstorbene Frau) damals ebenfalls
getotet hat: »warum sollte er den Mord an Brigitten nicht ebenso ver-
iibt haben wie den an Alberta?« (S. 928) So sehr unsere Erinnerung
dazu neigt, den eigenen Anteil an zuriickliegenden Ereignissen zu un-
seren Gunsten umzuwerten, das rein Faktische ecines Geschehens
bleibt davon in der Regel unberiihrt. In Roberts Erinnerungen dage-
gen verliert das Vergangene seinen Charakter als abgeschlossenes Er-
eignis, es wird mit noch nicht bedachten Moglichkeiten des An-
dersseinkonnens saufgeladen< und kann dadurch in die Gegenwart
ubergreifen und auch kinftiges Geschehen oder Verhalten steuern.
Wo das Denkbare auch das Mogliche und dieses schon das Wirkliche
ist, gewinnen die Zeitstufen gleichsam 'Mobile~Charakter, kénnen
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft ineinander iibergehen. Diese
umgedeutete Vergangenheit holt Robert im tbrigen in der Weise ein,

% Jch kann es mir nicht versagen, wenigstens an dieser Stelle ein Beispicl fiir die
Fruchtbarkeit der Binswangerschen phinomenologischen Methode gerade auch fiir das
Verstindnis von »Flucht in die Finsternis« zu geben: »Wo aber von Méglichkeiten die Rede
ist, handelt es sich um protentive Akte — das Vergangene hat ja keine Moglichkeiten. Hier
aber zicht sich, was frewe Moglichkeit ist, zuriick i die Vergangenhett. Das bedeutet, dafy die pro-
tentiven konstituierenden Akte zu sog. Leerintentionen werden miissen. Die Protentio wird
dadurch insofern selbstindig, als sie kein Woriiber mehr hat, nichts, was ihr zu >pro-
duzierene \ibrig bliebe, es sei denn dic zeitliche Objektivitit der >zukiinftigen< Leere oder
der Leere »als Zukunft. — Wenn sich die freie Méglichkeit in die Vergangenheit zurtick-
zicht, besser gesagt, wenn die Retentio sich mit der Protentio verwechselt, kommt es nicht
mehr zu einem eigentlichen Woriiber, sondern nur noch zu einer leeren Diskussion. Das
aber ist ein Zeichen dafiir, dafl mit der Stérung der Protentio der ganze Prozefl, der ganze
Flufl- oder Kontinuititscharakter nicht nur der Zeitigung, sondern auch des »Denkens
iiberhaupt gestért istl« (Melancholie und Manie, S. 27)

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 285

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daf} er Zuriickliegendes mit Gegenwirtigem kurzschliefit und sich von
dem Ergebnis auch in seinem weiteren Verhalten beeinflussen ldfit.
Ein Beispiel fiir diese Art von »Kurzschluflc von (objektiver) Realitit
und (subjektiver) Deutung, das fiir viele steht, findet sich im VI. Kapi-
tel; Robert hat nach seiner Riickkehr noch einige Ferientage auf dem
Semmering verbracht und dabei hiufigen Umgang mit den Damen
Rolf, insbesondere der Tochter Paula gehabt; eines Abends werden
beide durch ein Telegramm nach Wien zuriickgerufen:

Und schon wufite er's: Sie waren vor ihm gewarnt worden. Der besorgte
Vater hatte sie eilends zurtickberufen. [...] Offenbar waren schon Gertichte
tiber ihn im Umlauf. [...] Vielleicht ist auch schon der Verdacht ausgespro-
chen worden, daf er seine Frau vergiftet hat.« (S. 934)

Und Robert versinkt in einen Tagtraum, in welchem er als »neuer
Blaubart« vor Gericht steht.

Eine Zeitlang scheint es, als gewonne er doch einen neuen Bezug
zur Gegenwart, der auch seine soziale Identitit wieder begriindet; sei-
ne wachsende Neigung zu Paula, ihr schlieflliches Verlébnis und die
Heiratsvorbereitungen lassen ihn auch in seiner beruflichen Tatigkeit
wie allgemein im biirgerlichen Dasein einen neuen Halt gewinnen.
Aber immer wieder 16st sich sein Bezug zur Gegenwart, kommt es er-
neut zu einer Zeitvertauschung, in der ihm gerade diejenigen entglei-
ten, die ihm am néchsten stehen. Als Robert eines Morgens statt ins
Amt in den Prater geht, wird er

mit einigem Staunen inne, dafl er im Laufe der eben verflossenen Stunden
seiner Braut gar nicht gedacht hatte und daf sie ihm jetzt, da er sich ihr
Bild ins Gedachtnis rief, nicht scharf umrissen, als die bedeutungsvollste
Erscheinung seiner gegenwirtigen Existenz, sondern dafl sie in ver-
schwommenen Linien, als gehore sie einer vergangenen Periode seines Le-
bens an, vor ihm auftauchte. (S. 961)

Mehr noch: »alle, Braut, Bruder und Freunde, waren wie Schatten der
Vergangenheit; und zugleich war ihm, als miifite auch er jenen allen
in dieser Stunde nur als blasses Bild durch die Erinnerung schweben.«
(S. 962)

Lingst verstellt Roberts vorlaufende Einbildungskraft thm durch
das Entwerfen immer neuer (an der Vergangenheit orientierter) Mog-
lichkeiten die Wahrnehmung des Gegenwirtigen, das er allein auf
seine eigenen Deutungsmuster hin auslegt. Auf diese Weise gewinnt

286 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alles Geschehen fiir ihn zwar wieder Eindeutigkeit — aber in einer
(von auflen gesehen) paradoxen Verkehrung der Realitit. Thren stark-
sten Ausdruck findet sie in Roberts Beziehung zu seinem Bruder. Aus-
loser ist eben jener Brief, durch den er sich (mit Ottos Hilfe ) vor dem
Wahnsinn schiitzen zu kénnen glaubte, — und der nun die wiederkeh-
renden Angste, unter Vertauschung von Ursache und Wirkung, er-
neut in ithm befestigt, indem er diesem Brief eine Art sinfizierender:
Wirkung auf den Bruder zuschreibt, sich dagegen aber fir gesund er-
klart:

War es nicht vielleicht gerade dieses ungliickselige Schriftstiick gewesen,
das in die Seele Ottos zuallererst den Keim der Verstérung gelegt hatte,
und hétte sich andernfalls dessen Wahnsinn nicht nach ciner ganz anderen
Richtung entwickeln kénnen? (S. 957) [...] Nun war fiir Otto der Augen-
blick da, sich zu entscheiden zwischen Gesundheit und Krankheit, zwi-
schen Klarheit und Verwirrung, zwischen Leben und Tod. Er fiir seinen
Teil, er hatte sich entschieden. Sein Geist war klar, seine Seele gerettet. Nun
war auch dem Bruder noch einmal, das letztemal, die Wahl geschenkt. (S.
962f)

Es gehort zu den Momenten tragischer Verblendung in Roberts Exi-
stenz, daf} sich seine Einschitzung Ottos auch dann nicht andert, als
dieser ihm jenen fatalen Brief zurtickgibt, er sieht in ihm hinfort erst
recht denjenigen, der ihm nach dem Leben trachtet. Und das, ob-
gleich Robert gerade in dem Augenblick der Briefiibergabe die fiir-
sorgliche Nahe und Liebe des Bruders besonders intensiv empfindet:
er sinkt Otto

schluchzend an die Brust. Eine Weile lag er so und spiirte, wie gute, etwas
schiichterne Hinde ihm leise tiber die Haare strichen, so dafl er ferner
Kinderzeiten und ldngst vergessener elterlicher Zartlichkeiten gedenken
mufite. (S. 970)

Ein dhnliches »Gefithl von Geborgenheit« (S. 965) iiberkam ihn kurz
zuvor schon, als er mit dem Bruder tiber das frithere Wohnhaus ihrer
Eltern sprach, — und noch in der Ungliicksnacht findet er fiir das Ge-
fithl »innerster, naturgewollter Bestindigkeit« (S. 979) in seiner Bezie-
hung zu Otto Worte, die unmittelbar an seine Reflexionen im I. Kapi-
tel ankniipfen. Aber all' das wirkt nur noch wie etwas Auswendigge-
lerntes, es erreicht sein Innerstes nicht mehr. »Darum gab es nur eines
mehr — Flucht. Flucht noch am heutigen Tage.« (S. 970)

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 287

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von nun an lebt Robert nur noch in Fluchtgedanken und Zu-
kunftsentwiirfen, durch die er sich seiner Vergangenheit wie der ihn
bedringenden Gegenwart entziechen zu konnen glaubt. Seine Flucht-
phantasien 16sen ihn schliefllich endgiiltig aus den ihn noch binden-
den Gegenwartsbeziigen, vor allem sozialer Art, und lassen sie voll-
ends zu Phantombildern seiner tiberreizten Einbildungskraft werden.

Selbst seine Bezichung zu Paula vermag ihn nicht langer an die Ge-
genwart zu binden, Robert versucht vielmehr — etwa indem er ihr das
Mirchen von dem ithm nachstellenden Ehemann Albertas aufbindet —,
auch sie in seine kruden Projektionen von Verfolgung und unaus-
weichlich gewordener Flucht hineinzuziehen, — lingst fiir die Gefiihle
und Reaktionen seiner Braut ebenso blind geworden wie fiir diejeni-
gen Ottos. In Roberts anschlieflender Flucht erreicht das Motiv der
blinden, weil riickwértsgewandten Protention seinen stirksten Aus-
druck. Obgleich er Paula bittet, ihm zu dem von ihm genannten Ort
nachzukommen, fithrt seine Reise im letzten doch in die Leere unauf-
horlicher Bewegung, die erst mit seinem Tod endet. Sogar die Nieder-
schrift seines Lebenslaufes, den er niachtens im Zimmer seines Gast-
hofes aufzeichnet, zielt nicht mehr auf die Gewinnung eines kontinu-
ierlichen, in der Gegenwart griindenden Erfahrungszusammenhanges,
sondern steht ebenfalls m Zeichen seiner die Gegenwart im Lichte
der Vergangenheit umdeutenden Projektionen.

Und noch die schreckliche Logik, die sich in Roberts Mord an sei-
nem Bruder offenbart, steht unter dem Vorzeichen jener >anderen
‘Wahrnehmungs, der sich die Gegenwart endgiiltig verschlossen hat,
und aus deren Solipsismus ihn auch die unbedingte Liebe Ottos nicht
mehr befreien kann. Hans-Ulrich Lindken hat diese letzte Szene der
briiderlichen Umarmung mit den Worten kommentiert:

Die Bruderkonstellation erhilt ihren wahrhaft tragischen Akzent dadurch,
daf} der Arzt seinem Patienten als vom Wahnsinn geschlagener Euthanasie-
Arzt erscheint, wohingegen dieser alle beruflich notwendigen Kautelen in
Verkennung des Wahns aufler acht lafit und allein als liebender Bruder
handelt und nicht mehr in jenem den Patienten sieht; in dieser Verkennung
und Verkettung reiflen sich beide in den Abgrund.”

Damit ist die entscheidende Perspektive bezeichnet, die den auf Re-
prasentativitit zielenden Kunstcharakter dieser »Wahnsinns-Novelle«

?" Lindken (Anm. 25), S. 348.

288 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausmacht und die sie von einer bloflen Krankengeschichte unter-
scheidet: Schnitzler hat seinem unstreitig an einer endogenen Psycho-
se leidenden Protagonisten Ziige einer tragischen Existenz verliehen;
dadurch erhilt, was nur individuelles Schicksal zu sein scheint, die
Dimension anthropologischer Allgemeinheit. Die Tragik Roberts be-
steht darin, daf} der Brief, den er seinem Bruder schreibt, und mit
dessen Hilfe er sich fiir eine tiberschaubare Zukunft seine gesunde
Existenz zu sichern glaubt, thn erst recht in seine Krankheit hinein-
treibt; alles, was er im folgenden unternimmt, um sich zu retten, fithrt
ihn nur desto tiefer in seinen tragischen Irrtum hinein. Er findet sei-
nen Ausdruck nicht zuletzt darin, dafl Robert sich immer wieder mit
der Gegenwart »entzweits und in ein »temporales Alibi« gerit, in wel-
chem auch Erwartung und Erinnerung, Moéglichkeit und Wirklichkeit
ihre kategoriale Bestimmtheit verlieren und ineinander iibergehen. Es
ist die Leistung des Kiinstlers Arthur Schnitzler, diese zwanghafte
Zeitvertauschung als eine Form tragischer Blindheit so dargestellt zu
haben, dafl sie zum Bild des tiber den Menschen verhdngten Leides
wird, dem der einzelne selbst dann nicht entgeht, wenn er sich dage-
gen gesichert zu haben glaubt, — so wenig wie er der generellen Zeit-
lichkeit seines Daseins zu entkommen vermag.

v

Arthur Schnitzlers Roman »Der Weg ins Freie« stellt, iiber seine Klas-
sifizierung als Kiinstlerroman hinaus, auch einen wichtigen Beitrag
zum Genre des Zeit- oder Gesellschaftsromans am Beginn des Zwan-
zigsten Jahrhunderts dar. In Georg von Wergenthin, seinem jugendli-
chen >Helden, treffen die beiden literarischen Traditionslinien aufein-
ander, so daf} die Kritik an seiner Haltung als einer édsthetischen Exi-
stenz auch auf einen zeitrelevanten Typus zielt. Uber die Bedeutung
des Abenteurers als einer Schlisselfigur der Jahrhundertwende
braucht kein Wort mehr verloren zu werden, insofern steht auch die
»Casanova«Novelle, ungeachtet ihres historischen Sujets, im Kontext
der Literatur um 1900. Lafit man schliefilich in »Frau Berta Garlan«
und »Flucht in die Finsternis« als gemeinsames Motiv die »Flucht aus
der Gegenwart« gelten, ist deren Emordnung in die angedeuteten -
terarhistorischen Zusammenhiange ebenfalls unstrittig. Es geniigt in-
dessen, sich die Behandlung der Kiinstlerthematik im Roman oder

Zeit und |dentitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 289

- am 17.01.2026, 16:23:08. I —


https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Abenteurermotivs in »Casanovas Heimfahrt« zu vergegenwiirti-
gen, um der entschieden kritischen Adaption zeitgendssischer Motive
bei Arthur Schnitzler innezuwerden. Ein wesentliches Moment, an
dem diese Kritik sich festmacht, ist der Umgang seiner Figuren mit
dem Phinomen Zeit, wobei ihrer Beziehung zur jeweiligen Gegenwart
— als der grundlegenden »Form alles Lebens« — eine besondere Be-
deutung zuerkannt wird. Nicht weniger aufschlufireich ist, daf§
Schnitzler die Darstellung der Zeiterfahrung seiner Gestalten bis zu
dem Punkt vorantreibt, an welchem deren >transzendentales Voraus-
setzungen sichtbar werden; das besagt: thre Aussagefihigkeit damit
tiber eine blof} individuelle Problematik hinausreicht und Ziige an-
thropologischer Allgemeinheit gewinnt. DafS es dem Autor Schnitzler
um diese anthropologische Dimension seiner Kunst zu tun war, hat er
oft genug bekundet; erinnert sei an einen der Spriiche »In eigner Sa-

che«:

Und klagt Ihr wieder Eure krit'sche Not,

Ich wiifite nur von Lieb' und Spiel und Tod

Das wohlvertraute Lied Euch vorzusingen —

So seid getrost: in diesen ew'gen drei'n

Ist alle Wahrheit und ihr Spiegelschein

Und Sinn und Seel von allen Erdendingen. (AB, S. 17)

Wir zitieren diese Verse nicht, um das darin zum Ausdruck kommen-
de (und lange nachwirkende) Vorurteil iiber den Dichter weiter am
Leben zu erhalten, sondern weil wir hoffen, nachgewiesen zu haben,
dafl auch die Darstellung des inneren Zeitbewufitseins zu jenen
»ew'gen«, will sagen: zu den anthropologischen Grundbestinden ge-
horenden Motiven zihlt, auf die sich sein Gestaltungswille richtet.
Und zwar so, da} der Autor Einsichten in die Struktur unseres Zeit-
bewufltseins voraussetzt, um das (ungewollte oder beabsichtigte)
Ausweichen einer Gestalt in ein »temporales Alibi« als Form der Ab-
weichung darstellen zu kénnen, aus der wiederum die Problematik
der emnzelnen Figuren deutbar wird.

Das »Vergessen« der Gegenwart zugunsten von Erwartung oder Er-
innerung kann dem selbsthezogenen einzelnen eher unbewufit bleiben
und dennoch schwerwiegende Folgen fiir einen anderen haben; es
kann aber auch mit dem Willen und dem ganzen Einsatz der Person
geschehen, ohne dafl es deshalb schon zur endgiiltigen Zerstérung sei-

290 Hubert Ohl

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ner Identitdt kommt. Erst wo in die Erwartung projizierte Erinnerun-
gen sich vollends an die Stelle der Gegenwart setzen — die damit zu
emem Ort leerer Projektionen wird —, ist die Katastrophe fiir das ein-
zelne Ich unausweichlich. Das Grundmuster der mit Erinnerungen
aufgeladenen Erwartungen, welche die Gegenwart aufler Kraft zu set-
zen suchen, vermag bisweilen sogar den Anschein eines Gelingens
erwecken — und ist doch auflerstande, die Unumkehrbarkeit der ver-
gehenden Zeit aufzuheben. So lassen schon die vier von uns behan-
delten Erzahltexte (wie das Drama »Der einsame Weg«) verschiedene
Moglichkeiten des Zusammenspiels von Wahrnehmung (Gegenwart),
Erinnerung (Vergangenheit) und Erwartung (Zukunft) erkennen, die
es erlauben, diese Arbeiten auch als literarische Beitrage zu einer
Phinomenologie des inneren Zeitbewufitseins zu lesen.

Daf} Arthur Schnitzler dem Zeiterlebnis seiner Gestalten eine ent-
scheidende Rolle zuerkennt, sichert thm als Autor schon zu Lebzeiten
cinen besonderen Rang; daf es ihm gelingt, die Darstellung ihres in-
neren Zeitbewufitseins so anzulegen, dafl es in seiner psychologischen
wie anthropologischen Dimension sichtbar wird, begriindet auch das
fortdauernde Interesse an seinem Werk. Der Dichter hat in der Zeit-
lichkeit eine Grundbefindlichkeit des Menschen gesehen: Indem er sie
auch als Erfahrung der Endlichkeit gestaltet, antworten seine Dich-
tungen noch auf die universale Herausforderung einer Moderne, die
in selbstsicherer Wissenschafts— und Fortschrittsglaubigkeit aus dem
Blick zu verlieren droht, dafl die Zeit {iber uns »herrscht«, »iiber uns
Menschen ebenso wie iiber die Dinge.«®

% Theunissen (Anm.5), S. 41.

Zeit und Identitit in der erzihlenden Prosa Arthur Schnitzlers 291

- am 17.01.2026, 16:23:08. T —



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 17.01.2026, 16:23:08.



https://doi.org/10.5771/9783968217055-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

