
III. Kapitel – Sein und Werden 179

kenntnis als höchstes Glück, nicht im Sinne einer höherenWahrheit, sondern im Sinne

einer Verständlichkeit und potenziellen Brauchbarkeit einer konkreten Lebensperspek-

tive.

Zwei Jahrtausende anerzogenenWunschdenkens (»Glaube an dieWahrheit des Trau-

mes« [WZM: 342]) verinnerlichten die kognitive Selbsttäuschung und ließen der »Dreh-

scheibe« Nietzsche keine Möglichkeit (Habermas 1: 104), eine seriöse Götzen-Dämme-

rung (derWahrheit) einzuleiten.Die Verführung einer soliden, d.h. theoretisch-wissen-

schaftlichenBasis fürunsereDisziplinwarzugroß.Trotz intuitiverFaszination für seine

Schriften (z.B. das Rühmen Zarathustra als ›literarischen‹ Klassiker) blieb Nietzsche in

seinem Hauptgedanken unerhört und auch heute haben wir den Mythos der Wahrheit

noch immer nicht vollständig überwunden. Seit der kritischen Rezeption der Moderne

des 20. Jh.würde selbstverständlich keinArchitektmehrwagen,wie beispielsweise noch

Le Corbusier (Le Corbusier 4: 33) von einer im evolutionsgeschichtlichen Sinne ›idealen‹,

d.h. mathematisch determinierten wahren Form zu reden, gleichbedeutend mit der ul-

timativen Begegnung des Schönen und desWahren (Choay 2: 37), aber von einer unwah-

ren, von der »Unwahrheit als Lebensbedingung«, nochweniger.Nietzsche irrte sich ein-

deutig, als er 1886 meinte, Jenseits von Gut und Böse könne vielleicht schon im Jahre 2000

gelesen werden (vgl. Nietzsches Brief an Malwida von Meysenbug vom 24. September

1886).

Dieser architekturtheoretischeSachverhalt führte zubeinah schizophrenenWerken,

d.h. zu Texten, die im totalenWiderspruch zumGebauten stehen, am offensichtlichsten

bei Le Corbusier (Le Corbusier 5: 173), dermit seinemgebautenWerk voll und ganz in die

Fußstapfen des vorsokratischen Phidias trat, doch theoretisch seine lebensnahen »ma-

chines à émouvoir« der für das Leben völlig belanglosen Wahrheitsfindung verschrieb.

Im Städtebau übernimmt er von Platon die Idee des Schönen an sich, einer universalen

Perfektion, die durch einen dieWahrheit respektierenden, objektiven, d.h. rein sachlich

gesteuerten, geschichtlich schon bestimmten Prozess erreicht werden kann. Auch bei

ihm richtete Hegels Historizismus noch großen Schaden an.

Das scheint immer die denGriechen auf der Lippe schwebende letzte Lösung oder Aus-

kunft gewesen zu sein. Der Anaxagorische Geist ist ein Künstler, und zwar das gewal-

tigste Genie der Mechanik und Baukunst, mit den einfachsten Mitteln die großartigs-

ten Formen und Bahnen und gleichsam eine bewegliche Architektur schaffend, aber

immerhin aus jener irrationalen Willkür, die in der Tiefe des Künstlers liegt. Es ist als

obAnaxagoras auf Phidias deutete undAngesichts des ungeheurenKünstlerwerks, des

Kosmos, ebenso wie vor dem Parthenon uns zuriefe: das Werden ist kein moralisches,

sondern ein künstlerisches Phänomen. (PHG, § 19)

16. Eine Reise ins Gehirn

Das philosophische Denken ist mitten in allem wissenschaftlichen Denken zu spüren:

selbst bei der Conjektur. Es springt voraus auf leichten Stützen: schwerfällig keucht der

Verstand hinter drein und sucht bessere Stützen, nachdem ihm das lockende Zauber-

bild erschienen ist. Ein unendlich rasches Durchfliegen großer Räume! Ist es nur die

größere Schnelligkeit? Nein. Es ist Flügelschlag der Phantasie, d.h. einWeiterspringen

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Nietzsches Architektur der Erkennenden

von Möglichkeit zu Möglichkeit, die einstweilen als Sicherheiten genommen werden.

Hier und da von Möglichkeit zu einer Sicherheit und wieder zu einer Möglichkeit. —

Was ist aber eine solche »Möglichkeit«? Ein Einfall z.B. »es könnte vielleicht«. Aber wie

kommt der Einfall? Mitunter zufällig äußerlich: ein Vergleichen, das Entdecken irgend

einer Analogie findet statt. Nun tritt eine Erweiterung ein. Die Phantasie besteht im

schnellen Ähnlichkeitenschauen. Die Reflexionmißt nachher Begriff an Begriff und prüft.

Die Ähnlichkeit soll ersetzt werden durch Causalität. Ist denn nun »wissenschaftliches«

Denken und »philosophisches« nur durch die Dosis verschieden? Oder vielleicht durch

die Gebiete? (KSA7, § 19[75])

Nietzsche spielt im ersten Teil dieses Zitates auf den springendenThales an (PHG, § 3),

dessen rasch durchflogene Zeiträume nur langsam von der (antiken) Wissenschaft ein-

geholt wurden. Aber Nietzschewird heute selbst zumBeispiel von dem,was er schon im

Jahre 1872 anschaulich beschrieb. Sein philosophisches Denken über das Denken sprang

weit voraus,während die kognitivenWissenschaften nur schwerfällig seinem lockenden

Zauberbild hinterdreinkeuchen.Wir werden dazu noch die ›besseren Stützen‹ aus dem

21. Jh. von Allan Snyder (Universität Sydney) skizzieren. Könnte aber die Wissenschaft

dennoch das verführerische Ziel verfehlen oder gar einen anderen Treffer landen? Auch

diese Frage muss mit Nietzsche natürlich verneint werden, denn dies hieße ja, dass es

eine aparte Philosophie gäbe, also getrennt von der Wissenschaft, dass sozusagen hier

wie dort nicht gleich gedacht werden würde (KSA7, § 19[76]). Aber das Denken ist nun

einmal grundsätzlich mit der Beziehung von Sein und Werden zu klären. Und wie wir

sehen werden, gibt es auf dieser höchsten Ebene, dort, wo alles zusammenfließt (KSA7,

§ 19[76]), eben nur ›ein‹ Denken. Was dieses Denken ist, haben wir ja schon ausführ-

lich dargelegt: ein »Bilderdenken«, und »es ist jedenfalls etwas Künstlerisches« (KSA7, §

19[78]). In diesem »Bilderleben […] ist zwiefach eine künstlerische Kraft da, die bilderer-

zeugende und die auswählende« (KSA7, §§ 19[77][79]). Es gibt also keinen Antagonismus

zwischen dem wissenschaftlichen Denken und der Kunst, denn alles Denken (in allen

Disziplinen der Kultur) gründet auf einemgemeinsamen Fundament: dermenschlichen

Fantasie (KSA7,§§ 19[77][78]). (Auch imFreilegenbzw.ErstellendieserGrundlage sprang

Nietzsche weit den späteren Vertiefungen von Palágyi und Gehlen voraus.)

Die Fantasie ist die konstitutive kognitive Dimension derMenschwerdung! Sie stellt

geradezu die einzige Möglichkeit zum Überleben dar! Die Natur entwickelte im Zuge

unserer unzähligen Mängel (Gehlen) dieses unschätzbare geistige Vermögen. Es han-

delt sich natürlich nicht um einen Ausgleich oder die Kompensation von Entwicklungs-

fehler, sondern eben gerade um die effizienteste Kombination zu den nachhaltigen Ent-

wicklungschancen des Menschen unter allen Tieren. In ihr gründet die Erhabenheit der

Kunst, sie ist die treibendeKraft der lebensbedingenden »Bilder des Bildners« (FW: 199).

Wie alt ist nun diese aus unserem fundamentalen Kunsttrieb hervorgegangene

Kunst? Relativ jung, denn erst kürzlich und sehr langsam mutierte der 300 000 Jahre

alte Homo sapiens zum Homo Artifex, d.h. vor ca. 30 000 bis 40 000 Jahren, gegen

Abschluss seiner kognitiven Revolution (-70 000 bis -30 000). Und das erste steinzeitli-

che Kunstzentrum (N. Conard) errichtete er auf der Schwäbischen Alb, mit berühmten

Kunstwerken wie dem (momentan noch) ältesten Musikinstrument der Welt, einer

40 000-jährigen Schwanenknochenflöte aus dem Geißenklösterle, der Venus vomHoh-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 181

len Fels oder dem noch berühmteren Löwenmenschen aus der Höhle von Hohlenstein-

Stadel.

Aber was hier Kunstvermögen genannt wird, hat selbstverständlich nichts mit dem

heutigen (immer schonwertenden) Verständnis der Kunst zu tun, sondern versteht die-

ses kognitive Vermögen lediglich als die aus guten Gründen fatale Eigenschaft unseres

Gehirns, eine vorgestellte Realität zu konstruieren, alsomithilfe entwickelter ›mind sets‹

ein Bild als eine vereinfachte Komposition der Umwelt entstehen zu lassen (Snyder, in:

Höfer, Minuten: 00.16, 00.25, 00.39), die der jeweiligen Lebenssituation angepasst ist

und eben notwendigerweise niemals das Ziel hat, ein reales, getreues Abbild der Au-

ßenwelt zu rekonstruieren. Kunstwerke sind diese Fiktionen des Überlebens, auf denen

unsere Eroberung der Welt basiert (war der Neandertaler vielleicht eben kein, oder zu-

mindest noch nicht genug Homo Artifex?). Jedes Kunstwerk ›hängt‹ noch an dieser Es-

senz: DieWelt, die uns etwas angeht, ist dieWelt der Fiktionen (JGB, § 34).Wie es schon

Nietzsche sagte, kann eine Kultur oder Zivilisation nur auf Fiktionen gründen (nicht auf

»Wissen« [KSA7, § 19[105]]).Und die erste, uns bekannte Fiktion,war der Löwenmensch.

16.1 Denken und Werden

Die Thatsache des »Geistes« als eines Werdens beweist, daß die Welt kein Ziel, keinen

Endzustand hat und des Seins unfähig ist. (KSA11, § 36[15])

Gesetzt, das Denken sei die den Menschen kennzeichnende Eigenschaft schlechthin (in

einer wahrlich idealistischen Sicht), hieße das nicht, dem Dasein (unserem Leben) die

›konservative‹ Aufgabe der Pflege (der Erhaltung, des Schutzes) des Denkens zukom-

men zu lassen? Das grundsätzliche Bestreben der Kultur wäre somit, an das Denken zu

erinnern. Jenseits jeglicher bildlichen Symbolik wäre die Kultur dann wieder ganz of-

fensichtlich eine Art ›Denkmalpflege‹, ein Mahnmal des Denkens. Kultur hieße somit

ganz allgemein: Konservierung des Lebens durch ein Pflegen des Denkens. Nunmüsste

man diesem eher abstrakten (leeren) Satz noch einen konkreten Inhalt geben. Denn je

nach Inhalt, d.h. je nach unserem Begriff von ›denken‹ (aber auch jenem von ›leben‹) auf

der rechten Höhe, also dort, wo alles zusammenkommt (KSA7, § 19[76]), ist der Satz in

sich kohärent oder widersprüchlich: beispielsweise auf der ontologischen Höhe, wenn

denken und sein dasselbe sind, oder aber im Gegensatz dazu auf der eher ›biologischen

Immanenzebene‹,wo denken undwerden bzw.Gedanke und Sein zusammenfallen.Das

Denken stünde dann im Dienst des Lebens, es wäre dann, auf der rechten Höhe Nietz-

sches, (an)erkannter Ausdruck desWillens zur Macht.

Eine im letzterenSinne verstandeneKonservierungdesLebensdurcheinPflegendes

Denkens, könnte sich deshalb durchaus als das Gegenteil unserer, im erweiterten Sinne

gedachten, (konservativen) Pflege oder Erhaltung des Lebens verstehen. Der Konserva-

tismus entspräche dann dem lebensverneinenden Prinzip schlechthin, d.h. entspräche

geradezu der Verhinderung der Konservierung des Lebens, sei es im Namen der Ge-

schichte, der Wahrheit oder irgendeines anderen ›An-sichs‹. Denn dies hieße, das be-

dingte Leben durch etwas Unbedingtes (oder das Unbedingte an sich) konservieren zu

wollen, und ist einWiderspruch in sich. Ähnliches kann eben nurmit Ähnlichem vergli-

chen werden (KSA7, § 19[179]); leben und denken müssen also einem ähnlichen, einem

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Nietzsches Architektur der Erkennenden

bündigen höheren Prinzip unterstehen (demWillen zurMacht). Nunwaren sich die ›Al-

ten‹ natürlich dieses Denkfehlers nur zu bewusst (d.h. der unlogischen Unbedingtheit

des Bedingten), weshalb eben die dominierenden Denkschulen langsam aber sicher an-

fingen, das Leben aus der Philosophie zu vertreiben. Das (noble) hohe Denken konnte

unmöglichmit dem (elenden) niederen irdischen Leben gleichgesetzt werden.Nicht das

Denken, sondern das Lebenwurde nun zum Irrtum erklärt.Hinter unserer vordergrün-

digen falschenWelt trat eine neue hintergründigereWelt zu Tage, diewahreHinterwelt.

Letztere hat viele Namen undMasken, die geläufigsten sindGott,Geschichte undWahr-

heit. In der Regel sind auch heute noch die meisten Konservatismen unserer Kultur auf

eine dieser höchsten Prämissen zurückzuführen.

PlatondefiniertdieAufgabederPhilosophie alsdasErkennender ewiggültigenPrin-

zipienhinterder sich ständigänderndenscheinbarenWelt (Platon 3: 226).DiePrinzipien

sind also die absoluten Wahrheiten des Seins. Das Werden entspricht der Veränderung

des ursprünglichen Seins und muss somit, als abdriftende Tendenz vom Ideal, konse-

quent verurteilt werden. Alles Neue, alles Werden, ist fortschreitendes Abdriften vom

UrsprungderDinge, ist Verrat an der absolutenAutorität des idealen Seins (undder Ver-

nunft).Wir haben es hier vor allemmit dem Ideal und Ursprung der ungeheuerlichsten

Philosophie des Konservativismus zu tun.

Platon (Platon 3: 228) stellt und beantwortet mit universaler Gültigkeit die, für die

westlicheKultur entscheidendeundheutenurmehrhohlklingendeFrage: »Gibt es etwas,

was der Wissenschaft nähersteht als die Wahrheit?« Kannman gleichzeitig die Wissen-

schaft und die Lüge lieben? Der hier eingeführte Wahnsinn ist nicht nur der Glaube an

dieWahrheitsfindung, sondern die vom späterenChristentum2000 Jahre lang bestätig-

te exklusive Stellung derWahrheit (der Hinterwelt, Gottes...) über dem Leben (GD: 181).

Wissenschaft, unddamit als derenUrsprung vornehmlich die Philosophie,hat also nicht

primärdieAufgabe,ein fruchtbares Lebenzuermöglichen,sondern,extremzusammen-

gedrungen gesagt, die Verwirrung durch diesen das Leben dominierenden und vernei-

nenden Wahnsinn der Wahrheit so weit zu treiben, dass es ganze Generationen nicht

mehr vermögen, selbst vor so grotesken Teleologien wie Hegels Weltgeistmanifestatio-

nen zurückzuschrecken (KSA13, § 18[14]). Erklären wie noch beiThales mit seiner Meta-

pher desWassers wird nunmehrmitWissen verwechselt.Mathematik ist keine Rechen-

kunst mehr, sondern Rechenschaft einer fatalen Abwendung vom ewigenWerden.

Nietzsches Umkehrung des Platonismus heißt auch, auf erneuerte Weise Platons

Frage nach der Wissenschaft zu stellen. Gibt es wirklich einen fundamentalen Wider-

spruch zwischen Wissenschaft und Lüge? Gibt es etwas, was der Wissenschaft näher-

steht als das Leben, als das ewigeWerden? Kann es überhaupt irgendeine andere Aufga-

be der Philosophie geben, als das Leben auszulegenund anschließendbeispielsweisemit

der Architektur ein Fragment in diesem ewigenWerden zu organisieren (WZM: 401ff.),

ein allzumenschliches Sein zu konstruieren, eine neue Lebensperspektive aus demCha-

os auszuschneiden?DerGlaube andieWahrheitwar nicht nurVerleumdungdes Lebens,

sondern hat uns eben schon fast ironischerweise gerade denWeg zurWissenschaft ver-

sperrt (WZM: 400)! Die fröhliche Wissenschaft verbietet uns den Glauben an die Wahr-

heit; sie ist ehrlicher, realistischer und fruchtbarer für das Leben.Natürlich versucht Pla-

ton (Platon 3: 235), dieWahrheitmit dem (irdischen) Glück zu verbinden (d.h. spätestens

seit Sokrates ist der Weg zur Wahrheit auch der Weg zum Glück). Und wer kennt nicht

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 183

die Erleichterung eines gelösten Problems, das ›Glück‹ einer mathematisch exakten Lö-

sung. Aber sollte man deshalb gleich auf Wahrheit schließen? Denn auch hier wird le-

diglich der Effekt einer Erklärung, die nur lebenswichtige Entlastung bedeutet, für die

Wahrhaftigkeit derWahrheit genommen.Das Prinzip oder die Essenz derDinge ist aber

selbst bloß die für das Leben essenzielle ästhetische Vereinfachung (Gott als die sub-

limste vereinfachende Fiktion), also die »scheinbare Welt noch einmal« (WZM: 386), nur

begrifflich zurechtgemacht, für den Menschen verständlicher und ausschließlich auf-

grunddieser Illusion fürmanchesHerdentier auchbeglückender. »Nur aesthetisch giebt

es eine Rechtfertigung derWelt« (KSA12, § 2[110]) (und die Moral gehört eben mit in die

Erscheinungswelt, erklärt Nietzsche). Das Sein ist bei Platon die Essenz der Dinge, das

ewig gültige hinter allem Schein verborgene Prinzip. Das »Entbergen« dieses Prinzips

(Heidegger 5: 27) scheint seither die wunderbare Aufgabe des Denkens zu sein. Das ist

aber nur der noch immer wirkungsvolleMythos vom glücklichenweisen Greis, der beim

Auszug aus seiner finsteren Kaverne grinst (Platon 3: 270).

Ganz nüchtern könnte man mit Gehlen betonen, das Denken sei zum Handeln da

(und dazu gehört selbst noch – oder vielleicht ganz besonders – die Kategorie des Träu-

mens). Unser Erkenntnisapparat war niemals auf Wissen ausgerichtet (wie schon oben

erwähnt,wardasProblemderWahrheit schon immer eine lebensphilosophischeThema-

verfehlung). Die kognitive Revolution war ein Boosten des Vorstellungsvermögens, aber

nicht der Schritt zu einem wahrhaftigeren Einblick in das Wesen der Dinge. Sie regelte

unter anderem die Empfindlichkeit der Instrumente, sie drosselte die Wahrnehmung,

oder genauer gesagt, sie entwickelte effizientere Filter der Wahrnehmungen mit einer

gleichzeitigenErhöhungderAbstraktionskraft bzw.Fähigkeit zur Synthese,die ebendas

gezielte Handeln erst ermöglichen. Neben all den persönlichen Filtern jedes Gehirns,

gibt es eben die allgemeine Tatsache des Filterns, das ›natürliche‹ Konzept des ganz kon-

kreten Abstrahierens (auf der angesprochenen, scheinbar abstrakten rechten Höhe, wo

alle Konzepte zusammenkommen, gibt es also die physiologische Ebene der recht kon-

kreten Abstraktion). »Unsere Sinnesorgane sind ja im Grunde eine Art von Instrument.

Wir erkennen, wie nutzlos sie sein würden, wenn sie zu empfindlich wären« (Schrödin-

ger: 50).SchrödingersDarlegungenzurnötigenUnempfindlichkeit,Ungenauigkeit oder

Unschärfe der Wahrnehmung und das feinere Verständnis der (relativ begrenzten) Rol-

le des Gehirns und des Bewusstseins imweit komplexeren (und vor allem kompletteren)

Erkenntnisapparat des ganzenMenschenwarennachhaltigeVertiefungenzuNietzsches

wegweisendemEinblick in diemoderne Biologie. Letzterer sah eben die Kunstkraft und

die sich gegendas absoluteWissenwendendenMechanismen schon inderNaturwalten;

er sahdieunerlässliche ›Oberflächlichkeit unseres Intellekts‹ (KSA7,§ 19[49]), seinenper-

manenten Zustand der Illusion, d.h. die in jedem Augenblicke absolute Bedingung der

Kunst, um zu leben.

Wir haben Sinne nur für eine Auswahl von Wahrnehmungen – solcher, an denen uns

gelegen sein muß, um uns zu erhalten. Bewußtsein ist so weit da, als Bewußtsein nützlich

ist. (KSA12, § 2[95])

Der Satz ist festzustellen – wir leben nur durch Illusionen – unser Bewußtsein streift

die Oberfläche. Vieles ist vor unsern Blicken verborgen. Es ist auch nie zu fürchten, daß

derMensch sich ganz erkennt, daß er in jedemAugenblicke alle die Gesetze der Hebel-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Nietzsches Architektur der Erkennenden

kräfte, der Mechanik, alle die Formeln der Baukunst, der Chemie, die zu seinem Leben

nöthig sind, durchschaue. Wohl aber ist möglich, daß durch Schema alles erkannt wer-

de. Das ändert für unser Leben fast nichts. Zudem sind es alles nur Formeln für absolut

unerkennbare Kräfte. (KSA7, § 19[48])

DerWille zur Macht ist der wegweisende Versuch, die »scheinbare innereWelt« mit der

›äußeren‹ Welt konzeptuell zu vereinen, und das ewige Werden als alleiniges Grund-

phänomen der offenen Prozeduren und Entstehungen von Formen zu behandeln, mit

denen wir niemals auf sogenannte »Thatsachen« stoßen werden (KSA13, § 11[113] oder

WZM, § 477).50 Für unseren ganzheitlich verstandenen Erkenntnisapparat gibt es kei-

ne »unmittelbarenThatsachen«!DieZusammengehörigkeit vonGefühlenundGedanken

im Erkennen dient dem ständigen »Versuch der Gestaltung« eines Auszugs, zur Schaf-

fung einer handlungsführenden Vereinfachung der Welt: »[…] das eben ist bewußt werden:

ein ganz aktives Zurechtmachen« (KSA11, § 26[114]). Halten wir also fest: Erkennen ist das

spielerisch erfindende Entwickeln eines handlungsorientierten Schemas.51 Und unser

ganzer Erkenntnisapparat ist nunmehr ein äußerst effizienter »Abstraktions- und Sim-

plifikations-Apparat« (KSA11, § 26[61]), der niemals auf Erkenntnis, sondern immer auf

»Bemächtigung der Dinge« (KSA11, § 26[61]) ausgerichtet ist. Um dann noch die Nachhal-

tigkeit dieserBemächtigungenzu sichern (dasEtablieren einesGedächtnisses), erfinden

wir, dank unserer blühenden Fantasie, durch Begriffe ein Wesen der Dinge und deren

fassbare Prozesse, beispielsweise mit »Zweck« und »Mittel« (KSA11, § 26[61]); vor allem

gehört unsere wunderbare Erfindung der Logik zu diesem Bemächtigungsprozess des

Erkennens.

16.2 Überlebenskunst

Wir haben keine Kategorien, nach denen wir eine wahre und eine scheinbare Welt

scheiden dürften. (WZM: 397)

Wir haben eben gar kein Organ für das Erkennen, für die »Wahrheit«. (FW, § 354)

Unser Erkenntniß-Apparat nicht auf »Erkenntniß« eingerichtet. (KSA11, § 26[127])

Nietzsches Metaphysik der Kunst ist hier wesentlich überzeugender und kommt auch

heutigen Ansätzen der interdisziplinär ausgelegten kognitiven Wissenschaften nä-

her. Das Sein ist der von uns konstruierte Schein der Welt und dieser Schein, diese

Illusion, diese Vereinfachung der Welt (Abstraktion), ist eine ›Überlebensbedingung‹

des Menschen. Unser apollinischer Kunsttrieb, d.h. das »entzückte Verharren vor

50 »Ich halte die Phänomenalität auch der innerenWelt fest: alles,was uns bewußt wird, ist durch und

durch erst zurechtgemacht, vereinfacht, schematisirt, ausgelegt – der wirkliche Vorgang der in-

neren ›Wahrnehmung‹, die Causalvereinigung zwischen Gedanken, Gefühlen, Begehrungen, wie

die zwischen Subjekt und Objekt, uns absolut verborgen – und vielleicht eine reine Einbildung.«

(KSA13, § 11[113])

51 »Es ist philosophisch sehr wichtig, die gemeinsame Wurzel von Erkenntnis und Handlung freizule-

gen, dennWeltorientierung und Handlungsführung sind die ersten und tragendenmenschlichen

Lebensgesetze. Die Unfertigkeit bedeutet Selbsterlebnis des Bewegungskönnens, und dieses be-

deutet: Anreiz zumWeiterausbau der potenziell unendlichen Mannigfaltigkeit.« (Gehlen: 43)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 185

einer erdichteten und erträumten Welt« (KSA12, § 2[110]), geht in der Tat auf den

schonungslosen Überlebenskampf der Jäger und Sammler zurück. Die menschliche

Evolutionsgeschichte brachte mit dem Gehirn des Homo sapiens (namentlich in seiner

ultimativen, ca. 40 000 Jahren währenden kognitiven Revolution) einen Organismus

zumVorschein, der es schließlich vermochte, in Sekundenbruchteilen extrem komplexe

Jagd- und Kampfsituationen auf nur wenige Parameter zu reduzieren, die über Leben

und Tod entscheiden (Changeux 2: 72).

In Anbetracht, daß Jagen die Hauptbeschäftigung war, viele Jahrtausende: so ist auch

unser wissenschaftlicher Trieb nichts anderes. (KSA9, § 6[370])

Während das Bewusstsein praktisch schläft und nur informiert wird, wenn schon alles

entschieden ist (Höfer I, Minuten: 00.16, 00.25, 00.39, wie dies schon Nietzsche mehr-

fach formulierte [z.B. FW: 253]), spielt sich im Gehirn ein über Jahrtausende entwickel-

ter, antrainierter undblitzschnell ablaufender Prozess ab, zudemdie kognitivenKapazi-

täten des Neandertalers (nach der Hypothese der kognitiven Revolution) offensichtlich

nicht ausreichten. Das, was wir aus furchterregenden Science-Fiction-Filmen kennen,

ist nur ein billiger Abklatsch des erstaunlichen Erfassungs- und Reduktionsvermögens

unseres menschlichen Gehirns. Man könnte also wenig übertrieben behaupten, die vor

30 000 Jahren abgeschlossene »Eroberung derWelt« (Harari 1) des Homo sapiens sei auf

sein höher entwickeltes Kunstvermögen zurückzuführen. Und es ist damit auch offen-

sichtlich, dass der Kunsttrieb nichts anderes ist als die (mehr oder weniger ausgefeil-

te) Vernunft selbst. Und es wird durch die Schilderung dieser Lebensbedingung auch

klar, wie sehr der ganze Prozess an das emotional geprägte Lust- und Unlustprinzip ge-

knüpft ist (selbst wenn Lust und Unlust nur »späte und abgeleitete Intellekt-Phänome-

ne« [KSA13, § 11[113]] sind), also niemals auch nur eine Spur von objektivemDenken exis-

tierte (Vernunft und Lust, Changeux 2). (Das »entzückte Verharren« vor dem Tempel des

Phidias oder vor Einsteins Relativitätstheorie kam natürlich erst in späterenMomenten

derMuße.LustundUnlust stehenhier fürdie essenzielle emotionaleDimensionderVer-

nunft. Mit Damasio könnte man die Gefühlswelt als eine Art »Protovernunft« bezeich-

nen.)

Sei es eine letzte Ausrottungsschlacht vor ca. 30 000 Jahren gegen seinen letzten

Weggefährten, sei es nur die geringere Klimaangepasstheit des Neandertalers, be-

sonders durch seinen höheren geistigen und körperlichen Energiebedarf und damit

seine höhere Abhängigkeit von einem enormen Fleischverzehr unter den sich in dieser

Periode der Eiszeit weiter verschlimmernden Bedingungen der Umwelt, sei es die sehr

wahrscheinliche Mischung dieser verschiedenenTheorien: Das entscheidende Element

im Überlebenskampf der letzten sechs Mängelarten der Gattung Homo (die vor 50 000

Jahren noch parallel lebten) war der Durchbruch und Aufstieg zum obersten Glied der

Nahrungskette aller Tiere durch die kognitive Revolution der Spezies Homo sapiens.

Dabei ist es nicht (nur) die Größe seinesGehirns,welche dieGattungHomo vomTier

abhebt, sondern seine höhere Effizienz (präziser gesagt, die höhere Energie-effizienz

der Ionenströme durch eine ›dichtere‹ Struktur der Nervenfasern unserer Nervenzellen

der Hirnrinde [Max-Planck-Gesellschaft]). Aber auch zwischen den Gehirnen der ver-

schiedenen Menschenarten gab es ganz entscheidende Unterschiede, weshalb der Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Nietzsches Architektur der Erkennenden

gang des Überlebenskampfes gegen Ende der kognitiven Revolution eben auf die lang-

wierig optimierte biologische Waffe des Homo sapiens zurückzuführen ist (d.h. auf die

neuste Generation unseres geistigen Entlastungsorganons); und dieser ›kognitive Dar-

winismus‹ lässt sichmittlerweile auf eine exakte biochemische Formel zweiermehr oder

eben weniger effizienten Proteinvarianten der Nervenzellenbildung im Frontallappen

des Neokortex bringen: Arginin (Sapiens) versus Lysin (Neandertaler).52

[…] – ich bin plötzlich mitten in diesem Traum erwacht, aber nur zum Bewußtsein,

daß ich eben träume und daß ich weiterträumen muß, um nicht zugrundezugehen:

wie der Nachtwandler weiterträumenmuß, um nicht hinabzustürzen.Was ist mir jetzt

»Schein«!Wahrlich nicht der Gegensatz irgend einesWesens –wasweiß ich von irgend

welchemWesen auszusagen, als eben nur die Prädikate seines Scheins! (FW: 77)

Das Wachwerden ist also geradezu gefährlich, der Mensch muss träumen, »um nicht

zugrunde zu gehen«. Kim Peek, alias Rain Man, hat keine (gewöhnlichen) Realitätsfil-

ter und kann daher nicht ›träumen‹ (die Umwelt umschaffen) und nicht autonom le-

ben. Die aktive Traumdeutung wird zur Schlüsseldisziplin der neuen Lebensperspekti-

ven (der Philosophie, der Architektur etc., d.h. der Kultur). (Das »aktive Zurechtmachen«

[KSA11, § 26[114]] einer reduzierten Welt, die Deutung und Erstellung der »festen Glo-

cke von Unwissenheit« [WZM: 416], die um uns steht, nimmt Gehlen in seiner »von der

Einbildungskraft gegossenendichte[n]Glocke« auf [Gehlen: 377].)Deutung versteht sich

als dasHineinlegen einesmenschlichen, lebensnahen Sinnes.Die Traumdeutung deutet

damit auch inRichtung einer ›wahrhaftigeren‹Wissenschaft. Sie ist keineWahrheitsfin-

dung, sondern sucht letztlichdasWohlbefinden (besser nochdas »Wohnen«Heideggers)

desMenschen zu verbessern. Sie trägt zur Bearbeitung des ›erkennenden‹ Schemas bei,

das alsRepräsentationderWelt inunserBewusstsein tritt.DasBewusstsein versteht sich

in diesem schopenhauerischen Sinne eher als der zwischen uns und der Welt stehende

Intellekt, und das Schema als Grenze zwischenErkenntnis undWahn.53 (Was hier für ei-

ne perspektivische Erkenntnis der äußerenWelt gilt, gilt selbstverständlich auch für die

Erkenntnis der inneren und des Bewusstseins bzw. der Konstruktion des eigenen Ichs.

»Dies ist die Erklärung dafür, warum es biologisch gesehen ganz natürlich und primär

ist, daß der Mensch sich selber nicht kennt« [Ortega 2: 177].)

Schon der gesamte Intellekt, nur schematisch als Einheit gedacht,54 ist in diesem

Sinne nicht nur als eine dasChaos verformende Linse zu verstehen, sondern auch als Fil-

ter zur Erhaltung des Individuums. Seine Hauptkräfte liegen in der Verstellungskunst,

52 Arginin und Lysin sind Aminosäuren, die in alternativer Verwendung zwei verschiedene Varianten

des Proteins TKTL1 bilden; entdeckt von Anneline Pinson im Team von Wieland B. Huttner, Max-

Planck-Institut für molekulare Zellbiologie und Genetik in Dresden, 2022.

53 »Aus dieser ergiebt sich dann ferner, dass die objektiveWelt, wie wir sie erkennen, nicht demWe-

sen der Dinge an sich angehört, sondern blosse Erscheinung desselben ist, bedingt durch eben

jene Formen, die a priori im menschlichen Intellekt (d.h. Gehirn) liegen, daher sie auch nichts als

Erscheinungen enthalten kann« (Schopenhauer: 534ff.).

54 »Alles, was als ›Einheit‹ ins Bewußtsein tritt, ist bereits ungeheuer complizirt: wir haben nur einen

Anschein von Einheit« (KSA12, § 5[56]).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 187

die dem höheren Menschen das Mittel gibt, den sozialdarwinistischen Kampf der Exis-

tenz nicht mit »Hörnern oder scharfem Raubthier-Gebiss« (GT: 228) führen zumüssen,

sondern eher mit Täuschung, Schmeichelung, Lügen und Trügen (GT: 228), kurz: mit

demganzenRegister der sozialenKonventionen,der eitlenRepräsentationunddesmas-

kierten Bühnenspiels der gesellschaftlichen Rollenverteilung, so »daß fast nichts unbe-

greiflicher ist, als wie unter den Menschen ein ehrlicher und reiner Trieb zu Wahrheit

aufkommen konnte« (GT: 228).

Aber man versteht das selbstverständliche Funktionieren des Gehirns vielleicht bes-

ser im Vergleich mit außergewöhnlich vorkommenden Defekten. Der typische Autist,

der aufgrund defekter ›Filter‹ seines Gehirns nicht abstrahieren, ausschneiden und se-

lektieren kann, ist auch unfähig, sich imöffentlichenRaumzu orientieren und allein (im

Freien) zu leben. Das Gehirn entwirft, d.h. vereinfacht ununterbrochen das Außen (die

Umwelt), um die Welt auszuhalten, um dem enormen Erscheinungsstrom und -druck

standzuhalten. Der architektonische Raum (und vor allem die Privatsphäre) ist die re-

duzierte, zurechtgemachte, geordneteWelt, in der das Gehirn zur Ruhe kommt und die

Welt nicht weiter reduzieren muss.

Schein ist für mich das Wirkende und Lebende selber, das so weit in seiner Selbstver-

spottung geht, mich fühlen zu lassen, daß hier Schein und Irrlicht und Geistertanz und

nichtsmehr ist, – daßunter allen diesen Träumenden auch ich, der »Erkennende«,mei-

nen Tanz tanze, daß der Erkennende ein Mittel ist, den irdischen Tanz in die Länge

zu ziehen, und insofern zu den Festordnern des Daseins gehört, und daß die erhabe-

ne Konsequenz und Verbundenheit aller Erkenntnisse vielleicht das höchste Mittel ist

und seinwird, die Allgemeinheit der Träumerei und die Allverständlichkeit alles dieser

Träumenden untereinander und eben damit die Dauer des Traumes aufrecht zu erhalten.

(FW: 77f.)

Der Mensch muss ›träumen‹ (d.h. in der Fiktion bleiben); wach werden hieße im über-

tragenen Sinne, die Filter auszuschalten und in eine andere Welt zu tauchen, auch un-

vorstellbare Verbindungen herzustellen, zwar lebensunfähig, aber damit vielleicht sogar

kurzzeitig ›genial‹ zu werden (es hießemomentan RainMan zu werden, wie dies A. Sny-

der tatsächlich in Laborversuchen der Universität Sydney nicht ohne Erfolg experimen-

tierte; nebenbei erwähnt, stimmt bei glücklichenUnfällen der Natur wie z.B. demGenie

Einstein,meist in der Tat die Formel »Less ismore«; denn solcheGenies haben nicht ein-

fachmehrHirn, sondern imPrinzip eherweniger,d.h., es fehlt in ihremdefektenGehirn

z.B.diewichtigeEinrichtungoder zumindest kompletteKapazität der Filter).Buchstäb-

lich weitergedacht wird hier das Erkennen zu einem Aufrechterhalten des Traumes und

Architektur (der Erkennenden) zur konkreten Realität des Traumes (oder Traumas). Die

Stadt wäre dannmöglich als gemeinsames Delirium (DeliriousNewYork), was eben gera-

de auf den entscheidenden sozialen Aspekt der kognitiven Revolution anspielt, die ent-

stehende großmaßstäbliche Kommunikation und Koordination (Ordnung) anhand der

neuen Möglichkeit einer Art Massendelirium als Bedingung der Polis (vgl. Max Webers

schon erwähnte Beschreibung der modernen Stadt [Weber 1: 453f.]).

Die Kunst ist also in dem Sinne über dieWissenschaft zu stellen, als dass sie dasmit

denkognitivenWissenschaften skizzierte ›Wesen‹desDenkensoffensichtlicher,aber vor

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Nietzsches Architektur der Erkennenden

allem lebensgerechter herausstellt. Ähnlich der Philosophie ist sie ein gezielteres »Sich-

offenbaren der Werkstätte der Natur« (KSA7, § 19[17]). Nietzsche stellt die Metaphysik

der Kunst über die klassische Metaphysik, da sie die scheinheilige Hinterwelt abschafft

und den Schein der Dinge zum Zentrum einer perspektivischen anthropomorphischen

Weltauffassung werden lässt. »Ungeheure Aufgabe und Würde der Kunst« (KSA7, § 19[36]),

die Wissenschaft zu bändigen! Nur sie ermöglicht »das Festhalten des Erhabenen« (KSA7,

§ 19[33]), denn für die frommeWissenschaft gibt es keine maßnehmende (oder -geben-

de) Unterscheidung nach Lebenswertem oder -unwertem. Das Maß für das Erhabene

kann nicht allein vom Intellekt ausgehen, sondern entwickelt sich aus dem Affekt, dem

Fühlen. Das Gehirn oder hier vereinfacht gesagt: das Bewusstsein steht nicht in direk-

tem Kontakt mit den Dingen einer wahren Welt, es ist »kein Organ der Erkenntnis für

sie« (WZM: 396), sondern es gründet auf unserer scheinbarenund einzigenWelt der Sin-

ne und Emotionen, es ist ihr letztes Glied. Das späte Bilderschaffen und Denken entwi-

ckelt sich aus dem Fühlen heraus (KSA11, § 25[325]). Aber selbst wenn der Intellekt nur

das letzte Glied eines kohärenten Ganzen darstellt, findet zwischen Körper und Kopf

ein Sprung statt.Während im Reich der Sinne größere Quantitätsdifferenzen als unter-

schiedlicheQualitätenempfundenwerden,wird imReichderVernunft lediglichgezählt,

gewogen, gemessen und ausgelesen. Es findet eine unsinnige »Reduktion aller Qualitä-

ten auf Quantitäten« (WZM, §§ 563–565) statt. Und analog dazu wird auch rückwirkend

das rein quantitative, reduktive Feststellen der Vernunft wiederum rein qualitativ emp-

funden, d.h. die andere Dosis wirdmit dem Sprung ins Reich der Sinne als andere Qua-

lität verwertet. Es ist einer der vielen Gründe unseres Nicht-erkennen-Könnens einer

wahren Welt, unseres beabsichtigten Schaffens einer perspektivischen Wahrheit. Es ist

ein spiralförmiger Prozess aus Fühlen und Denken, der niemals die Wahrheit der klas-

sischenMetaphysik (und frommenWissenschaft) auch nur zumThema hatte. Es ist der

Hinweis des Lebens selber als ein »Gegensatz zur ›Wahrheit‹« (KSA11, §25[101]) und als der

Gründung des Lebens auf den »Illusionen der Kunst« (KSA7, § 19[51]).

A. Das Bewußtsein spät, kümmerlich entwickelt, zu äußeren Zwecken, den gröbsten

Irrthümern ausgesetzt, sogar essentiell etwas Fälschendes, Vergröberndes, Zusammen-

fassendes. B. dagegen das Phänomen der sinnlichenWelt hundert Male vielfacher, fei-

ner und genauer zu beobachten. Die äußere Phänomenologie giebt uns den bei wei-

tem reichsten Stoff und erlaubt die größere Strenge der Beobachtung; während die

inneren Phänomene schlecht zu fassen sind und dem Irrthum verwandter (die inne-

ren Prozesse sind essentiell Irrthum-erzeugend, weil Leben nur möglich ist unter der

Führung solcher verengender perspektive-schaffender Kräfte). (KSA12, § 7[9])

Je nach Denkschule erhebt das Bild selbst in unseren modernenWeltbildern sporadisch

noch einen übertriebenen Anspruch aufWelt (Wahrheit).Wieder tendiert die Metapher

der Wahrheit zur Wahrheit selbst. Wir scheinbar aufgeklärten Realisten bleiben damit

reine Platoniker (Idealisten).Man versteht,man akzeptiert undman will noch nicht das

Bild des Bildners. Man muss die Illusion noch wollen, das ist der ›amor fati‹ zum Leben

(der Ästhetiker und Metaphysiker der Kunst). Die kognitive Revolution fand nicht zur

Wahrheits-Findung statt, sondern zu ihrer Schaffung, zur Konstruktion eines scheinba-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 189

ren Ichs in der Sphäre einer kollektiven Illusion (also zur Konzeption der »wahrenWelt«

als die »scheinbareWelt noch einmal« [WZM: 386]).

Auch das abstrakteste Kopfwerk der Menschheit, die Mathematik, wird seltsamer-

weise vom frommen Wissenschaftler immer wieder mit der konkreten Welt ›verwech-

selt‹; dieHinterwelt stellt sich somitwieder vordieWeltundsubstituiert sie letztlich.Das

Ideal wird Realität, die Idee Platons zum scheinbar immanenten Sein.Man verwechselt

die allzumenschliche Erklärung (das geschaffene Sein) mit dem ewigen Werden. Man

geht noch weiter und versteht die emblematische Abstraktionskunst des Homo sapiens

als bestechendesGegenteil derKunst.Fast siehtman schon imscheinbar fundamentalen

Gegensatz von Künstler und Mathematiker zwei grundverschiedene Spezimen des Ho-

mo sapiens. Erst wennman an das enorme Abstraktions- und damit Illusionsvermögen

des Homo sapiens im konkreten Überlebenskampf erinnert, wird es wieder offensicht-

lich,wie engderPhilosoph,derMathematiker,derPriesterundKünstler imSchaffenun-

serer menschlichen Kultur beieinanderstehen, dass sie am selben ›Kampf‹ teilnehmen,

nurmit anderenMitteln (das scheinbarGegenteilige istmitNietzschenur eine Frage des

Grades, der Intensität).

16.3 Die ewige Baustelle

Über das Gedächtnis muß man umlernen: es ist die Menge aller Erlebnisse alles orga-

nischen Lebens, lebendig, sich ordnend, gegenseitig formend, ringend mit einander,

vereinfachend, zusammendrängend und in viele Einheiten verwandelnd. Es muß ei-

nen inneren Prozeß geben, der sich verhält wie die Begriffsbildungen aus vielen Einzel-

fällen: das Herausheben und immer neu Unterstreichen des Grundschemas undWeg-

lassen der Neben-Züge. (KSA11, § 26[94])

UnserBewusstsein ist nur ein relativ bescheidenerAuszug aus einemunüberschaubaren

Prozess, ein letztes ›Glied einer Kette, ein Abschluss‹. In dieser sich ständig verschie-

benden Macht-Feststellungslage gibt es weder den freien Willen noch eine Gedanken-

logik mit klar definierbaren Gründen (Ursachen) und Folgen (Wirkungen), oder besser

gesagt, es gibt sie eben nur in unserem Bewusstsein, als zurechtgemachtes, sprunghaf-

tes Nachvollziehen.Denn unter dieser abschließendenGedankenlogik der End-Erschei-

nungen steckt immer ein zur Handlung antreibender Affekt (KSA12, § 1[61]; WZM: 446).

Dieses eigentlich antreibende Kraftzentrum der widerstreitenden Triebe und Affekte

des ganzheitlich betrachteten Menschenwesens von der sogenannten Vernunft trennen

zu wollen, hieße nichts anderes, als dem Intellekt sein Fundament entziehen zu wollen

(GM: 362). Denn »das Logische ist der Trieb selber, welcher macht, daß dieWelt logisch, unserem

Urtheilen gemäß verläuft« (KSA11, § 25[333]), und unser neustes Organ, urteilt und han-

delt, gemäß allem Organischen, »wie der Künstler« (KSA11, § 25[333]); es abstrahiert den

unüberschaubaren Anregungsstrom aller Reize und bejaht in dieser künstlerischen Ver-

einfachung derWelt das Dasein desMenschen.Die Kunst als »das große Stimulans zum

Leben« (KSA13, § 11[415]).

Gebt mir Materie, ich will eine Welt daraus bauen! (Kant, in: GT: 218)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Heute könnenwir uns etwas genauer diesen vonNietzsche beschriebenen, ›weiten‹Weg

der mentalen Information vorstellen, anhand des sogenannten »Proto-Selbst« (Mala-

bou 2: 90f.), aus dem alles Bewusstsein entsteht. Dieses Proto-Selbst informiert unser

Bewusstsein zuletzt oder je nach den Umständen eben nicht. Nietzsches Humanismus

offenbart sich allein schon in seinem anschaulichen Begriff des bauenden Geistes.Nicht

nur für den ewig werdenden Bau derWelt (demWeltbild) schöpft der bauende Geist aus

den ›künstlerischen Kräften‹ seiner Fantasie, sondern vor allem für den eigenen Bau sei-

nes Geistes.Und hier stellt sich eben die grundsätzliche Frage, ob es sichwirklich um ei-

nenEigenbauhandelt.Wer hat hier die PlanungundBauleitung?Undhandelt es sich um

einen Künstler oder einenWissenschaftler? Bauen wir einen Freigeist oder einen geset-

zeshörigen Typus? Diese rhetorischen Fragen sind natürlich falsch gestellt, denn nach-

demes im ewigenWerdenweder einen freienWillen nochGesetze geben kann, bleibt als

alleinige Alternative zumKünstler nur der sich selbstverneinendeMensch. Und dies ge-

schieht immer, wenn die Naturwissenschaft dem Künstlerischen des Organischen die

›absolute Naturwahrheit‹ entgegenstellt und dies eben auch in unserem Werden, be-

griffen als ein untrennbarer Bestandteil des ewigen offenen Gesamtprozesses (KSA7, §

19[50]).

Wenn wir also besser fragen: »Was ›will‹ Architektur?«, dürfen wir nicht vom freien

Willen träumen, sondern müssen eben den Zwang des ›bedürftigen Menschen‹ in den

Vordergrund stellen, denn Architektur ohne Zwang ist keine Architektur. Ohne Zwang

heißt ohneBezug zumLeben, ein belangloses Schaffen,bestenfalls nochKunst fürKunst

(»l’art pour l’art« im erwähnten Sinne von Lévi-Strauss).Mit der werdenden Architektur

der Erkennenden steht auch die zukünftige Architektur unseres Gehirns auf dem Spiel!

Der Bau der Welt fällt mit dem noch offenen Bau unseres Geistes zusammen (»das noch

nicht festgestellte Thier« [KSA11, § 25[428]]); selbstverständlich darf man das hohe plasti-

sche Potenzial der Veränderung nichtmit Rückbau,Neubau oder Tabula rasa unter dem

Tisch55 verwechseln; und auch reinen Tisch auf der Oberfläche des Bewusstseins zuma-

chen, »ändert für unser Leben fast nichts«; KSA7, § 19[48]).

Die unbegrenzte Plastizität der menschlichen Bewegungen und Handlungsformen ist

also nur zu verstehen von der ebenso unbegrenzten Fülle von Tatsachen aus, vor die ein

weltoffenesWesen zu stehen kommt, und in denen es nun fähig seinmuß, irgendwelche

auszunützen und einzusetzen. (Gehlen: 42)

SeitGehlenwurdedie von ihmschonangedachte undzudenunendlichenHandlungsbe-

dingungen komplementäre Plastizität desGehirnsweiter untersucht.Wir können unser

plastisches Gedächtnis und damit indirekt auch unserenWillen stark beeinflussen (Ma-

labou 2), aber niemals im Sinne des freienWillens befreien.Der »Phänomenalismus der

innerenWelt« lässt dies nicht zu, und eine solche Zulassung hätte auch keinen Sinn für

das Leben, hätte keinen Bezug, keine Bindung zum Leben, stünde imWiderspruch zum

55 »Daß ein Gedanke Ursache eines Gedankens ist, ist nicht festzustellen. Auf dem Tisch unseres Be-

wußtseins erscheint einHintereinander vonGedanken,wie als ob einGedankedieUrsachedes Fol-

genden sei. Thatsächlich sehen wir den Kampf nicht, der sich unter dem Tische abspielt.« (KSA12,

§ 2[103])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 191

Leben, für seine natürliche kreative Evolution (im Sinne Bergson 2). (Es steht mit dem

Willen wie mit der Architektur: Freie Architektur (?), also eine Architektur ohne Zwän-

ge, ohne Bedingungen, wäre sinnlos, wäre keine Architektur. Es steht mit dem Willen,

wie mit der Philosophie, wie mit der Kreativität: Eine Idee ist immer ›bedingt‹, entsteht

aus einer Notwendigkeit [»il y a idée, quand il y a nécessité«, nannte dies Deleuze]). »Ei-

nen künstlerischen Vorgang ohne Gehirn zu denken ist eine starke Anthropopathie: aber

ebenso steht es mit dem Willen, der Moral usw.« (KSA7, § 19[79]). Aber auch das Ge-

hirn ohne künstlerischen Vorgang zu denken ist ein fatales Vorurteil. Denn »alles, was

uns bewußt wird, ist durch und durch erst zurechtgemacht, vereinfacht, schematisiert,

ausgelegt« (WZM: 332). Man stellte zu lange das Gehirn als abstrakte Maschine dar, ei-

ne vorprogrammierte und schon sehr früh determinierte Kontrollzentrale, mit der man

als Erwachsener zu leben hat. Wie alle anderen fatalen Auswüchse der Wahrheit, ent-

spricht auch diese Form von kognitivemDeterminismus ganz der anerzogenen Faulheit

des westlichen Intellektualismus (dessen »Glaube der Unproduktiven, die nicht eine Welt

schaffenwollen« [WZM: 402]). EineWahrheit für alle, dieHerde folgt demHirten und gro-

ßen Entdecker (allen voran natürlich Platon und der Kirche) auf dem gemeinsamenWeg

zurWahrheit, zu dem einen Glück für alle.

Doch siehe da, das Gehirn ist nicht determiniert, sondern plastisch, und es hat eine

eigene Geschichte, deren Kontext nicht der sich verwirklichende ›Welt-Geist‹ ist! Aber

das hört sich ja geradezu nach Arbeit an! Denn unser Gehirn ist unser Werk, ist unsere

Geschichte. Und es gibt keine Anleitung an sich für das offene Werk (keinen Plan der

Baustelle Gehirn), auch keinen Führer der persönlichen Geschichte (heikelste Aufgabe

der Lehre!). Jeder Einzelne schreibt seine Geschichte, jeder Mensch muss sein Gehirn

fortwährend gestalten, und eben nicht anpassen. Catherine Malabou insistiert in die-

sem Zusammenhang auf den fundamentalen Unterschied von Plastizität und der heute

so weitläufig missbrauchten Flexibilität (Malabou 2: 23), der modernen Anpassungsfä-

higkeit des Menschen, die nur eine subtilere Form des herrschenden Determinismus

darstellt. Die Maschine entsprach der Vernunft des Rationalismus (Descartes), dem

unabhängigen Kopf von demden Sinnen ›ausgelieferten‹ Körper.Mit demnun befreiten

Kopf, mit der vermeintlich gewonnenen Objektivität, meinte man selbstverständlich

auch noch den freien Willen gewonnen zu haben. Es ist das fatale Paradox der west-

lichen Kultur, dass die Illusion des freien Willens zum Determinismus geführt hat

(und zur ›wachsenden Wüste‹, zum Nihilismus beiträgt). Man arbeitet gemeinsam

am Unglück aller. Der unfreie Wille entspricht dem bedingten Kopf, dem absoluten

Zusammengehören von Kopf und Körper, dem ganzen Menschen, der aber damit ›sein‹

spezifisches Werk selbst in die Hand nehmen muss, den Baustellenplan nicht finden

oder entdecken, sondern selbst stetig entwerfen muss. Nochmals: Es gibt mit dem

Humanisten Nietzsche nur den einen Determinismus, zum ewigen Künstler (seines

Gehirns, seines Lebens, seiner Geschichte) verurteilt zu sein. Dies erkannte auch schon

Epikur, der ebenfalls die Möglichkeit der Erkenntnis leugnete (KSA12, § 9[160]). Der

Weg der ›fröhlichen‹Wissenschaft führt uns nun in Epikurs furchtbar fruchtbaren Lust-

Garten des ewigen Mensch-Werdens. Und hier gibt es keinen zeitlosen Bau, sondern

nur die ewig offene Baustelle, mit der über alles zu stellenden Veränderung.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Nietzsches Architektur der Erkennenden

»Zeitlos« abzuweisen. In einem bestimmten Augenblick der Kraft ist die absolute Be-

dingtheit einer neuen Verteilung aller ihrer Kräfte gegeben: sie kann nicht stillstehn.

»Veränderung« gehört insWesen hinein, also auch die Zeitlichkeit: womit aber nur die

Notwendigkeit der Veränderung noch einmal begrifflich gesetzt wird. (WZM: 694)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020 - am 14.02.2026, 03:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

