III. Kapitel - Sein und Werden

kenntnis als hochstes Gliick, nicht im Sinne einer hoheren Wahrheit, sondern im Sinne
einer Verstindlichkeit und potenziellen Brauchbarkeit einer konkreten Lebensperspek-
tive.

Zwei Jahrtausende anerzogenen Wunschdenkens (»Glaube an die Wahrheit des Trau-
mes« [WZM: 342]) verinnerlichten die kognitive Selbsttiuschung und lieRen der »Dreh-
scheibe« Nietzsche keine Moglichkeit (Habermas 1:104), eine seriése Gotzen-Dimme-
rung (der Wahrheit) einzuleiten. Die Verfithrung einer soliden, d.h. theoretisch-wissen-
schaftlichen Basis fiir unsere Disziplin war zu grof3. Trotz intuitiver Faszination fiir seine
Schriften (z.B. das Rithmen Zarathustra als >literarischen« Klassiker) blieb Nietzsche in
seinem Hauptgedanken unerhért und auch heute haben wir den Mythos der Wahrheit
noch immer nicht vollstindig tiberwunden. Seit der kritischen Rezeption der Moderne
des20.Jh. witrde selbstverstindlich kein Architekt mehr wagen, wie beispielsweise noch
Le Corbusier (Le Corbusier 4: 33) von einer im evolutionsgeschichtlichen Sinne »idealen,
d.h. mathematisch determinierten wahren Form zu reden, gleichbedeutend mit der ul-
timativen Begegnung des Schonen und des Wahren (Choay 2: 37), aber von einer unwah-
ren, von der »Unwahrheit als Lebensbedingung«, noch weniger. Nietzsche irrte sich ein-
deutig, als er 1886 meinte, Jenseits von Gut und Bise konne vielleicht schon im Jahre 2000
gelesen werden (vgl. Nietzsches Brief an Malwida von Meysenbug vom 24. September
1886).

Dieser architekturtheoretische Sachverhalt fithrte zu beinah schizophrenen Werken,
d.h. zu Texten, die im totalen Widerspruch zum Gebauten stehen, am offensichtlichsten
bei Le Corbusier (Le Corbusier 5:173), der mit seinem gebauten Werk voll und ganz in die
Fufdstapfen des vorsokratischen Phidias trat, doch theoretisch seine lebensnahen »ma-
chines & émouvoir« der fiir das Leben vollig belanglosen Wahrheitsfindung verschrieb.
Im Stéidtebau iibernimmt er von Platon die Idee des Schénen an sich, einer universalen
Perfektion, die durch einen die Wahrheit respektierenden, objektiven, d.h. rein sachlich
gesteuerten, geschichtlich schon bestimmten Prozess erreicht werden kann. Auch bei
ihm richtete Hegels Historizismus noch grofRen Schaden an.

Dasscheintimmerdie den Griechen auf der Lippe schwebende letzte Losung oder Aus-
kunft gewesen zu sein. Der Anaxagorische Geist ist ein Kiinstler, und zwar das gewal-
tigste Genie der Mechanik und Baukunst, mit den einfachsten Mitteln die grofRartigs-
ten Formen und Bahnen und gleichsam eine bewegliche Architektur schaffend, aber
immerhin aus jener irrationalen Willkiir, die in der Tiefe des Kiinstlers liegt. Es ist als
ob Anaxagoras auf Phidias deutete und Angesichts des ungeheuren Kiinstlerwerks, des
Kosmos, ebenso wie vor dem Parthenon uns zuriefe: das Werden ist kein moralisches,
sondern ein kiinstlerisches Phanomen. (PHG, §19)

16. Eine Reise ins Gehirn

Das philosophische Denken ist mitten in allem wissenschaftlichen Denken zu spiiren:
selbst bei der Conjektur. Es springt voraus auf leichten Stiitzen: schwerfallig keucht der
Verstand hinter drein und sucht bessere Stiitzen, nachdem ihm das lockende Zauber-
bild erschienen ist. Ein unendlich rasches Durchfliegen grofRer Raume! Ist es nur die
grofRere Schnelligkeit? Nein. Es ist Fliigelschlag der Phantasie, d.h. ein Weiterspringen

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T

179


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Nietzsches Architektur der Erkennenden

von Moglichkeit zu Méglichkeit, die einstweilen als Sicherheiten genommen werden.
Hier und da von Méglichkeit zu einer Sicherheit und wieder zu einer Moglichkeit. —
Was ist aber eine solche »Mdéglichkeit«? Ein Einfall z.B. »es kdnnte vielleicht«. Aber wie
kommt der Einfall? Mitunter zufallig dufRerlich: ein Vergleichen, das Entdecken irgend
einer Analogie findet statt. Nun tritt eine Erweiterung ein. Die Phantasie besteht im
schnellen Ahnlichkeitenschauen. Die Reflexion mifkt nachher Begriff an Begriff und priift.
Die Ahnlichkeit soll ersetzt werden durch Causalitit. Ist denn nun »wissenschaftliches«
Denken und »philosophisches« nur durch die Dosis verschieden? Oder vielleicht durch
die Gebiete? (KSA7, § 19[75])

Nietzsche spielt im ersten Teil dieses Zitates auf den springenden Thales an (PHG, § 3),
dessen rasch durchflogene Zeitriume nur langsam von der (antiken) Wissenschaft ein-
geholt wurden. Aber Nietzsche wird heute selbst zum Beispiel von dem, was er schon im
Jahre 1872 anschaulich beschrieb. Sein philosophisches Denken iiber das Denken sprang
weit voraus, wihrend die kognitiven Wissenschaften nur schwerfillig seinem lockenden
Zauberbild hinterdreinkeuchen. Wir werden dazu noch die >besseren Stiitzen< aus dem
21. Jh. von Allan Snyder (Universitit Sydney) skizzieren. Konnte aber die Wissenschaft
dennoch das verfiihrerische Ziel verfehlen oder gar einen anderen Treffer landen? Auch
diese Frage muss mit Nietzsche natiirlich verneint werden, denn dies hief3e ja, dass es
eine aparte Philosophie gibe, also getrennt von der Wissenschaft, dass sozusagen hier
wie dort nicht gleich gedacht werden wiirde (KSA7, § 19[76]). Aber das Denken ist nun
einmal grundsitzlich mit der Beziehung von Sein und Werden zu kliren. Und wie wir
sehen werden, gibt es auf dieser héchsten Ebene, dort, wo alles zusammenfliefdt (KSA7,
$ 19[76]), eben nur sein< Denken. Was dieses Denken ist, haben wir ja schon ausfiihr-
lich dargelegt: ein »Bilderdenkenc, und »es ist jedenfalls etwas Kiinstlerisches« (KSA7, §
19[78]). In diesem »Bilderleben [...] ist zwiefach eine kiinstlerische Kraft da, die bilderer-
zeugende und die auswihlende« (KSA7, §§ 19[771(79]). Es gibt also keinen Antagonismus
zwischen dem wissenschaftlichen Denken und der Kunst, denn alles Denken (in allen
Disziplinen der Kultur) griindet auf einem gemeinsamen Fundament: der menschlichen
Fantasie (KSA7, §$19[771[78]). (Auch im Freilegen bzw. Erstellen dieser Grundlage sprang
Nietzsche weit den spiteren Vertiefungen von Paldgyi und Gehlen voraus.)

Die Fantasie ist die konstitutive kognitive Dimension der Menschwerdung! Sie stellt
geradezu die einzige Mdglichkeit zum Uberleben dar! Die Natur entwickelte im Zuge
unserer unzihligen Mingel (Gehlen) dieses unschitzbare geistige Vermégen. Es han-
delt sich natiirlich nicht um einen Ausgleich oder die Kompensation von Entwicklungs-
fehler, sondern eben gerade um die effizienteste Kombination zu den nachhaltigen Ent-
wicklungschancen des Menschen unter allen Tieren. In ihr griindet die Erhabenheit der
Kunst, sie ist die treibende Kraft der lebensbedingenden »Bilder des Bildners« (FW: 199).

Wie alt ist nun diese aus unserem fundamentalen Kunsttrieb hervorgegangene
Kunst? Relativ jung, denn erst kiirzlich und sehr langsam mutierte der 300 000 Jahre
alte Homo sapiens zum Homo Artifex, d.h. vor ca. 30 000 bis 40 000 Jahren, gegen
Abschluss seiner kognitiven Revolution (-70 000 bis -30 000). Und das erste steinzeitli-
che Kunstzentrum (N. Conard) errichtete er auf der Schwibischen Alb, mit berithmten
Kunstwerken wie dem (momentan noch) idltesten Musikinstrument der Welt, einer
40 000-jihrigen Schwanenknochenflote aus dem GeifRenklosterle, der Venus vom Hoh-

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

len Fels oder dem noch berithmteren Léwenmenschen aus der Hohle von Hohlenstein-
Stadel.

Aber was hier Kunstvermdgen genannt wird, hat selbstverstindlich nichts mit dem
heutigen (immer schon wertenden) Verstindnis der Kunst zu tun, sondern versteht die-
ses kognitive Vermdgen lediglich als die aus guten Griinden fatale Eigenschaft unseres
Gehirns, eine vorgestellte Realitit zu konstruieren, also mithilfe entwickelter smind sets«
ein Bild als eine vereinfachte Komposition der Umwelt entstehen zu lassen (Snyder, in:
Hoéfer, Minuten: 00.16, 00.25, 00.39), die der jeweiligen Lebenssituation angepasst ist
und eben notwendigerweise niemals das Ziel hat, ein reales, getreues Abbild der Au-
Renwelt zu rekonstruieren. Kunstwerke sind diese Fiktionen des Uberlebens, auf denen
unsere Eroberung der Welt basiert (war der Neandertaler vielleicht eben kein, oder zu-
mindest noch nicht genug Homo Artifex?). Jedes Kunstwerk >hingt« noch an dieser Es-
senz: Die Welt, die uns etwas angeht, ist die Welt der Fiktionen (JGB, § 34). Wie es schon
Nietzsche sagte, kann eine Kultur oder Zivilisation nur auf Fiktionen griinden (nicht auf
»Wissen« [KSA7, §$ 19[105]]). Und die erste, uns bekannte Fiktion, war der Lowenmensch.

16.1 Denken und Werden

Die Thatsache des »Geistes« als eines Werdens beweist, da® die Welt kein Ziel, keinen
Endzustand hat und des Seins unfahig ist. (KSA11, § 36[15])

Gesetzt, das Denken sei die den Menschen kennzeichnende Eigenschaft schlechthin (in
einer wahrlich idealistischen Sicht), hieRe das nicht, dem Dasein (unserem Leben) die
>konservative« Aufgabe der Pflege (der Erhaltung, des Schutzes) des Denkens zukom-
men zu lassen? Das grundsitzliche Bestreben der Kultur wire somit, an das Denken zu
erinnern. Jenseits jeglicher bildlichen Symbolik wire die Kultur dann wieder ganz of-
fensichtlich eine Art >Denkmalpflege<, ein Mahnmal des Denkens. Kultur hief3e somit
ganz allgemein: Konservierung des Lebens durch ein Pflegen des Denkens. Nun miisste
man diesem eher abstrakten (leeren) Satz noch einen konkreten Inhalt geben. Denn je
nach Inhalt, d.h. je nach unserem Begriff von >denkenc (aber auch jenem von sleben<) auf
der rechten Hohe, also dort, wo alles zusammenkommt (KSA7, § 19[76]), ist der Satz in
sich kohdrent oder widerspriichlich: beispielsweise auf der ontologischen Hohe, wenn
denken und sein dasselbe sind, oder aber im Gegensatz dazu auf der eher sbiologischen
Immanenzebene¢, wo denken und werden bzw. Gedanke und Sein zusammenfallen. Das
Denken stiinde dann im Dienst des Lebens, es wire dann, auf der rechten Hohe Nietz-
sches, (an)erkannter Ausdruck des Willens zur Macht.

Eine im letzteren Sinne verstandene Konservierung des Lebens durch ein Pflegen des
Denkens, konnte sich deshalb durchaus als das Gegenteil unserer, im erweiterten Sinne
gedachten, (konservativen) Pflege oder Erhaltung des Lebens verstehen. Der Konserva-
tismus entspriche dann dem lebensverneinenden Prinzip schlechthin, d.h. entspriche
geradezu der Verhinderung der Konservierung des Lebens, sei es im Namen der Ge-
schichte, der Wahrheit oder irgendeines anderen >An-sichs<. Denn dies hief3e, das be-
dingte Leben durch etwas Unbedingtes (oder das Unbedingte an sich) konservieren zu
wollen, und ist ein Widerspruch in sich. Ahnliches kann eben nur mit Ahnlichem vergli-
chen werden (KSA7, $ 19[179]); leben und denken miissen also einem dhnlichen, einem

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T

181


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Nietzsches Architektur der Erkennenden

biindigen héheren Prinzip unterstehen (dem Willen zur Macht). Nun waren sich die >Al-
tenc natiirlich dieses Denkfehlers nur zu bewusst (d.h. der unlogischen Unbedingtheit
des Bedingten), weshalb eben die dominierenden Denkschulen langsam aber sicher an-
fingen, das Leben aus der Philosophie zu vertreiben. Das (noble) hohe Denken konnte
unmoglich mit dem (elenden) niederen irdischen Leben gleichgesetzt werden. Nicht das
Denken, sondern das Leben wurde nun zum Irrtum erklirt. Hinter unserer vordergriin-
digen falschen Welt trat eine neue hintergriindigere Welt zu Tage, die wahre Hinterwelt.
Letztere hat viele Namen und Masken, die geliufigsten sind Gott, Geschichte und Wahr-
heit. In der Regel sind auch heute noch die meisten Konservatismen unserer Kultur auf
eine dieser hochsten Primissen zuriickzufithren.

Platon definiert die Aufgabe der Philosophie als das Erkennen der ewig giiltigen Prin-
zipien hinter der sich stindig andernden scheinbaren Welt (Platon 3: 226). Die Prinzipien
sind also die absoluten Wahrheiten des Seins. Das Werden entspricht der Verinderung
des urspriinglichen Seins und muss somit, als abdriftende Tendenz vom Ideal, konse-
quent verurteilt werden. Alles Neue, alles Werden, ist fortschreitendes Abdriften vom
Ursprung der Dinge, ist Verrat an der absoluten Autoritit des idealen Seins (und der Ver-
nunft). Wir haben es hier vor allem mit dem Ideal und Ursprung der ungeheuerlichsten
Philosophie des Konservativismus zu tun.

Platon (Platon 3:228) stellt und beantwortet mit universaler Giiltigkeit die, fiir die
westliche Kultur entscheidende und heute nurmehr hohlklingende Frage: »Gibt es etwas,
was der Wissenschaft nihersteht als die Wahrheit?« Kann man gleichzeitig die Wissen-
schaft und die Liige lieben? Der hier eingefithrte Wahnsinn ist nicht nur der Glaube an
die Wahrheitsfindung, sondern die vom spiteren Christentum 2000 Jahre lang bestitig-
te exklusive Stellung der Wahrheit (der Hinterwelt, Gottes...) iiber dem Leben (GD: 181).
Wissenschaft, und damit als deren Ursprung vornehmlich die Philosophie, hat also nicht
primir die Aufgabe, ein fruchtbares Leben zu ermdglichen, sondern, extrem zusammen-
gedrungen gesagt, die Verwirrung durch diesen das Leben dominierenden und vernei-
nenden Wahnsinn der Wahrheit so weit zu treiben, dass es ganze Generationen nicht
mehr vermogen, selbst vor so grotesken Teleologien wie Hegels Weltgeistmanifestatio-
nen zuriickzuschrecken (KSA13, § 18[14]). Erkliren wie noch bei Thales mit seiner Meta-
pher des Wassers wird nunmehr mit Wissen verwechselt. Mathematik ist keine Rechen-
kunst mehr, sondern Rechenschaft einer fatalen Abwendung vom ewigen Werden.

Nietzsches Umkehrung des Platonismus heif3t auch, auf erneuerte Weise Platons
Frage nach der Wissenschaft zu stellen. Gibt es wirklich einen fundamentalen Wider-
spruch zwischen Wissenschaft und Liige? Gibt es etwas, was der Wissenschaft niher-
steht als das Leben, als das ewige Werden? Kann es iiberhaupt irgendeine andere Aufga-
be der Philosophie geben, als das Leben auszulegen und anschlieRend beispielsweise mit
der Architektur ein Fragment in diesem ewigen Werden zu organisieren (WZM: 401ff.),
ein allzumenschliches Sein zu konstruieren, eine neue Lebensperspektive aus dem Cha-
os auszuschneiden? Der Glaube an die Wahrheit war nicht nur Verleumdung des Lebens,
sondern hat uns eben schon fast ironischerweise gerade den Weg zur Wissenschaft ver-
sperrt (WZM: 400)! Die frohliche Wissenschaft verbietet uns den Glauben an die Wahr-
heit; sie ist ehrlicher, realistischer und fruchtbarer fiir das Leben. Natiirlich versucht Pla-
ton (Platon 3: 235), die Wahrheit mit dem (irdischen) Gliick zu verbinden (d.h. spitestens
seit Sokrates ist der Weg zur Wahrheit auch der Weg zum Gliick). Und wer kennt nicht

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

die Erleichterung eines geldsten Problems, das >Gliick< einer mathematisch exakten Lo-
sung. Aber sollte man deshalb gleich auf Wahrheit schlief}en? Denn auch hier wird le-
diglich der Effekt einer Erklirung, die nur lebenswichtige Entlastung bedeutet, fiir die
Wahrhaftigkeit der Wahrheit genommen. Das Prinzip oder die Essenz der Dinge ist aber
selbst blof3 die fiir das Leben essenzielle dsthetische Vereinfachung (Gott als die sub-
limste vereinfachende Fiktion), also die »scheinbare Welt noch einmal« (WZM: 386), nur
begrifflich zurechtgemacht, fiir den Menschen verstindlicher und ausschliefilich auf-
grund dieser Illusion fiir manches Herdentier auch begliickender. »Nur aesthetisch giebt
es eine Rechtfertigung der Welt« (KSA12, § 2[110]) (und die Moral gehort eben mit in die
Erscheinungswelt, erklirt Nietzsche). Das Sein ist bei Platon die Essenz der Dinge, das
ewig giiltige hinter allem Schein verborgene Prinzip. Das »Entbergen« dieses Prinzips
(Heidegger 5:27) scheint seither die wunderbare Aufgabe des Denkens zu sein. Das ist
aber nur der noch immer wirkungsvolle Mythos vom gliicklichen weisen Greis, der beim
Auszug aus seiner finsteren Kaverne grinst (Platon 3: 270).

Ganz niichtern kénnte man mit Gehlen betonen, das Denken sei zum Handeln da
(und dazu gehért selbst noch - oder vielleicht ganz besonders — die Kategorie des Triu-
mens). Unser Erkenntnisapparat war niemals auf Wissen ausgerichtet (wie schon oben
erwihnt, war das Problem der Wahrheit schon immer eine lebensphilosophische Thema-
verfehlung). Die kognitive Revolution war ein Boosten des Vorstellungsvermdgens, aber
nicht der Schritt zu einem wahrhaftigeren Einblick in das Wesen der Dinge. Sie regelte
unter anderem die Empfindlichkeit der Instrumente, sie drosselte die Wahrnehmung,
oder genauer gesagt, sie entwickelte effizientere Filter der Wahrnehmungen mit einer
gleichzeitigen Erhohung der Abstraktionskraft bzw. Fihigkeit zur Synthese, die eben das
gezielte Handeln erst ermdglichen. Neben all den personlichen Filtern jedes Gehirns,
gibt es eben die allgemeine Tatsache des Filterns, das >natiirliche« Konzept des ganz kon-
kreten Abstrahierens (auf der angesprochenen, scheinbar abstrakten rechten Héhe, wo
alle Konzepte zusammenkommen, gibt es also die physiologische Ebene der recht kon-
kreten Abstraktion). »Unsere Sinnesorgane sind ja im Grunde eine Art von Instrument.
Wir erkennen, wie nutzlos sie sein wiirden, wenn sie zu empfindlich wiren« (Schrédin-
ger: 50). Schrédingers Darlegungen zur nétigen Unempfindlichkeit, Ungenauigkeit oder
Unschirfe der Wahrnehmung und das feinere Verstindnis der (relativ begrenzten) Rol-
le des Gehirns und des Bewusstseins im weit komplexeren (und vor allem kompletteren)
Erkenntnisapparat des ganzen Menschen waren nachhaltige Vertiefungen zu Nietzsches
wegweisendem Einblick in die moderne Biologie. Letzterer sah eben die Kunstkraft und
die sich gegen das absolute Wissen wendenden Mechanismen schon in der Natur walten;
er sah die unerlissliche »Oberflichlichkeit unseres Intellekts< (KSA7, § 19[49]), seinen per-
manenten Zustand der Illusion, d.h. die in jedem Augenblicke absolute Bedingung der
Kunst, um zu leben.

Wir haben Sinne nur fiir eine Auswahl von Wahrnehmungen — solcher, an denen uns
gelegen sein muf}, um uns zu erhalten. Bewu{Stsein ist so weit da, als BewufStsein niitzlich
ist. (KSA12, § 2[95])

Der Satz ist festzustellen — wir leben nur durch Illusionen — unser Bewufitsein streift
die Oberflache. Vieles ist vor unsern Blicken verborgen. Es ist auch nie zu fiirchten, daf$
der Mensch sich ganz erkennt, daf erinjedem Augenblicke alle die Gesetze der Hebel-

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T

183


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Nietzsches Architektur der Erkennenden

krafte, der Mechanik, alle die Formeln der Baukunst, der Chemie, die zu seinem Leben
nothigsind, durchschaue. Wohl aber ist moglich, daf® durch Schema alles erkannt wer-
de. Das dndert fiir unser Leben fast nichts. Zudem sind es alles nur Formeln fiir absolut
unerkennbare Krafte. (KSA7, § 19[48])

Der Wille zur Macht ist der wegweisende Versuch, die »scheinbare innere Welt« mit der
saufleren< Welt konzeptuell zu vereinen, und das ewige Werden als alleiniges Grund-
phinomen der offenen Prozeduren und Entstehungen von Formen zu behandeln, mit
denen wir niemals auf sogenannte »Thatsachen« stofden werden (KSA13, § 11[113] oder
WZM, § 477).° Fiir unseren ganzheitlich verstandenen Erkenntnisapparat gibt es kei-
ne»unmittelbaren Thatsachen«! Die Zusammengehorigkeit von Gefithlen und Gedanken
im Erkennen dient dem stindigen »Versuch der Gestaltung« eines Auszugs, zur Schaf-
fung einer handlungsfithrenden Vereinfachung der Welt: »[...] das eben ist bewuf3t werden:
ein ganz aktives Zurechtmachen« (KSA11, § 26[114]). Halten wir also fest: Erkennen ist das
spielerisch erfindende Entwickeln eines handlungsorientierten Schemas.”* Und unser
ganzer Erkenntnisapparat ist nunmehr ein duflerst effizienter »Abstraktions- und Sim-
plifikations-Apparat« (KSA11, § 26[61]), der niemals auf Erkenntnis, sondern immer auf
»Bemdchtigung der Dinge« (KSA11, § 26[61]) ausgerichtet ist. Um dann noch die Nachhal-
tigkeit dieser Bemachtigungen zu sichern (das Etablieren eines Gedachtnisses), erfinden
wir, dank unserer blithenden Fantasie, durch Begriffe ein Wesen der Dinge und deren
fassbare Prozesse, beispielsweise mit »Zweck« und »Mittel« (KSA11, § 26[61]); vor allem
gehort unsere wunderbare Erfindung der Logik zu diesem Bemaichtigungsprozess des
Erkennens.

16.2 Uberlebenskunst

Wir haben keine Kategorien, nach denen wir eine wahre und eine scheinbare Welt
scheiden diirften. (WZM: 397)

Wir haben eben gar kein Organ fiir das Erkennen, fiir die »Wahrheit«. (FW, § 354)
Unser Erkenntnifd-Apparat nicht auf »Erkenntnif3« eingerichtet. (KSA11, § 26[127])

Nietzsches Metaphysik der Kunst ist hier wesentlich tiberzeugender und kommt auch
heutigen Ansitzen der interdisziplinir ausgelegten kognitiven Wissenschaften ni-
her. Das Sein ist der von uns konstruierte Schein der Welt und dieser Schein, diese
Ilusion, diese Vereinfachung der Welt (Abstraktion), ist eine >Uberlebensbedingung:
des Menschen. Unser apollinischer Kunsttrieb, d.h. das »entziickte Verharren vor

50 »lch halte die Phinomenalitat auch der inneren Welt fest: alles, was uns bewuf3t wird, ist durch und
durch erst zurechtgemacht, vereinfacht, schematisirt, ausgelegt — der wirkliche Vorgang der in-
neren sWahrnehmungs, die Causalvereinigung zwischen Gedanken, Gefiithlen, Begehrungen, wie
die zwischen Subjekt und Objekt, uns absolut verborgen — und vielleicht eine reine Einbildung.«
(KSA13, § 11[113])

51 »Es ist philosophisch sehr wichtig, die gemeinsame Wurzel von Erkenntnis und Handlung freizule-
gen, denn Weltorientierung und Handlungsfithrung sind die ersten und tragenden menschlichen
Lebensgesetze. Die Unfertigkeit bedeutet Selbsterlebnis des Bewegungskénnens, und dieses be-
deutet: Anreiz zum Weiterausbau der potenziell unendlichen Mannigfaltigkeit.« (Gehlen: 43)

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

einer erdichteten und ertriumten Welt« (KSA12, § 2[110]), geht in der Tat auf den
schonungslosen Uberlebenskampf der Jiger und Sammler zuriick. Die menschliche
Evolutionsgeschichte brachte mit dem Gehirn des Homo sapiens (namentlich in seiner
ultimativen, ca. 40 000 Jahren wihrenden kognitiven Revolution) einen Organismus
zum Vorschein, der es schlieflich vermochte, in Sekundenbruchteilen extrem komplexe
Jagd- und Kampfsituationen auf nur wenige Parameter zu reduzieren, die iiber Leben
und Tod entscheiden (Changeux 2: 72).

In Anbetracht, da Jagen die Hauptbeschaftigung war, viele Jahrtausende: so ist auch
unser wissenschaftlicher Trieb nichts anderes. (KSA9, § 6[370])

Wahrend das Bewusstsein praktisch schlift und nur informiert wird, wenn schon alles
entschieden ist (Hofer I, Minuten: 00.16, 00.25, 00.39, wie dies schon Nietzsche mehr-
fach formulierte [z.B. FW: 253]), spielt sich im Gehirn ein tiber Jahrtausende entwickel-
ter, antrainierter und blitzschnell ablaufender Prozess ab, zu dem die kognitiven Kapazi-
titen des Neandertalers (nach der Hypothese der kognitiven Revolution) offensichtlich
nicht ausreichten. Das, was wir aus furchterregenden Science-Fiction-Filmen kennen,
ist nur ein billiger Abklatsch des erstaunlichen Erfassungs- und Reduktionsvermdgens
unseres menschlichen Gehirns. Man konnte also wenig iibertrieben behaupten, die vor
30 000 Jahren abgeschlossene »Eroberung der Welt« (Harari 1) des Homo sapiens sei auf
sein hoher entwickeltes Kunstvermdégen zuriickzufithren. Und es ist damit auch offen-
sichtlich, dass der Kunsttrieb nichts anderes ist als die (mehr oder weniger ausgefeil-
te) Vernunft selbst. Und es wird durch die Schilderung dieser Lebensbedingung auch
klar, wie sehr der ganze Prozess an das emotional geprigte Lust- und Unlustprinzip ge-
kniipft ist (selbst wenn Lust und Unlust nur »spite und abgeleitete Intellekt-Phinome-
ne« [KSA13, § 11[113]] sind), also niemals auch nur eine Spur von objektivem Denken exis-
tierte (Vernunft und Lust, Changeux 2). (Das »entziickte Verharren« vor dem Tempel des
Phidias oder vor Einsteins Relativititstheorie kam natiirlich erst in spiteren Momenten
der Mufe. Lust und Unlust stehen hier fiir die essenzielle emotionale Dimension der Ver-
nunft. Mit Damasio konnte man die Gefithlswelt als eine Art »Protovernunft« bezeich-
nen.)

Sei es eine letzte Ausrottungsschlacht vor ca. 30 000 Jahren gegen seinen letzten
Weggefihrten, sei es nur die geringere Klimaangepasstheit des Neandertalers, be-
sonders durch seinen héheren geistigen und kérperlichen Energiebedarf und damit
seine hohere Abhingigkeit von einem enormen Fleischverzehr unter den sich in dieser
Periode der Eiszeit weiter verschlimmernden Bedingungen der Umwelt, sei es die sehr
wahrscheinliche Mischung dieser verschiedenen Theorien: Das entscheidende Element
im Uberlebenskampf der letzten sechs Mingelarten der Gattung Homo (die vor 50 000
Jahren noch parallel lebten) war der Durchbruch und Aufstieg zum obersten Glied der
Nahrungskette aller Tiere durch die kognitive Revolution der Spezies Homo sapiens.

Dabei ist es nicht (nur) die Grof3e seines Gehirns, welche die Gattung Homo vom Tier
abhebt, sondern seine hohere Effizienz (praziser gesagt, die hohere Energie-effizienz
der Ionenstréome durch eine >dichtere« Struktur der Nervenfasern unserer Nervenzellen
der Hirnrinde [Max-Planck-Gesellschaft]). Aber auch zwischen den Gehirnen der ver-
schiedenen Menschenarten gab es ganz entscheidende Unterschiede, weshalb der Aus-

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T

185


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Nietzsches Architektur der Erkennenden

gang des Uberlebenskampfes gegen Ende der kognitiven Revolution eben auf die lang-
wierig optimierte biologische Waffe des Homo sapiens zuriickzufithren ist (d.h. auf die
neuste Generation unseres geistigen Entlastungsorganons); und dieser >kognitive Dar-
winismus«lisst sich mittlerweile auf eine exakte biochemische Formel zweier mehr oder
eben weniger effizienten Proteinvarianten der Nervenzellenbildung im Frontallappen
des Neokortex bringen: Arginin (Sapiens) versus Lysin (Neandertaler).”

[..] —ich bin plétzlich mitten in diesem Traum erwacht, aber nur zum Bewuftsein,
dafd ich eben traume und daR ich weitertraiumen muf, um nicht zugrundezugehen:
wie der Nachtwandler weitertraumen muf, um nicht hinabzustiirzen. Was ist mir jetzt
»Schein«! Wahrlich nicht der Gegensatz irgend eines Wesens —was weifd ich von irgend
welchem Wesen auszusagen, als eben nur die Pradikate seines Scheins! (FW: 77)

Das Wachwerden ist also geradezu gefihrlich, der Mensch muss triumen, »um nicht
zugrunde zu gehen«. Kim Peek, alias Rain Man, hat keine (gewdhnlichen) Realititsfil-
ter und kann daher nicht >triumenc« (die Umwelt umschaffen) und nicht autonom le-
ben. Die aktive Traumdeutung wird zur Schliisseldisziplin der neuen Lebensperspekti-
ven (der Philosophie, der Architektur etc., d.h. der Kultur). (Das »aktive Zurechtmachen«
[KSA11, § 26[114]] einer reduzierten Welt, die Deutung und Erstellung der »festen Glo-
cke von Unwissenheit« [WZM: 416], die um uns steht, nimmt Gehlen in seiner »von der
Einbildungskraft gegossenen dichte[n] Glocke« auf [Gehlen: 377].) Deutung versteht sich
als das Hineinlegen eines menschlichen, lebensnahen Sinnes. Die Traumdeutung deutet
damit auch in Richtung einer >wahrhaftigeren< Wissenschaft. Sie ist keine Wahrheitsfin-
dung, sondern suchtletztlich das Wohlbefinden (besser noch das »Wohnen« Heideggers)
des Menschen zu verbessern. Sie trigt zur Bearbeitung des >erkennenden< Schemas bei,
dasals Reprasentation der Welt in unser Bewusstsein tritt. Das Bewusstsein versteht sich
in diesem schopenhauerischen Sinne eher als der zwischen uns und der Welt stehende
Intellekt, und das Schema als Grenze zwischen Erkenntnis und Wahn.> (Was hier fiir ei-
ne perspektivische Erkenntnis der duferen Welt gilt, gilt selbstverstindlich auch fir die
Erkenntnis der inneren und des Bewusstseins bzw. der Konstruktion des eigenen Ichs.
»Dies ist die Erklirung dafiir, warum es biologisch gesehen ganz natiirlich und primir
ist, dafd der Mensch sich selber nicht kennt« [Ortega 2:177].)

Schon der gesamte Intellekt, nur schematisch als Einheit gedacht,* ist in diesem
Sinne nicht nur als eine das Chaos verformende Linse zu verstehen, sondern auch als Fil-
ter zur Erhaltung des Individuums. Seine Hauptkrifte liegen in der Verstellungskunst,

52 Argininund Lysin sind Aminosduren, die in alternativer Verwendung zwei verschiedene Varianten
des Proteins TKTL1 bilden; entdeckt von Anneline Pinson im Team von Wieland B. Huttner, Max-
Planck-Institut fiir molekulare Zellbiologie und Genetik in Dresden, 2022.

53  »Ausdieser ergiebt sich dann ferner, dass die objektive Welt, wie wir sie erkennen, nicht dem We-
sen der Dinge an sich angehort, sondern blosse Erscheinung desselben ist, bedingt durch eben
jene Formen, die a priori im menschlichen Intellekt (d.h. Gehirn) liegen, daher sie auch nichts als
Erscheinungen enthalten kann« (Schopenhauer: 534ff.).

54  »Alles, was als>Einheitcins Bewufltsein tritt, ist bereits ungeheuer complizirt: wir haben nur einen
Anschein von Einheit« (KSA12, § 5[56]).

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

die dem hoheren Menschen das Mittel gibt, den sozialdarwinistischen Kampf der Exis-
tenz nicht mit »Hérnern oder scharfem Raubthier-Gebiss« (GT: 228) fithren zu miissen,
sondern eher mit Tauschung, Schmeichelung, Ligen und Triigen (GT: 228), kurz: mit
dem ganzen Register der sozialen Konventionen, der eitlen Reprisentation und des mas-
kierten Bithnenspiels der gesellschaftlichen Rollenverteilung, so »daf} fast nichts unbe-
greiflicher ist, als wie unter den Menschen ein ehrlicher und reiner Trieb zu Wahrheit
aufkommen konnte« (GT: 228).

Aber man versteht das selbstverstindliche Funktionieren des Gehirns vielleicht bes-
ser im Vergleich mit aufergewdhnlich vorkommenden Defekten. Der typische Autist,
der aufgrund defekter >Filter< seines Gehirns nicht abstrahieren, ausschneiden und se-
lektieren kann, ist auch unfihig, sich im 6ffentlichen Raum zu orientieren und allein (im
Freien) zu leben. Das Gehirn entwirft, d.h. vereinfacht ununterbrochen das Aufen (die
Umwelt), um die Welt auszuhalten, um dem enormen Erscheinungsstrom und -druck
standzuhalten. Der architektonische Raum (und vor allem die Privatsphire) ist die re-
duzierte, zurechtgemachte, geordnete Welt, in der das Gehirn zur Ruhe kommt und die
Welt nicht weiter reduzieren muss.

Schein ist fiir mich das Wirkende und Lebende selber, das so weit in seiner Selbstver-
spottung geht, mich fithlen zu lassen, dafd hier Schein und Irrlicht und Geistertanz und
nichts mehrist,—dafd unterallen diesen Traiumenden auch ich, der»Erkennende«, mei-
nen Tanz tanze, daf der Erkennende ein Mittel ist, den irdischen Tanz in die Linge
zu ziehen, und insofern zu den Festordnern des Daseins gehort, und daf die erhabe-
ne Konsequenz und Verbundenheit aller Erkenntnisse vielleicht das h6chste Mittel ist
und seinwird, die Allgemeinheit der Traumerei und die Allverstiandlichkeitalles dieser
Traumenden untereinander und eben damit die Dauer des Traumes aufrecht zu erhalten.
(FW: 77f)

Der Mensch muss >triumenc (d.h. in der Fiktion bleiben); wach werden hiefe im tiber-
tragenen Sinne, die Filter auszuschalten und in eine andere Welt zu tauchen, auch un-
vorstellbare Verbindungen herzustellen, zwar lebensunfihig, aber damit vielleicht sogar
kurzzeitig >genial« zu werden (es hief3e momentan Rain Man zu werden, wie dies A. Sny-
der tatsichlich in Laborversuchen der Universitit Sydney nicht ohne Erfolg experimen-
tierte; nebenbei erwihnt, stimmt bei gliicklichen Unfillen der Natur wie z.B. dem Genie
Einstein, meist in der Tat die Formel »Less is more«; denn solche Genies haben nicht ein-
fach mehr Hirn, sondern im Prinzip eher weniger, d.h., es fehlt in ihrem defekten Gehirn
z.B. die wichtige Einrichtung oder zumindest komplette Kapazitit der Filter). Buchstib-
lich weitergedacht wird hier das Erkennen zu einem Aufrechterhalten des Traumes und
Architektur (der Erkennenden) zur konkreten Realitit des Traumes (oder Traumas). Die
Stadt wire dann moglich als gemeinsames Delirium (Delirious New York), was eben gera-
de auf den entscheidenden sozialen Aspekt der kognitiven Revolution anspielt, die ent-
stehende grofimafistibliche Kommunikation und Koordination (Ordnung) anhand der
neuen Moglichkeit einer Art Massendelirium als Bedingung der Polis (vgl. Max Webers
schon erwihnte Beschreibung der modernen Stadt [Weber 1: 453£.]).

Die Kunst ist also in dem Sinne iiber die Wissenschaft zu stellen, als dass sie das mit
den kognitiven Wissenschaften skizzierte >sWesen«<des Denkens offensichtlicher, aber vor

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T

187


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Nietzsches Architektur der Erkennenden

allem lebensgerechter herausstellt. Ahnlich der Philosophie ist sie ein gezielteres »Sich-
offenbaren der Werkstitte der Natur« (KSA7, § 19[17]). Nietzsche stellt die Metaphysik
der Kunst iiber die klassische Metaphysik, da sie die scheinheilige Hinterwelt abschafft
und den Schein der Dinge zum Zentrum einer perspektivischen anthropomorphischen
Weltauffassung werden lisst. »Ungeheure Aufgabe und Wiirde der Kunst« (KSA7, § 19[36]),
die Wissenschaft zu bindigen! Nur sie ermdglicht »das Festhalten des Erhabenen« (KSA7,
$ 19[33]), denn fiir die fromme Wissenschaft gibt es keine mafinehmende (oder -geben-
de) Unterscheidung nach Lebenswertem oder -unwertem. Das Maf} fir das Erhabene
kann nicht allein vom Intellekt ausgehen, sondern entwickelt sich aus dem Affekt, dem
Fithlen. Das Gehirn oder hier vereinfacht gesagt: das Bewusstsein steht nicht in direk-
tem Kontakt mit den Dingen einer wahren Welt, es ist »kein Organ der Erkenntnis fir
sie« (WZM: 396), sondern es griindet auf unserer scheinbaren und einzigen Welt der Sin-
ne und Emotionen, es ist ihr letztes Glied. Das spite Bilderschaffen und Denken entwi-
ckelt sich aus dem Fithlen heraus (KSA11, § 25[325]). Aber selbst wenn der Intellekt nur
das letzte Glied eines kohirenten Ganzen darstellt, findet zwischen Kérper und Kopf
ein Sprung statt. Wihrend im Reich der Sinne groflere Quantititsdifferenzen als unter-
schiedliche Qualititen empfunden werden, wird im Reich der Vernunftlediglich gezihle,
gewogen, gemessen und ausgelesen. Es findet eine unsinnige »Reduktion aller Qualiti-
ten auf Quantititen« (WZM, §$ 563—565) statt. Und analog dazu wird auch riicckwirkend
das rein quantitative, reduktive Feststellen der Vernunft wiederum rein qualitativemp-
funden, d.h. die andere Dosis wird mit dem Sprung ins Reich der Sinne als andere Qua-
litit verwertet. Es ist einer der vielen Griinde unseres Nicht-erkennen-Kénnens einer
wahren Welt, unseres beabsichtigten Schaffens einer perspektivischen Wahrheit. Es ist
ein spiralférmiger Prozess aus Fithlen und Denken, der niemals die Wahrheit der klas-
sischen Metaphysik (und frommen Wissenschaft) auch nur zum Thema hatte. Es ist der
Hinweis des Lebens selber als ein »Gegensatz zur sWahrheit« (KSA11, $25[101]) und als der
Griindung des Lebens auf den »Illusionen der Kunst« (KSA7, § 19[51]).

A. Das Bewu{fStsein spat, kiimmerlich entwickelt, zu dufieren Zwecken, den grébsten
Irrthiimern ausgesetzt, sogar essentiel| etwas Filschendes, Vergréberndes, Zusammen-
fassendes. B. dagegen das Phanomen der sinnlichen Welt hundert Male vielfacher, fei-
ner und genauer zu beobachten. Die 4uRere Phanomenologie giebt uns den bei wei-
tem reichsten Stoff und erlaubt die groRRere Strenge der Beobachtung; wahrend die
inneren Phanomene schlecht zu fassen sind und dem Irrthum verwandter (die inne-
ren Prozesse sind essentiell Irrthum-erzeugend, weil Leben nur moglich ist unter der
Fiihrung solcher verengender perspektive-schaffender Kréfte). (KSA12, § 7[9])

Je nach Denkschule erhebt das Bild selbst in unseren modernen Weltbildern sporadisch
noch einen iibertriebenen Anspruch auf Welt (Wahrheit). Wieder tendiert die Metapher
der Wahrheit zur Wahrheit selbst. Wir scheinbar aufgeklirten Realisten bleiben damit
reine Platoniker (Idealisten). Man versteht, man akzeptiert und man will noch nicht das
Bild des Bildners. Man muss die Illusion noch wollen, das ist der >amor fatic zum Leben
(der Asthetiker und Metaphysiker der Kunst). Die kognitive Revolution fand nicht zur
Wahrheits-Findung statt, sondern zu ihrer Schaffung, zur Konstruktion eines scheinba-

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

ren Ichs in der Sphire einer kollektiven Illusion (also zur Konzeption der »wahren Welt«
als die »scheinbare Welt noch einmal« [WZM: 386]).

Auch das abstrakteste Kopfwerk der Menschheit, die Mathematik, wird seltsamer-
weise vom frommen Wissenschaftler immer wieder mit der konkreten Welt >verwech-
selt¢; die Hinterwelt stellt sich somit wieder vor die Welt und substituiert sieletztlich. Das
Ideal wird Realitit, die Idee Platons zum scheinbar immanenten Sein. Man verwechselt
die allzumenschliche Erklirung (das geschaffene Sein) mit dem ewigen Werden. Man
geht noch weiter und versteht die emblematische Abstraktionskunst des Homo sapiens
alsbestechendes Gegenteil der Kunst. Fast sieht man schon im scheinbar fundamentalen
Gegensatz von Kiinstler und Mathematiker zwei grundverschiedene Spezimen des Ho-
mo sapiens. Erst wenn man an das enorme Abstraktions- und damit Illusionsvermogen
des Homo sapiens im konkreten Uberlebenskampf erinnert, wird es wieder offensicht-
lich, wie eng der Philosoph, der Mathematiker, der Priester und Kiinstler im Schaffen un-
serer menschlichen Kultur beieinanderstehen, dass sie am selben >Kampf« teilnehmen,
nur mitanderen Mitteln (das scheinbar Gegenteilige ist mit Nietzsche nur eine Frage des
Grades, der Intensitit).

16.3 Die ewige Baustelle

Uber das Gedichtnis muft man umlernen: es ist die Menge aller Erlebnisse alles orga-
nischen Lebens, lebendig, sich ordnend, gegenseitig formend, ringend mit einander,
vereinfachend, zusammendrangend und in viele Einheiten verwandelnd. Es mufR ei-
nen inneren Prozef$ geben, der sich verhalt wie die Begriffsbildungen aus vielen Einzel-
fallen: das Herausheben und immer neu Unterstreichen des Grundschemas und Weg-
lassen der Neben-Ziige. (KSA11, § 26[94])

Unser Bewusstsein ist nur ein relativ bescheidener Auszug aus einem uniiberschaubaren
Prozess, ein letztes >Glied einer Kette, ein Abschluss«. In dieser sich stindig verschie-
benden Macht-Feststellungslage gibt es weder den freien Willen noch eine Gedanken-
logik mit klar definierbaren Griinden (Ursachen) und Folgen (Wirkungen), oder besser
gesagt, es gibt sie eben nur in unserem Bewusstsein, als zurechtgemachtes, sprunghat-
tes Nachvollziehen. Denn unter dieser abschliefienden Gedankenlogik der End-Erschei-
nungen steckt immer ein zur Handlung antreibender Affekt (KSA12, § 1[61]; WZM: 446).
Dieses eigentlich antreibende Kraftzentrum der widerstreitenden Triebe und Affekte
des ganzheitlich betrachteten Menschenwesens von der sogenannten Vernunft trennen
zu wollen, hiefSe nichts anderes, als dem Intellekt sein Fundament entziehen zu wollen
(GM: 362). Denn »das Logische ist der Trieb selber, welcher macht, daf$ die Welt logisch, unserem
Urtheilen gemdf3 verliufi« (KSA11, § 25[333]), und unser neustes Organ, urteilt und han-
delt, gemiR allem Organischen, »wie der Kiinstler« (KSA11, § 25[333]); es abstrahiert den
uniiberschaubaren Anregungsstrom aller Reize und bejaht in dieser kiinstlerischen Ver-
einfachung der Welt das Dasein des Menschen. Die Kunst als »das grofRe Stimulans zum
Leben« (KSA13, § 11[415]).

Gebt mir Materie, ich will eine Welt daraus bauen! (Kant, in: GT: 218)

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T

189


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Heute kdnnen wir uns etwas genauer diesen von Nietzsche beschriebenen, >weiten< Weg
der mentalen Information vorstellen, anhand des sogenannten »Proto-Selbst« (Mala-
bou 2:90f.), aus dem alles Bewusstsein entsteht. Dieses Proto-Selbst informiert unser
Bewusstsein zuletzt oder je nach den Umstinden eben nicht. Nietzsches Humanismus
offenbart sich allein schon in seinem anschaulichen Begriff des bauenden Geistes. Nicht
nur fir den ewig werdenden Bau der Welt (dem Weltbild) schopft der bauende Geist aus
den>kiinstlerischen Kriften< seiner Fantasie, sondern vor allem fiir den eigenen Bau sei-
nes Geistes. Und hier stellt sich eben die grundsitzliche Frage, ob es sich wirklich um ei-
nen Eigenbau handelt. Wer hat hier die Planung und Bauleitung? Und handelt es sich um
einen Kiinstler oder einen Wissenschaftler? Bauen wir einen Freigeist oder einen geset-
zeshorigen Typus? Diese rhetorischen Fragen sind natiirlich falsch gestellt, denn nach-
dem esim ewigen Werden weder einen freien Willen noch Gesetze geben kann, bleibt als
alleinige Alternative zum Kiinstler nur der sich selbstverneinende Mensch. Und dies ge-
schieht immer, wenn die Naturwissenschaft dem Kinstlerischen des Organischen die
sabsolute Naturwahrheit< entgegenstellt und dies eben auch in unserem Werden, be-
griffen als ein untrennbarer Bestandteil des ewigen offenen Gesamtprozesses (KSA7, §
19[50]).

Wenn wir also besser fragen: »Was >will< Architektur?«, diirfen wir nicht vom freien
Willen triumen, sondern miissen eben den Zwang des >bediirftigen Menschen« in den
Vordergrund stellen, denn Architektur ohne Zwang ist keine Architektur. Ohne Zwang
heifdt ohne Bezug zum Leben, ein belangloses Schaffen, bestenfalls noch Kunst fiir Kunst
(»l'art pour l'art« im erwihnten Sinne von Lévi-Strauss). Mit der werdenden Architektur
der Erkennenden steht auch die zukiinftige Architektur unseres Gehirns auf dem Spiel!
Der Bau der Welt fillt mit dem noch offenen Bau unseres Geistes zusammen (»das noch
nicht festgestellte Thier« [KSA11, § 25[428]]); selbstverstindlich darf man das hohe plasti-
sche Potenzial der Verinderung nicht mit Riickbau, Neubau oder Tabula rasa unter dem
Tisch®® verwechseln; und auch reinen Tisch auf der Oberfliche des Bewusstseins zu ma-
chen, »indert fiir unser Leben fast nichts«; KSA7, § 19[48]).

Die unbegrenzte Plastizitit der menschlichen Bewegungen und Handlungsformen ist
also nurzuverstehen von derebenso unbegrenzten Fiille von Tatsachen aus, vor die ein
weltoffenes Wesen zu stehen kommt, und in denen es nun fahig sein muf3, irgendwelche
auszuniitzen und einzusetzen. (Gehlen: 42)

Seit Gehlen wurde die von ihm schon angedachte und zu den unendlichen Handlungsbe-
dingungen komplementire Plastizitit des Gehirns weiter untersucht. Wir kdnnen unser
plastisches Gedichtnis und damit indirekt auch unseren Willen stark beeinflussen (Ma-
labou 2), aber niemals im Sinne des freien Willens befreien. Der »Phinomenalismus der
inneren Welt« lisst dies nicht zu, und eine solche Zulassung hitte auch keinen Sinn fir
das Leben, hitte keinen Bezug, keine Bindung zum Leben, stiinde im Widerspruch zum

55  »Dafd ein Gedanke Ursache eines Gedankens ist, ist nicht festzustellen. Auf dem Tisch unseres Be-
wuBltseins erscheint ein Hintereinander von Gedanken, wie als ob ein Gedanke die Ursache des Fol-
genden sei. Thatsichlich sehen wir den Kampf nicht, der sich unter dem Tische abspielt.« (KSA12,
§2[103])

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Leben, fir seine natiirliche kreative Evolution (im Sinne Bergson 2). (Es steht mit dem
Willen wie mit der Architektur: Freie Architektur (?), also eine Architektur ohne Zwin-
ge, ohne Bedingungen, wire sinnlos, wire keine Architektur. Es steht mit dem Willen,
wie mit der Philosophie, wie mit der Kreativitit: Eine Idee ist immer >bedingt«, entsteht
aus einer Notwendigkeit [»il y a idée, quand il y a nécessité«, nannte dies Deleuze]). »Ei-
nen kiinstlerischen Vorgang ohne Gehirn zu denken ist eine starke Anthropopathie: aber
ebenso steht es mit dem Willen, der Moral usw.« (KSA7, § 19[79]). Aber auch das Ge-
hirn ohne kiinstlerischen Vorgang zu denken ist ein fatales Vorurteil. Denn »alles, was
uns bewuf3t wird, ist durch und durch erst zurechtgemacht, vereinfacht, schematisiert,
ausgelegt« (WZM: 332). Man stellte zu lange das Gehirn als abstrakte Maschine dar, ei-
ne vorprogrammierte und schon sehr frith determinierte Kontrollzentrale, mit der man
als Erwachsener zu leben hat. Wie alle anderen fatalen Auswiichse der Wahrheit, ent-
spricht auch diese Form von kognitivem Determinismus ganz der anerzogenen Faulheit
des westlichen Intellektualismus (dessen »Glaube der Unproduktiven, die nicht eine Welt
schaffen wollen« [WZM: 402]). Eine Wahrheit fiir alle, die Herde folgt dem Hirten und gro-
Ren Entdecker (allen voran natiirlich Platon und der Kirche) auf dem gemeinsamen Weg
zur Wahrheit, zu dem einen Gliick fiir alle.

Doch siehe da, das Gehirn ist nicht determiniert, sondern plastisch, und es hat eine
eigene Geschichte, deren Kontext nicht der sich verwirklichende >Welt-Geist« ist! Aber
das hort sich ja geradezu nach Arbeit an! Denn unser Gehirn ist unser Werk, ist unsere
Geschichte. Und es gibt keine Anleitung an sich fiir das offene Werk (keinen Plan der
Baustelle Gehirn), auch keinen Fithrer der personlichen Geschichte (heikelste Aufgabe
der Lehre!). Jeder Einzelne schreibt seine Geschichte, jeder Mensch muss sein Gehirn
fortwihrend gestalten, und eben nicht anpassen. Catherine Malabou insistiert in die-
sem Zusammenhang auf den fundamentalen Unterschied von Plastizitit und der heute
so weitldufig missbrauchten Flexibilitit (Malabou 2: 23), der modernen Anpassungsfi-
higkeit des Menschen, die nur eine subtilere Form des herrschenden Determinismus
darstellt. Die Maschine entsprach der Vernunft des Rationalismus (Descartes), dem
unabhingigen Kopfvon dem den Sinnen >ausgelieferten< Kérper. Mit dem nun befreiten
Kopf, mit der vermeintlich gewonnenen Objektivitit, meinte man selbstverstindlich
auch noch den freien Willen gewonnen zu haben. Es ist das fatale Paradox der west-
lichen Kultur, dass die Ilusion des freien Willens zum Determinismus gefithrt hat
(und zur >wachsenden Wiistes, zum Nihilismus beitragt). Man arbeitet gemeinsam
am Ungliick aller. Der unfreie Wille entspricht dem bedingten Kopf, dem absoluten
Zusammengeho6ren von Kopf und Kérper, dem ganzen Menschen, der aber damit >sein«
spezifisches Werk selbst in die Hand nehmen muss, den Baustellenplan nicht finden
oder entdecken, sondern selbst stetig entwerfen muss. Nochmals: Es gibt mit dem
Humanisten Nietzsche nur den einen Determinismus, zum ewigen Kiinstler (seines
Gehirns, seines Lebens, seiner Geschichte) verurteilt zu sein. Dies erkannte auch schon
Epikur, der ebenfalls die Moglichkeit der Erkenntnis leugnete (KSA12, § 9[160]). Der
Weg der >frohlichen« Wissenschaft fithrt uns nun in Epikurs furchtbar fruchtbaren Lust-
Garten des ewigen Mensch-Werdens. Und hier gibt es keinen zeitlosen Bau, sondern
nur die ewig offene Baustelle, mit der iiber alles zu stellenden Verinderung.

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T

191


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 Nietzsches Architektur der Erkennenden

»Zeitlos« abzuweisen. In einem bestimmten Augenblick der Kraft ist die absolute Be-
dingtheit einer neuen Verteilung aller ihrer Krafte gegeben: sie kann nicht stillstehn.
»Veranderung« gehortins Wesen hinein, also auch die Zeitlichkeit: womit aber nur die
Notwendigkeit der Veranderung noch einmal begrifflich gesetzt wird. (WZM: 694)

14.02.2026, 03:38:31. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.14361/9783839470725-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

