Konfliktlinien asymmetrischer Machtverhaltnisse:
eine Vorbemerkung zu den Kapiteln 7 bis 9

Die im Kapitel zuvor behandelten konfligierenden Handlungslegitimationen ste-
hen im Kontext asymmetrischer Machtverhiltnisse, innerhalb derer diese Normen
geltend gemacht werden. Sie dienen dazu, sich gegen diese Machtverhaltnisse auf-
zulehnen oder sie zu rechtfertigen. Antigone befindet sich dabei gegeniiber Kreon
injeder Hinsicht in einer machtpolitisch schwicheren Position; dies ist, neben dem
thematischen Element des Konflikts um die Toten, ein struktureller Aspekt, der das
Stiick kennzeichnet und in seinen Adaptionen wiedererkennbar macht. Uber die
Machtasymmetrie kann auch nicht hinwegtiuschen, so dass die Normen, auf die sie
sich beruft, meist als hoherrangiger angesehen werden als jene, auf die sich Kreon
stiitzt, dass sie also zumindest ethisch-moralisch im Vorteil zu sein scheint. Die
Machtverhiltnisse sind im weitesten Sinne politisch und fichern sich entlang un-
terschiedlicher sozialer Leitbegriffe auf. So betreffen sie Vorstellungen von Familie,
Geschlecht und Sexualitit (Kapitel 7), Praktiken der Zugehorigkeit, etwa Inklu-
sions- und Exklusionsvorginge (Kapitel 8) und nicht zuletzt die offensichtliche
Machtasymmetrie der Herrschaftsstrukturen (Kapitel 9). Auf all diesen Gebieten
greift die moderne Rezeption auf die sophokleische Antigone zuriick, um Fragen
der Machtverhiltnisse in der modernen Demokratie zu thematisieren. Entlang der
Konfliktlinie von Familie und Geschlecht wird austariert, welche Vorverstindnis-
se und Normen zur Geltung kommen und herausgefordert werden. Entlang der
Konlfliktlinie von Zugehérigkeit wird verhandelt, wer iiberhaupt als handelndes
Subjekt in Betracht kommt und wer von vornherein vom Bereich des Handelns
ausgeschlossen ist. Und entlang der Konfliktlinie von politischer Herrschaft wird
diskutiert, wie und von wem politisch organisierte Macht ausgeiibt darf und kann.

Fir die heutige Rezeption verkomplizieren sich die Machtverhiltnisse sobald
die angeprangerte Willkiirherrschaft Kreons bei Sophokles ersetzt wird durch de-
mobkratisch legitimierte Herrschaft, die Herrschaft also der mit der Zustimmung
von Mehrheiten zustande gekommenen Gesetze. Die in der Demokratie etablierten
Machtverhiltnisse prigen sehr viel subtiler das Handeln und das Selbstverstindnis
der Menschen. Hier geht es nicht nur um den Mehrheitswillen gegen Minderheiten,
sondern um Identitdt, Subjektstellung sowie Status und die Suggestion ihrer jewei-

am 14.02.2028, 06:38:3:


https://doi.org/10.14361/9783839464397-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Antigone und die Arbeit am Konflikt

ligen >Normalitit«im Kontext gesellschaftlicher Strukturen und Vorstellungen. Der
Widerstand hiergegen dreht sich dann nicht mehr nur um die Legitimation des ei-
genen Handelns, sondern um das Verstindnis der Machtverhiltnisse selbst. Die Fi-
gur der Antigone eignet sich ebenso wie die des Polyneikes (wie im Kapitel 5 gezeigt)
zur Verkorperung fir marginalisierte Personengruppen in sehr unterschiedlichen
Kontexten. In Demokratien sind das soziale oder ethnische Minderheiten, die dis-
kursiv oder materiell nicht ohne weiteres den im Demokratieverstindnis eigentlich
garantierten gleichen Zugang zu demokratischer Partizipation wahrnehmen kon-
nen oder die davon gar aktiv ausgeschlossen sind.

Hier wird auch deshalb iibergreifend von »asymmetrischen Machtverhiltnis-
sen« gesprochen, weil es ermdglicht, sich von Hegels Gegeniiberstellung von Fami-
lie und Staat zu losen, auf dessen bis heute weiterhin prigende Deutung verschie-
dentlich hingewiesen wurde. Denn Machtverhiltnisse erweisen sich als wesentlich
komplexer als es diese eingdngige Dualitit von Familie und Staat zu erfassen ver-
mag. Einen Hinweis zur Uberwindung dieses prima facie biniren Verhiltnisses von
Familie und Staat gibt Hegel selbst, der beides, Familie wie Staat als »soziale Mich-
te« bezeichnet." Hegel meint damit, dass sie jeweils unterschiedliche Bereiche der
Sittlichkeit betreffen, in seinem Verstindnis also auf die unterschiedlichen mora-
lischen Beziehungen und Bindungen zwischen den Menschen bezogen sind. Hegel
selbst hat die sozialen Michte von Familie und Staat dann in seiner Rechtsphilosophie
um die »birgerliche Gesellschaft« erweitert, ist also nicht bei dem zur Erorterung
der sophokleischen Antigone zur Anwendung kommenden biniren Deutungssche-
ma stehen geblieben. »Soziale Michte« umfasst demnach mehr als nur Familie und
Staat.

Ein solches erweitertes Machtverstindnis inspiriert die folgenden Darlegungen
der Arbeit am Antigonistischen Konflikt im Lichte der modernen Deutungen der An-
tigone. Weit iiber Hegel hinaus denken wir heute in Beziigen, die unterschiedlichs-
te Varianten der »Familie« umfassen, von der heteronormativen Kleinfamilie bis
zu transgenerationalen, queeren oder gewihlten Verwandtschaftsstrukturen, die
nicht mehr definiert werden tiber sexuelle Praktiken der Reproduktion. Dariiber
hinaus kommen soziale Michte selbstverstindlich in allen Bereichen menschlicher
Bindung vor, seien es ethnische oder religiose Gemeinschaften, in den Assoziatio-
nen der Zivilgesellschaft oder gar den diskursiven Beziigen auf die »Menschheitc,
fiir deren Ideal die Antigone lange Zeit als herausragende Reprisentantin galt (je-
denfalls bis Teile der heutigen Rezeption dies in Frage gestellt haben, wie wir vor al-
lem am Beispiel von Tina Chanter noch sehen werden). Der Antigonistische Konflikt
thematisiert nicht nur diese sozialen Michte, sondern erlaubt es auch ihre komplexe

1 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phinomenologie des Geistes (= Werk-Ausgabe, Band 3), 2.
Auflage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 349.

am 14.02.2028, 06:38:3!


https://doi.org/10.14361/9783839464397-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktlinien asymmetrischer Machtverhaltnisse: eine Vorbemerkung zu den Kapiteln 7 bis 9

Verwobenbheit, aber auch ihre eigenstindige Identifizierbarkeit sowie zeitgendssi-
sche theoretische und literarische Ansitze der kritischen Verarbeitung herauszu-
stellen.

Bei aller Adaptionsfihigkeit der sophokleischen Antigone scheint dabei gerade
im Bereich der Machtverhiltnisse die Kluft zwischen antiker und moderner Gesell-
schaft zunichst am deutlichsten spiirbar zu sein. In Antigones Ringen mit Kreon
treten alle Einseitigkeiten der antiken Machtasymmetrien zum Vorschein, zumal
unter den Bedingungen einer Monarchie: Als Teil der Familie verweigert Antigo-
ne sich dem Vorranganspruch der Polis, als Frau sind ihr jene politischen Partizi-
pationsmoglichkeiten verwehrt, welche den (minnlichen) Biirgern offenstehen, als
Angehorige eines fluchbeladenen Geschlechts ringt sie um Zugehérigkeit, als Un-
tertanin hat sie sich dem Gebot des Konigs zu unterwerfen. In all diesen entlang
von Macht verhandelten Konfliktlinien befindet sich Antigone in einer strukturell
schwachen Position.

Dass die direkten Ankniipfungsmoglichkeiten dieser Machtverhiltnisse in der
athenischen Polis und die sich daraus ergebenden Konfliktlinien an gegenwirtige
Konflikte und Fragen dennoch eine bemerkenswerte Grundkonstante zeitge-
nossischer Rezeption darstellen ist daher eigentlich erstaunlich. Ungeachtet des
Abstands der heutigen Gesellschaftsstrukturen zu denen der antiken Zeit findet
die heutige Rezeption mannigfache Anhaltspunkte, Machtverhiltnisse unter den
Bedingungen der heutigen Demokratie auf sehr fundamentale Weise zu erortern.
Dabei kénnen, miissen und werden diese Machtverhiltnisse kategorisch natiirlich
sehr unterschiedlich thematisiert. Der Geschlechterkonflikt, Zugehorigkeitskon-
flikte und nicht zuletzt der Herrschaftskonflikt werden in der Antigone-Rezeption
zum einen als Frage des Status verstanden, der wie ein Gehiuse das personliche
Handeln einschrinkt und vor allem prigt, kanalisiert und auch determiniert;
der Antigone zugewiesene Status bindet sie in ein Korsett an Erwartungen und
reduzierten Moglichkeiten des Verhaltens ein. Auf der anderen Seite kénnen Ge-
schlechterkonflikt, Zugehorigkeitskonflikte und Herrschaftskonflikt aber auch aus
der Perspektive des Handelns thematisiert werden, und auch dies findet in der
Rezeption seinen Niederschlag. Denn Antigone ist gerade nicht nur ein passives,
seiner Ohnmacht erliegendes, still duldendes oder ignorantes Opfer, sondern
sie vermag trotz der widrigen Umstinde zu agieren, und dies — ungeachtet des
tragischen Ausgangs fiir sie — durchaus erfolgreich.

Welche Beobachtungen lassen sich also aus den in der sophokleischen Antigo-
ne inszenierten Konfliktlinien von Macht fir die heutige Zeit festhalten, und wel-
che Schliisse ziehen literarische und theoretische Rezeptionen daraus? Welche Rol-
le spielt dabei der Staat, welche alternativen Handlungsriume sind vorhanden oder
werden erkundet, und wie verhalten sich diese zueinander? Stand im vorherigen
Kapitel die Handlungslegitimation im Mittelpunkt, so stellen die Machtverhiltnis-
se in den nichsten Kapiteln in ihren unterschiedlichen, oft eng mit einander ver-

am 14.02.2028, 06:38:3!

149


https://doi.org/10.14361/9783839464397-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150  Antigone und die Arbeit am Konflikt

kniipften Beziigen, die Frage nach menschlichen Interaktionen unter asymmetri-
schen Machtverhiltnissen, ihren Bedingungen und Maoglichkeiten.

am 14.02.2028, 06:38:3!


https://doi.org/10.14361/9783839464397-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

