
»Unsere Chance … menschlich zu werden«1

Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-

theologische Rede von Menschen und Macht

Ute Leimgruber

»Man hängt unweigerlich mehr an den

eigenen Leuten als an allen anderen, aber

manchmal kann es passieren, dass die

politischen Prinzipien – dass man anderen

Leuten Vorrang einräumen muss und sich

erst dann auf die eigenen besinnen kann«.

(Judith Butler2)

Judith Butler ist seit ihren Büchern »Das Unbehagen der Geschlechter«3 und »Kör-

per von Gewicht«4 als Philosophin bekannt, die eine Subversion in der Definiti-

on von Geschlechterrollen bewirkte.5 Im Mittelpunkt ihres Arbeitens stehen Fra-

gen nach Humanität und Dehumanisierung, in ihren frühen Arbeiten v.a. vor dem

Hintergrund geschlechtlicher Identitäten, später dann hinsichtlich religiöser oder

politischer Zugehörigkeiten, Ethik und Krieg – in ihren eigenen Worten: »Fragen

1 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno Vorlesungen 2002, Frankfurt a.M.: 2003,

S. 144.

2 »Abschlussdiskussion«, in: Eduardo Mendieta/Jonathan VanAntwerpen (Hg.): Religion und

Öffentlichkeit, Berlin: 2012, S. 158-169, hier S. 169.

3 Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M.: 1991.

4 Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Berlin: 1995.

5 In der Gender-Debatte hat sie Standards gesetzt, die nichtmehr hintergehbar sein sollten; in

kirchlich-konservativen Kreisen wird sie dafür, wenngleich kaum gelesen, weniger geschätzt

als bewusst verzerrt und diffamiert. Judith Butler war niemals unumstritten, auch in feminis-

tischen bzw. Queer-Kreisen sah sie sich mit teils heftiger Kritik konfrontiert u.a. von Martha

Nussbaum. Im deutschen Sprachraum hat sich die feministische Kritik Anfang der 1990er

Jahre in der Zeitschrift Feministische Studien (2/1993) niedergeschlagen – Lars Distelhorst

bezeichnet diese Zeitschriftenausgabe als »paradigmatisch für die deutsche Butlerdiskussi-

on«; Distelhorst, Lars: Judith Butler, Paderborn: 2009, S. 119. Distelhorst liefert überdies einen

guten Überblick über die kritische Rezeption Butlers.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Ute Leimgruber

der Zwangsbestimmung haben mich immer beschäftigt«6. Judith Butler stellt kri-

tische Analysen des vermeintlich Gegebenen und der scheinbar unveränderlichen

Denkmuster an: »Eine fragende Haltung, die die Antwort nicht schon weiß, ist für

Butlers Position typisch«7. Ihr Werk ist enorm vielfältig und wird von ihr selbst

beständig fortgeschrieben und modifiziert. Judith Butler ist eine öffentlich hörba-

re Intellektuelle. In Deutschland wurde sie lange Zeit eher für ihre feministischen

Theorien und Konzepte wahrgenommen, erst in jüngerer Zeit erhält ihre Theorie

der politischen Ethik auch im deutschsprachigen Raum größere wissenschaftliche

Resonanz.8 Mit Blick auf die deutschsprachige Theologie ist festzustellen, dass die

Thesen Judith Butlers lange Zeit kaum rezipiert wurden.Dies hat sich in den letzten

Jahren geändert, z.B. hinsichtlich Butlers Subjekt- und Anerkennungstheorien im

Bereich der Sozialethik.9Was die deutschsprachige Pastoraltheologie angeht, ist eine

eingehende Diskussion der Thesen Judith Butlers bisher ausgeblieben. Dabei ist es

auch für die Pastoraltheologie mit ihrer konkreten Gegenwarts- und Handlungs-

perspektive relevant, mit Judith Butlers Reflexionen auf gegenwärtige öffentliche

Prozesse und Phänomene ins Gespräch zu kommen. Dadurch eröffnet sich eine

6 »Zehn Fragen an Judith Butler«, in: L. Distelhorst: 2009, S. 177.

7 Riedl, Anna Maria (Hg.): Ethik an den Grenzen der Souveränität. Christliche Sozialethik im

Dialog mit Judith Butler unter Berücksichtigung des Kindeswohlbegriffs (= Gesellschaft –

Ethik – Religion, Band 8), Paderborn: 2017, S. 104.

8 Vgl. exemplarisch zur aktuellen Rezeption der politischen Philosophie Butlers: Posselt, Ge-

rald/Schönwalder-Kuntze, Tatjana/Seitz, Sergej (Hg.): Judith Butlers Philosophie des Politi-

schen. Kritische Lektüren, Bielefeld: 2018; Volltext verfügbar www.degruyter.com/viewbook-

toc/product/497360; Schippers, Birgit: The Political Philosophy of Judith Butler, New York:

2014. Als allgemeine Einführung zu Judith Butler vgl. u.a.: L. Distelhorst: 2009; Villa, Paula-

Irene: Judith Butler, Frankfurt a.M./New York: ²2012. Vgl. zur Frage der Menschenrechte:

Leicht, Imke: Wer findet Gehör? Kritische Reformulierungen des menschenrechtlichen Uni-

versalismus, Opladen: 2016. Im 2016 erschienenen dreibändigen Werk zu politischen Theo-

rien der Gegenwart existiert ein eigenes Kapitel zu Judith Butler; mit der Aufnahme in das

Kompendium soll deutlich gemacht werden, dass Judith Butler zu lesen ist als »politische

Theoretikerin, deren feministische Theorien undKonzepte für die Bearbeitung einer Vielzahl

von aktuellen politischen Fragestellungen eine allgemeine analytische Relevanz aufweisen«;

Klapper, Christine M.: »Kapitel IV. Die politische Theorie des Feminismus: Judith Butler«, in:

André Brodocz/Gary S. Schaal (Hg.): Politische Theorien der Gegenwart III. Eine Einführung,

Opladen: 2016, S. 131-168, hier S. 134.

9 Vgl. Kohl, Bernhard: Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine Rekonstruktion der negativen

Hermeneutik der Gottebenbildlichkeit aus den Anerkennungstheorien Judith Butlers und

Axel Honneths und der Theologie Edward Schillebeeckx’, Würzburg: 2017; Jacobs, Brianne

A. B.: Embodying solidarity. Subjectivity in a political ecclesiology after Johann Baptist Metz

and Judith Butler, Fordham: 2017; A.M. Riedl 2017; Grümme, Bernhard: Aufbruch in die Öf-

fentlichkeit? Reflexionen zum ›public turn‹ in der Religionspädagogik, Bielefeld: 2018, ins-

bes. S. 133-164. Zum theologischen Forschungsstand zusammenfassend auch: Werner, Gun-

da: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers im theologischen Dis-

kurs«, in: Theologische Revue 114 (3/2018), S. 179-202.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 45

Möglichkeit, machtvolle Zuschreibungen und spezifische Mechanismen vonWahr-

nehmung zu dekonstruieren sowie mögliche dehumanisierende Subtexte kirchli-

cher Handlungen bzw. theologischer Diskurse offen zu legen. Mein Text soll erste

Anstöße zu einer zukünftig intensivierten Relektüre Judith Butlers in der Pastoral-

theologie geben. Er greift ihren subjekt- und machtkritischen Ansatz auf und rich-

tet Anfragen an pastoraltheologische Diskurse und kirchliche Handlungskonzep-

te gleichermaßen. Im ersten Teil wird eine pastoraltheologische Basis formuliert,

überwiegend mit einer sozialpastoralen, diakonischen Stoßrichtung versehen, oft

durch die sog. »Option für die Armen« breitenwirksam verbalisiert. Darin liegt

aber ein Dilemma: Wie ist Sozialpastoral denkbar ohne eine dauerhafte systemi-

sche Reproduktion von prekären Situationen und Machtkonstellationen, ohne die

fortgesetzte Dehumanisierung derjenigen, denenman fürsorglich zur Seite stehen

möchte? Der zweite Teil denkt an dieser Stelle weiter und stellt mit Judith Butler

die Frage nach dem Menschlichen. Denn es ist für Judith Butler alles andere als

selbstverständlich, dass menschliche »Leben […] als Leben gelten«10. Der dritte Ab-

schnitt führt diese Gedankengänge fort und richtet von Butlers Subjektverständ-

nis her den Fokus auf Macht und Diskurse, hier wird das strukturelle Handeln

der Kirche und die Handlungsmächtigkeit ihrer AkteurInnen befragt. Insgesamt

wird deutlich, dass eine intensive Lektüre der Schriften Judith Butlers für pasto-

raltheologische Erkenntnisprozesse ebenso wie für kirchliche Praxis von großem

weiterführenden Gewinn sein kann. Die vorliegende Publikation zielt aus pastoral-

theologischer Perspektive also auf ein Feld, das noch viel Entdeckungskraft bereit

hält, im Folgenden werden erste Erkundungen gemacht, denen hoffentlich weitere

folgen werden.

1. Diakonisch-politische Pastoraltheologie

Der folgende Abschnitt zeigt auf, dass die konsensuale Grundlage der gegenwär-

tigen Pastoraltheologie, nämlich ihre dezidiert diakonische Ausrichtung und die

damit verbundene »Option für die Armen« keine »unschuldige« Option ist, son-

dern sich in ihr blinde Flecken bei bestimmten Denk- und Handlungsstrukturen

zeigen, welche freilich offen gelegt werden sollten: Pastoraltheologie ist aufgrund

ihres Selbstverständnisses eine der Akteurinnen in diesem dekonstruktiven Pro-

zess und gleichzeitig aufgrund ihrer eigenen verschwiegenen Subtexte selbst im

Fokus der dekonstruktiven Kritik. Zum besseren Verständnis bedarf es an dieser

Stelle nicht nur der Skizze des Pastoralbegriffs, sondern auch der kurzen Beschrei-

bung eben jener pastoraltheologischen Basis, auf der beinahe übereinstimmend

10 Butler, Judith: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M. u.a.:

2010, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Ute Leimgruber

eine unverzichtbare diakonische Ausrichtung kirchlichen Handelns beschrieben

wird.11 Pastoraltheologische Reflexion verweist dabei auf das Selbstverständnis ei-

ner Kirche, die sich selber imZweiten VatikanischenKonzil als »mit derMenschheit

[…] wirklich engstens verbunden« (GS 1) verstanden wissen will, in Solidarität mit

der »Trauer und Angst […] besonders der Armen und Bedrängten aller Art« (GS 1).

Das Konzil hat der Kirche mit dem, was es pastoral nennt, das maßgebliche theo-

logische Kriterium gegeben, in welcher Art das Handeln der Kirche in derWelt von

heute ausgeprägt sein sollte.12 Pastorales Handeln bezieht sich auf die Verantwor-

tung der Kirche für die Lebensbedingungen der Menschen in der Welt aufgrund

ihrer evangeliumsgemäßen Bestimmung (vgl. GS 43f.).13 Eine pastorale Praxis ver-

dient – in den Worten Reinhard Feiters – nur dann pastoral genannt zu werden,

wenn sie »ein Sprechen von Menschen zu Menschen und ein Handeln von Men-

schen an Menschen [ist], welches Gottes Handeln an und sein Sprechen zu allen

Menschen – durch Jesus Christus im Heiligen Geist – bezeugt«14. Der Pastoralbe-

griff hat also beides: eine kirchlich-religiöse und gleichermaßen eine sozial-politi-

sche Dimension.15 Kirche, die primär binnengemeinschaftliche Religionsausübung

befördert und sich in erster Linie mit ihren eigenen Sozialformen beschäftigt, be-

schneidet sich nicht nur eines konstitutiven Wirkungsbereichs, sie trennt einen

Teil ihrer Identität ab, nämlich auf der Basis des Evangeliums an der Humanisierung

der Gesellschaft – »die Menschenfamilie und ihre Geschichte menschlicher zu ma-

chen« (GS 40) – mitzuwirken.16 Will pastorales Handeln als »Praxis des Evangeli-

ums«17 gelten, sollte klar sein: Der jesuanische Zuspruch an die Menschen ist der

11 Diese diakonische Ausrichtung ist seit den Arbeiten v.a. von Ottmar Fuchs, Norbert Mette

und Herbert Haslinger theologisch unhintergehbar entworfen und heute im Fachbereich im

Grunde unbestritten (wenngleich in unterschiedlicher Schwerpunktsetzung vertreten).

12 Zur Ortsbestimmung des Konzils und demVerhältnis Kirche-Welt vgl. Sander, Hans-Joachim:

»Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute

Gaudium et spes«, in: Peter, Hünermann/Bernd Jochen Hilberath (Hg.): Herders Theologi-

scher Kommentar zumZweitenVatikanischenKonzil (Band 4), Freiburg i.Br.: 2005, S. 581-886.

13 Vgl. Leimgruber, Ute: »›Policy matters‹«. Das Politische im kirchlichen Handeln und das Den-

ken Cornel Wests«, in: ZPTh 39 (1/2019), S. 185-196, hier S. 187f.

14 Feiter, Reinhard: »Von anderswoher sprechen und handeln. Überlegungen zum Praxisbegriff

Praktischer Theologie«, in: SaThZ 21 (2017), S. 177-185, hier S. 179.

15 H. J. Sander: 2005, S. 711. Zudem, warum Pastoraltheologie nicht nicht-politisch sein kann: U.

Leimgruber: 2019.

16 Vgl. U. Leimgruber: 2019, S. 188. Vgl. auch Mette, Norbert: »Das unvollendete Konzil – Ver-

mächtnis und Auftrag für die Pastoraltheologie«, in: STHZ 20 (2016), S. 6-18, hier S. 16. Ähn-

lich Haslinger, Herbert: Diakonie. Grundlagen für die soziale Arbeit der Kirche, Paderborn:

2009, S. 394.

17 Josuttis, Manfred: Praxis des Evangeliums zwischen Politik und Religion. Grundprobleme der

Praktischen Theologie, München: 1988.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 47

Anspruch, den Kirche an sich selbst zu richten hat.18 Die konziliare Kirche bekennt

sich in Gaudium et spes zu ihrer Verantwortung für die Humanisierung der Gesell-

schaft, für die Minimierung von Armut und Ungerechtigkeit und den Einsatz für

die Menschenrechte, auf der Basis des Evangeliums: »Kraft des ihr anvertrauten

Evangeliums verkündet also die Kirche die Rechte des Menschen, und sie aner-

kennt und schätzt die Dynamik der Gegenwart, die diese Rechte überall fördert«

(GS 41). Das Konzil hat das Thema der Armut und der globalen Ungerechtigkeit als

zentrale pastorale Themen identifiziert und der Kirche ins Stammbuch geschrie-

ben. In direkter Linie zum Konzil ist Papst Franziskus zu lesen, der soziale und

ökologische Missstände als pastoral konstitutive Dimensionen stets ins Bewusst-

sein ruft – neben vielen anderen Texten u.a. in den beiden Enzykliken Laudato sì

und Evangelii gaudium:

»[…] wen müsste sie [die Kirche; U. L.] bevorzugen? Wenn einer das Evangelium

liest, findet er eine ganz klare Ausrichtung: nicht so sehr die reichen Freunde und

Nachbarn, sondern vor allem die Armen und die Kranken, diejenigen, die häufig

verachtet und vergessenwerden […]. Es dürfenweder Zweifel bleiben, noch halten

Erklärungen stand, die diese so klare Botschaft schwächen könnten. […] Lassenwir

die Armen nie allein!« (EG 49)

Die theologische Reflexion dieser Ausrichtung des Glaubens an einen Gott des Frie-

dens und der Gerechtigkeit, der sich der Bedürftigen in besondererWeise annimmt

(vgl. z.B. Ex 22,22), ist angesichts von prekären politischen und ungerechten öko-

nomischen Verhältnissen unverzichtbar.19 Pastoraltheologie, die dies nicht aus-

blendet, ist folgerichtig auch mit politischen Referenztheorien konfrontiert, mit

denen sie sich in ihrer eigenenTheoriebildung diskursiv auseinanderzusetzen hat.

Die theologische Rede von Armut und Randständigkeit sowie deren pastoralen Be-

deutung beinhalten unweigerlich, dass sich die Pastoraltheologie gleichzeitig den

Fragen nach Ausschließungen und Machtmissbrauch und den damit zusammen-

hängenden Gefährdungen vonmenschlichem und geschöpflichem Leben zu stellen

hat.

18 Angesichts des sexuellen und spirituellen Missbrauchs an Kindern, Jugendlichen und Er-

wachsenen jeglichen Geschlechts und seiner Ausmaße hat Kirche in kaum vorstellbarem,

höchst erschütterndemMaße bei der Realisierung dieses Anspruchs versagt.

19 NorbertMette diagnostiziert, dass »das Bewusstsein für die soziale undpolitischeDimension

des Glaubens […] in der hiesigen Pastoraltheologie unterbelichtet ist«; N. Mette: 2016, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Ute Leimgruber

Am Beispiel der bereits erwähnten Option für die »Armen«20 kann dies deut-

lich gemacht werden.Die Herausforderung dabei ist, dies theologisch so zu fassen,

dass nicht erneute Ausschließungen entstehen bzw. dass die alten Ausschließun-

gen unter veränderten Vorzeichen nicht fortgesetzt werden. Die Option für die

»Armen« ist ein Konstrukt, das in Kirche und Theologie nicht einheitlich gefasst

wird. Im deutschsprachigen Raum erstreckt sich die Rede einer »Option für die

Armen« von der Begründung von Aktionen der katholischen Hilfsorganisationen21

bis hin zu theologisch reflektierten Überlegungen22. Dabei besteht aber die Gefahr,

dass die Rede von »den Armen« zu einer paternalistisch-programmatischen Leerfor-

mel und damit ad absurdum geführt wird, anstatt die Option selbst und mit ihr

den Konnex von Subjekt und Kontext in den Blick zu nehmen.23 Egal, ob es um die

epistemische oder die praktische (ethische) Bedeutung der Option für die »Armen«

geht: Die inhärenten asymmetrischen Fixierungen sind theologisch intensiv zu re-

flektieren.24 AnnaMaria Riedlmachtmit Blick auf sozialethische Beiträge deutlich,

20 Die »vorrangige Option für die Armen« wurde von Johannes XXIII. geprägt und vornehm-

lich in der Befreiungstheologie rezipiert, so v.a. 1968 in Medellín und 1979 in Puebla; vgl.

Goldstein, Horst: »Option«, in: Kleines Lexikon zur Theologie der Befreiung, Düsseldorf: 1991,

S. 163-166. Exemplarisch: Boff, Clodovis/Pixley, Jorge: Die Option für die Armen, Düsseldorf:

1987. Vgl. außerdem: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): »Die Kirche Latein-

amerikas. Dokumente der II. und III. Generalversammlung des Lateinamerikanischen Epis-

kopats in Medellín und Puebla«, in: Stimmen der Weltkirche 8, Bonn: 1979.

21 Vgl. z.B. www.bistum-regensburg.de/mitmachen/armutsbekaempfung-hilfswerke/.

22 Vgl. z.B. Klinger, Elmar: Armut: Eine Herausforderung Gottes. Der Glaube des Konzils und die

Befreiung des Menschen, Zürich: 1990; pastoraltheologisch wurde die »Option« ins Hand-

buch Praktische Theologie aufgenommen; vgl. Zingerl, Heribert: »Arme Menschen«, in:

Herbert Haslinger (Hg.): Handbuch Praktische Theologie. Band 2: Durchführungen, Mainz:

2000, S. 126-139.

23 Es wird stets betont, dass die Theologie der »Option für die Armen« eine christozentrische

Handlungsoption hat (z.B. Sobrino, Jon: Christ The Liberator. A View From The Victims, Ma-

ryknoll: 2001), was bedeutet, dass dieser Ansatz »das konkrete Subjekt des Armen und das

kollektive Subjekt der Armen als Subjekt der Theologie [verbindet] und postuliert, dass die-

se Theologie erst dann Theologie sein könne, wenn sie die konkrete Unrechtssituation mit

demZiel der Änderung analysiert«;Werner, Gunda: »›InsWort fällt mir die Zeit‹ – Judith But-

lers Subjekttheorie als Herausforderung pastoraler Praxis«, in: AndreasHenkelmann/Gracie-

la Sonntag (Hg.): Zeiten der pastoralen Wende? Studien zur Rezeption des Zweiten Vatika-

nums – Deutschland und die USA im Vergleich, Münster: 2015, S. 41-73, hier S. 53.

24 Michael Schüßler hat in seiner Dissertation die diakonische Option der Kirche »für die Ar-

men« theologisch durchdacht. Vgl. Schüßler, Michael: Selig die Straßenkinder. Perspektiven

systemkritischer Sozialpastoral, Ostfildern: 2006, S. 551ff.; er weist u.a. darauf hin, dass »die

immer etwas pauschal wirkende Rede vom ›Armen‹« (S. 554) z.B. in Lateinamerika ersetzt

wurdedurchdenBegriff der »Ausgeschlossenen«:Damit ist das Problembenannt undbereits

semantisch in den Diskurs um Exklusion eingespeist. Angesprochen, allerdings nicht dis-

kutiert, wird das Problem von paternalistischen Asymmetrien auch bei H. Haslinger: 2009,

S. 391; S. 398. In der evangelischen Praktischen Theologie steht Henning Luther für einen kri-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 49

dass, auch wenn die Option für die »Armen« in den theologischen Ansätzen eine

Rolle spielt, dies jedoch

»in der Regel nicht im Bezug auf die latente Paternalismus- und Affirmations-

gefahr [geschieht] […] und auch beim Thema Macht und Asymmetrie verhält

man sich überwiegend schweigsam. Mit der ›Option für die Armen‹ liegt zwar ein

macht- und gesellschaftskritisches Potential vor, das aber […] nicht ausreichend

genutzt wird, um die oft implizit bleibenden Probleme aufzudecken und zu

behandeln«25.

Es bedarf auch pastoraltheologisch einer intensivierten Auseinandersetzung mit

den jeweiligen Subtexten, mit der Gefahr von patriarchalen bzw. paternalistischen

Strategien, die – als Fürsorge getarnt – der zu bekämpfenden Exklusion trotz einer

entsprechenden Intention oftmals nicht entgegenwirken, sondern sie paradoxer-

weise produzieren.26 DieGefahr dabei ist, dass die »Armen«/»Randständigen« usw.

zu Projektionsflächen der eigenen Konzepte gemacht werden. Stattdessen geht es

darum, das (eigene) Verstricktsein in unterdrückende und entmenschlichende Dy-

namiken anzuerkennen. Wenn man die Theorieansätze und Praxisoptionen von

Judith Butlers Theorien her befragt, lässt sich die Option für die »Armen« anders

denken. Denn dann geraten nicht nur auf einer vordergründigen Ebene Praxen,

kirchliche oder gesellschaftliche, in einen veränderten Modus, sondern man kann

tiefer liegende Normen ausweiten, »um vormals geächteten Gemeinschaften le-

bensfähiges Leben zu ermöglichen«27.

2. Die Frage nach dem Menschlichen und die »Option für die Armen«

Rede über die »Armen« und die entsprechende »Option« bräuchte also als ersten

Schritt nicht die Formulierung von Aktionen und Optionen, sondern eine Tiefen-

bohrung nach den eigenen »tiefer liegenden Normen« und verborgenen Mustern,

die es aufzudecken gilt. Wenn die »Armen« thematisiert werden, verbergen sich

tischen Blick auf die »herkömmliche Beziehungsstruktur helfend-seelsorglichen Handelns«;

er hat einen »Abschied von dem herablassenden »›Für‹ (Andere)« zugunsten eines solidari-

schen, wechselseitigen »›Mit‹ (demAnderen)« gefordert; Luther, Henning: »Alltagssorge und

Seelsorge. Zur Kritik am Defizitmodell des Helfens«, in: Luther Henning (Hg.): Religion und

Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Subjekts, Stuttgart: 1992, S. 224-238,

hier S. 237f.

25 A. M. Riedl: 2017, S. 63.

26 Eindrücklich analysiert dies Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern speak? Postkolo-

nialität und subalterne Artikulation, Wien: 2008.

27 Butler, Judith: »Zwischen den Geschlechtern. Eine Kritik der Gendernormen«, in: bpb (Hg.):

Aus Politik und Zeitgeschichte 33-34 (2002), S. 6-8, hier S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Ute Leimgruber

nämlich darin (zumeist machtförmige) Muster, dieMenschen und ihre Lebensbedin-

gungen zu betrachten, ihr Menschwerden, ihre Verletzbarkeiten, Relationalitäten

und Verstrickungen. Für eine künftige Pastoraltheologie entstehen dabei wichti-

ge Ansatzpunkte, deren Potential noch lange nicht ausgeschöpft ist. Wenn sie sich

mit der »Option für die Armen« beschäftigt, gehört dazu nicht nur ein reflektierter

Standpunkt, inwiefern »die Armen« als vollwertig menschlich anerkannt werden,

sondern auch, wo aufgrund der unausweichlichen machtförmigen Diskursivität

die eigenen blinden Flecken in der eventuellen Nichtanerkennung der »Armen« als

lebbares Leben liegen. Judith Butler formuliert hier dieThese, »dass spezifische Le-

ben nur dann als beschädigt oder zerstört wahrgenommen werden können, wenn

sie zuvor überhaupt als lebendig wahrgenommen worden sind«28. Die Reflexion

der »Option für die Armen« führt also unweigerlich zu der Frage nach dem Mensch-

lichen überhaupt. Diese Frage nach dem Menschlichen ist die große Konstante in

Judith Butlers Arbeiten, in ihren frühen Werken und deren Gendertheorie ebenso

wie in den späteren Überlegungen zu Ethik oder Subjekt. Pointiert stellt sie die

Frage in ihrem Buch »Gefährdetes Leben«: »Wer gilt als Mensch? Wessen Leben

zählt als Leben?«29 Unter dem Eindruck der kriegerischen Konflikte im Gefolge der

Bush-Regierung spitzt sie die Frage in »Raster des Krieges« zu: »Was ist überhaupt

ein Leben?«30

Zum Mensch-Sein gehört für Butler die Adressierung durch andere und ein

fundamentales Angewiesensein auf andere. Butler konzipiert das Menschliche auf

der Basis dieses gegenseitigen Angewiesenseins: Menschen sind einander notwen-

digerweise ausgesetzt; und weil dies nicht außerhalb von spezifischen gesellschaft-

lichen Konstellationen stattfindet, sind die Menschen »immer schon auf Normen

und soziale und politische Organisationen verwiesen […], gesellschaftlichen Ge-

staltungskräften und Formierungen ausgesetzt«31. Judith Butler versteht Subjekt-

werdung als einen Prozess,32 der sowohl die Unterwerfung unter diskursive ge-

28 Butler, Judith: Raster des Krieges.Warumwir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M.: 2010,

S. 9.

29 Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: 2005, S. 36. Hervorheb.

ebd.

30 J. Butler: 2010, S. 9. Hervorheb. ebd.

31 Ebd., S. 10f. Bei der Darstellung der fundamentalen Verletzbarkeit, diemit demAusgeliefert-

sein an andere zusammenhängt, knüpft Judith Butler an Emmanuel Lévinas an.

32 GundaWerner weist auf die ekklesiologische Bedeutsamkeit der Subjektivation hin und be-

gründet die unverzichtbare kirchliche Pluralitäts- und Ambiguitätskompetenz mit Verweis

auf Judith Butler: Durch die Subjektivation und seine »Ambiguität von Unterwerfung und

Ermächtigung« wird deutlich, »dass für Gott entschiedene Subjekte keineswegs ihre Ambi-

guität in eine Richtung, die der Bekehrung undVereindeutigung, auflösenmüssen. Vielmehr

kann die Ambiguität der Subjektwerdung als eine Dialektik verstanden werden, die gerade

nicht aufgelöst werden braucht […]. Eine solche Deutung würde sich orientieren können an

der Erkenntnis, dass die […] Vielheit der Lebensformen nicht bedrohlich, sondern selbstver-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 51

sellschaftliche Normen als auch den Glauben an individuelle Handlungsfähigkeit

beinhaltet. Einerseits existieren Subjekte nur, insofern sie von anderen adressiert

bzw. angesprochen werden; und wie man angesprochen wird, ist außerhalb des

eigenen Willens oder der eigenen Zustimmung, ja zunächst sogar außerhalb des

eigenen Wissens.33 »Bevor eine konkrete Person überhaupt fragen kann, wer sie

ist und sein möchte, ist diese Person schon längt als Subjekt adressiert«34, sei es

nun als »Mädchen« oder »Junge«, als »Jude« oder »Türkin« – oder von unserer Fra-

gestellung her: als »Arme« oder »Marginalisierte«. Mit dieser Position gelingt es

Judith Butler zugleich, ein gewisses Veränderungspotential offenzulegen, denn sie

macht klar, dass – wenn es letztlich keine prädiskursiven, essentiellen Kategorien

gibt – ein anderer Diskurs auch ein anderes Subjekt hervorbringen könnte:

»Wenn […] das Subjekt nicht als gegebene Substanz bestimmbar ist, sondern als

immer vorläufiger Effekt diskursiver und damit gesellschaftlicher Dynamiken,

können Subjekte und Subjektidentität niemals abgeschlossen sein. […] Folglich

wäre es in jeder Hinsicht fatal sowie unsinnig, das letzte Wort über das bzw. ein

Subjekt (die Frau, der Arbeiter, der Jude, die Wissenschaftlerin etc.) sprechen zu

wollen«35.

Mit Judith Butler stellt GundaWerner folglich zurecht jene »theologischen Entwür-

fe und pastorale[n] Konzeptionen« in Frage, die zum einen davon ausgehen »dass

das Subjekt eine eindeutige, in der Zeit kontinuierliche Identität entwickelt, und

zum anderen, dass diese Identität jederzeit Rechenschaft abgeben kann über die

eigene Geschichte ihrer Konstruktion«36 und fordert konsequenterweise die theo-

logische Klärung des Freiheitsbegriffs. Wenn theologische Konzepte aber nach wie

vor eine als autark gedachte Souveränität postulieren,missachten sie letztlich, dass

die Menschen – in den Worten Judith Butlers – »von Anfang an soziale Wesen und

von dem abhängig sind, was außerhalb [ihrer; U. L.] selbst liegt, von anderen, von

Institutionen und von abgesicherten und sichernden Umwelten«37. Die Thesen Ju-

ständlich ist«. Werner, Gunda: »›Überall schlägt uns Angst entgegen‹«. Das Mission Manifest

zwischen Untergangsszenario und Errettung als Ausdruck fortschreitender Binnencharisma-

tisierung der römisch-katholischen Kirche?«, in: Ursula Nothelle-Wildfeuer/Magnus Striet

(Hg.): Einfach nur Jesus? Eine Kritik am »Mission Manifest«, Freiburg i.Br.: 2018, S. 11-34, hier

S. 33.

33 Das berühmte Beispiel dafür ist die Adressierung eines Neugeborenen als »Es ist ein Junge«

oder »Es ist ein Mädchen«.

34 P.-I. Villa: 2003, S. 49.

35 Ebd., S. 44.

36 G. Werner: 2015, S. 65.

37 J. Butler: 2010, S. 29. Vgl. auch Hark, Sabine: »Die Vermessung des Schweigens – oder: Was

heißt sprechen? Dimensionen epistemischer Gewalt«, in: Iman Attia et al. (Hg.): Dominanz-

kultur reloaded. Neue Texte zu gesellschaftlichen Machtverhältnissen und ihren Wechsel-

wirkungen, Bielefeld: 2015, S. 285-296, hier S. 288. J. Butler schreibt: »Das Subjekt ›existiert‹

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Ute Leimgruber

dith Butlers können einer notwendigerweise ambiguitätskompetenten Theologie

somit zu einer konstruktiven Kriteriologie verhelfen.

Von derThematik der Subjektwerdung her ist ein Weiteres in unserem Zusam-

menhang wichtig. Butler rekonstruiert das Subjekt als eines, das von Anfang an

anderen ausgesetzt ist,38 und verbindet damit eine allgemeine Vulnerabilität als

anthropologische Grundaussage. Von daher verändert sich das Leitmotiv in der

Rede vom Menschen. Es hat auch für die Pastoraltheologie und ihre Rede vom

Menschen eine enorme Auswirkung, ob Menschsein im Sinne einer größtmögli-

chen Autonomie gedacht wird, oder obman die fundamentale Angewiesenheit und

Verletzbarkeit aller zum Ausgangspunkt pastoralen Handelns und Denkens macht.

Judith Butlers These, dass das Subjekt erst durch Anrufung zum Ich wird, begrün-

det auf einer ontologisch-existenziellen Ebene eine fundamentale Verletzbarkeit

(engl. precariousness), die »uns anhaftet, insofern wir als gleichsam angerufene We-

sen von der Anrede des anderen abhängen, um zu sein«39. Diese grundlegende

Verletzbarkeit gilt es zu erkennen und bedeutsam zu machen. Alle Personen sind

von der Adressierung durch andere abhängig und somit sind alle Personen verletz-

bar. Judith Butler denkt hier aber nicht nur auf einer ontologischen Ebene, sondern

sie sieht und thematisiert zugleich die ganz praktisch-reale, konkrete Gefährdung

des menschlichen Lebens (engl. precarity). Verletzbarkeit ist für Butler eine der ur-

sprünglichen Formen von sozialen Beziehungen: »Gefährdung ist nicht einfach als

Merkmal dieses oder jenes Lebens zu begreifen; sie ist vielmehr eine allgemeine Be-

dingung, deren Allgemeingültigkeit nur geleugnet werden kann, wenn das Gefähr-

detsein selbst geleugnet wird«40.Weiter heißt es: »Gefährdetsein impliziert […] die

Tatsache, dass unser Leben in gewissem Sinn immer schon in der Hand des Ande-

ren liegt. Mit dem Gefährdetsein ist das Ausgesetztsein sowohl gegenüber denen

nicht nur dankder Tatsache, dass es anerkanntwird, sondern auchdadurch, dass es imgrund-

legenden Sinn anerkennbar ist. Die sprachlichen Bezeichnungen, die eine Anerkennung er-

möglichen, sind ihrerseits konventional, d.h. Effekte und Instrumente eines gesellschaftli-

chen Rituals, die oftmals durch Ausschluss und Gewalt über die sprachlichen Bedingungen

einer Überlebensfähigkeit der Subjekte entscheiden.Wenn die Sprache den Körper erhalten

kann, so kann sie ihn zugleich in seiner Existenz bedrohen«. J. Butler: 1998, S. 15. Hervorheb.

ebd. Vgl. auch Schinkel, Sebastian: Die Performativität von Überlegenheit. Zu Judith Butlers

Kritik des souveränen Subjekts, Berlin: 2005.

38 In den Adorno Vorlesungen beschreibt sie diese These »des Ausgeliefertseins von Anfang an«, J.

Butler: 2007, S. 106. Hervorheb. ebd.

39 J. Butler: 1998, S. 44.

40 J. Butler: 2010, S. 29. Hervorheb. ebd. »Wir werden nicht zunächst geboren und sind irgend-

wann später gefährdet; vielmehr ist das Gefährdetsein als solches mit der Geburt koextensiv

[…]. Eben weil ein lebendiges Wesen sterben kann, muss man sich um es kümmern, wenn

es überleben soll. Nur in Verhältnissen, in denen sein Tod von Bedeutung ist, kann der Wert

dieses Lebens zutage treten«. Ebd. S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 53

verbunden, die wir kennen, als auch gegenüber jenen, die uns unbekannt sind«41.

Wichtig daran ist, dass nicht nur »die anderen« mit bestimmten Attributen (z.B.

arm, schwach, alt, krank usw.) verletzbar sind, anders gesagt, dass nicht nur »an-

dere« gefährdet sind, sondern »wir alle«42; und dies ist ethisch – und theologisch

– wirksam zu machen.43 Judith Butler schreibt prägnant:

»Um ein Leben als gefährdet bezeichnen zu können, muss man nicht nur dieses

Leben als eigenständiges Lebenwahrnehmen,manmuss die Gefährdung auch als

integralen Aspekt dessen erkennen, was man im Lebendigen immer schon mit

wahrnimmt. […] Das Gefährdetsein sollte in der Tat als gemeinsame Bedingung

menschlichen Lebens […] erkannt werden, aber wir dürfen nicht davon ausgehen,

dass mit dieser Einsicht das als gefährdet Erkannte schon gemeistert, erfasst oder

auch nur vollständig wahrgenommen würde«44.

Sie macht deutlich, dass alle Menschen in einem existentiellen Verständnis auf

die Anerkennung durch andere angewiesen sind. Nun gibt es aber Kontexte, in

denen gerade nicht alle Leben als solche anerkannt werden, Lebensbedingungen,

in denen Menschen das Menschsein abgesprochen wird, indem ihr Gefährdetsein

ignoriert und ihnen bereits die Anerkennbarkeit verweigert wird. Butlermacht deut-

lich: »Das Subjekt ›existiert‹ nicht nur dank der Tatsache, dass es anerkannt wird,

sondern dadurch, dass es im grundlegenden Sinn anerkennbar ist«45. Mit präziser

Klarheit folgert sie, dass es eben nicht allen Menschen gemeinsam ist, »anerkenn-

bar« zu sein. Die »Anerkennungsfähigkeit« oder »Anerkennbarkeit« des Lebens ist

nicht a priori oder durch einen humanistischen Verweis auf die Gleichheit aller

Menschen gegeben, sondern hat bestimmte faktische, »historisch artikulierte und

durchgesetzte Bedingungen«46. Es sind also geschichtlich gewachsene Bedingun-

gen und Normsetzungen, unter denen menschliche Leben anerkannt werden. Das

41 Ebd., S. 21.

42 Das bedeutet, »dass ich mein eigenes Leben zerstöre, wenn ich den anderen zerstöre, und

damit zugleich den Sinnmeines Lebens, der ausnahmslos soziales Leben ist«. Butler, Judith:

»Ist das Judentum zionistisch?«, in: E. Mendieta/J. VanAntwerpen (Hg.): 2012, S. 102-133, hier

S. 129.

43 An anderer Stelle habe ich diesen Zusammenhang mit der Lektüre Cornel Wests verknüpft:

»Cornel West macht deutlich, warum es nicht länger möglich sein sollte, sich vom Leid der

›anderen‹ mit dem Hinweis, es sei ja nicht das ›eigene‹, zu dispensieren. Die Bedrohungen

von Menschen in ihrer Würde und ihrer Integrität, die Bedrohungen der Gerechtigkeit und

Freiheit sind ›konstitutive Elemente‹ […] für das Leben in der Gesellschaft. Anders gesagt:

diese Elemente gehen alle an, mehr noch: sie bedrohen alle«. U. Leimgruber: 2019, S. 190.

Mit Verweis auf West, Cornel: Race Matters, New York: 1984.

44 J. Butler 2010, S. 20f. Hervorheb. ebd.

45 Butler, Judith: Haß spricht. Zur Politik des Performativen, Berlin: 1998, S. 15. Hervorheb. ebd.

46 J. Butler: 2010, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Ute Leimgruber

meint sie, wenn sie sagt, dass »Anerkennbarkeit […] nicht Eigenschaft oder Poten-

zial einzelner Menschen«47 ist. Es gibt Normen, die Menschen zu »anerkennbaren«

Menschen machen, bzw. die »die Anerkennbarkeit anderer Subjekte entschieden

erschweren«48. Auf dieser Basis gilt es zu klären, »wie bestehende Normen Aner-

kennung ab- und ausgrenzend zuweisen«49. Mit Butler ist klar, dass der Vorgang,

andere Personen eindeutig-universal bestimmen zu wollen, nur um den Preis von

Exklusivierungen zu haben ist. DerWunsch, für die Unterdrückten und Benachtei-

ligten eintreten zuwollen, führt also nicht selten zu einem gegenteiligen und damit

weiter repressiven Akt. Judith Butler analysiert diesen Vorgang sehr überzeugend:

»Es scheint offensichtlich, dass die Benennung der […] Prekarität […] genau den

Zustand noch stärker zementiert, den sie doch zu lindern versucht«50. Pastoral-

theologie könnte im besten Fall die Differenzen sprachlicher Adressierungen und

diskursiver Kategorisierungen offen legen und bezeichnen, wo und wie die einen

»im Bereich des Nichthörbaren, Nichtverstehbaren, der Nichtanerkennbarkeit und

damit der Unlebbarkeit platziert werden«51 – und die anderen eben nicht: »Wir

müssen nach den Bedingungen fragen, die uns ermöglichen, ein Leben oder ei-

ne bestimmte Gruppe von Leben als gefährdet wahrzunehmen oder die uns diese

Wahrnehmung umgekehrt erschweren oder unmöglich machen«52. Die diskursive

Auseinandersetzung mit den Überlegungen Judith Butlers hat also durchaus auch

praxeologische Konsequenzen. Butler begründet ihre politische Haltung und die

Frage nach der Praxis (d.h. nach einem »guten Leben«) anthropologisch: Bedingung

des Menschseins ist die nicht aufzulösende eigene und fremde Verletzbarkeit und

Gebundenheit. Von dort her ist, so Butler, eine bessere Gesellschaft denkbar als von

einer Position her, die mit universalen Normen das Menschsein, das Gefährdetsein

und das »Anderssein« für sich und andere unwiderruflich und paternalistisch fest-

legen. Wenn man also die Frage nach dem Menschlichen, wie sie Judith Butler

stellt, mit der »Option für die Armen«, wie sie die (Pastoral-)Theologie formuliert,

gegenliest, wird die besondere Verantwortung des pastoraltheologischen Diskur-

ses offenkundig. In ihren Adorno Vorlesungen in Frankfurt stellt Butler die Forde-

rung, dass »man sich diesem primären Ausgesetztsein vor dem Anderen nicht ver-

schließt, dassman nicht versucht, das Ungewollte in Gewolltes zu überführen, son-

dern statt dessen eben die Unerträglichkeit des Ausgesetztseins als Zeichen einer

geteilten Verletzlichkeit, einer gemeinsamenKörperlichkeit, eines geteilten Risikos

47 Ebd., S. 13.

48 Ebd., S. 14.

49 Ebd., S. 14.

50 Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Berlin: 2016,

S. 187.

51 S. Hark: 2015, S. 287.

52 J. Butler: 2010, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 55

begreift«53. In diesem Sinne kann die Option »für die Armen« und der Wunsch,

dass alles »wahrhaft Menschliche« in den »Herzen« der Jüngerinnen und Jünger

Christi »Widerhall« finde (GS 1), tiefer erschlossen werden, können Selbstverständ-

lichkeiten in der »Adressierung« der »anderen Menschen« hinterfragt werden. Es

kann bestenfalls zu einer fruchtbaren Konfrontation von theologischen Glaubens-

traditionen und den politischenTheorien bzw. der politischen Ethik Judith Butlers

kommen. Mit Butler ergibt sich ein neu akzentuiertes Verständnis der pastoralen

bzw. diakonischen Identität der Kirche. Schließlich ist die Vorannahme der univer-

salen Verletzbarkeit hoch relevant für jenes kirchliche Handlungskonzept, das sich

im oben angeführten Sinn als pastoral versteht, d.h. vollumfassend in der Welt

und mit den Menschen. Pastoral braucht das Sich-Aussetzen, um »neue Sprach-

und Handlungs-, Denk- und Darstellungsräume«54 zu finden, in denen das Evan-

gelium Christi sich ereignen kann, mit anderen Worten: um die Menschlichkeit

aller im Sinne Christi zu realisieren. Mit Judith Butler: »Wo ein Leben keine Chan-

ce hat zu gedeihen, hat man für die Verbesserung seiner einschränkenden Bedin-

gungen Sorge zu tragen. […] Unsere Pflichten beziehen sich auf die Bedingungen,

die Leben ermöglichen«55. Der US-amerikanische Philosoph Cornel West fordert

in einem Gespräch mit Judith Butler unter dem Eindruck der Dehumanisierung

und des um sich greifenden Nihilismus (verstanden als Lebenssituation ohne Liebe

undHoffnung56) in den USA, »mit demKatastrophischen fertig [zu werden]«57. Ein

im konziliaren Sinne pastorales Handeln setzt sich genau dies zum Ziel: Lebens-

ermöglichung auch und gerade im Angesicht des Katastrophischen, Hoffnungs-

und Humanitätssteigerung im Leben »der Armen und Bedrängten aller Art« (GS

1), die im Horizont eines biblisch bezeugten, befreiend und lebensermöglichend

handelnden Gottes besonders im Mittelpunkt stehen. Die Herausforderung dabei

ist, dies theologisch und praxeologisch so zu fassen, dass nicht erneute Exklusivie-

rungen entstehen bzw. dass die alten Asymmetrien unter veränderten Vorzeichen

nicht fortgesetzt werden. Das Eintreten »für die Armen« unterliegt also gewissen

Gefährdungen von Missbrauch und Missverständnissen. Judith Butler macht klar,

dass es keine naive Anerkennung der anderen (i.e. der »Armen«, »Unterdrückten

usw.) geben kann. Wie bereits skizziert, liegt schon in der Notwendigkeit diskur-

siver Adressierung eine potentiell gewaltförmige Struktur, schließlich liegt bereits

53 J. Butler: 2003, S. 100.

54 R. Feiter: 2017, S. 181.

55 J. Butler: 2010, S. 29.

56 Vgl. U. Leimgruber: 2019.

57 West, Cornel: »Die prophetische Religion und die Zukunft der kapitalistischen Welt«, in: E.

Mendieta/J. VanAntwerpen (Hg.): 2012, S. 134-146, hier S. 143.West hat in diesemZusammen-

hang einen christlich-prophetischen Pragmatismus entwickelt. Vgl. Manemann, Jürgen, et

al.: Prophetischer Pragmatismus. Eine Einführung in Cornel West, München: 22012.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Ute Leimgruber

»darin, angesprochen zu werden, einen Namen zu erhalten, einer Reihe von Zu-

mutungen unterworfen zu sein, auf eine fordernde Alterität reagieren zu müssen,

eine gewisse Gewalt«58. Sprache kann die Existenzmöglichkeiten für Personen re-

duzieren, indem sie jemanden in einem bestimmten So-Sein, als ein*e bestimm-

te*r So-Jemand anspricht. Die US-amerikanische Schriftstellerin Toni Morrison

beschreibt eindrücklich »die Konstruktion eines andersartigen Gegenübers« und

die Definition von AußenseiterInnen, bei der »die Abweichungen des anderen zum

Vorwand für Abwertung«59 genommen werden: »Menschen zu anderen zu machen

wird erlernt«60. Vermeintliche Differenzen werden durch die (wiederholte) Benen-

nung häufig erst produziert. Um auf das hier leitende Bild zurückzukommen: In

kirchlichen Kontexten kann so eine gewaltvolle und gleichzeitig abwertende Zu-

schreibung geschehen, wenn – zumeist durchaus wohlwollend – von den »Armen«

gesprochen und ein Handeln »für die Armen« versprochen wird.61 Judith Butler

beschreibt die Gefahr, die darin liegt, jemanden auf eine bestimmte Subjektposi-

tion zu fixieren, häufig verbunden mit einer entsprechenden Erwartung an diese

andere Person und mit Urteilen über deren vermeintliche Identität.

Ein erstes Fazit: Pastorales Handeln hat die Humanisierung der Welt auf der

Basis des Evangeliums zur Aufgabe, und die Erfüllung dieser Aufgabe wird klarer

durch die Einsicht in den von Judith Butler beschriebenen Prozess des Mensch-

lichseins. Erst die »Kategorien, Konventionen und Normen, die ein Subjekt zum

möglichen Subjekt der Anerkennungmachen und überhaupt erst Anerkennungsfä-

higkeit herstellen, liegen dem Akt der Anerkennung selbst voraus und ermöglichen

ihn allererst«62. Es ist – vereinfacht gesagt – die Einsicht, dass es Mechanismen

sind, die dafür sorgen, dass manchen Menschen der Status des Menschseins abge-

sprochen wird, die Einsicht in die eigene Verwobenheit in diese dehumanisieren-

den Normen und Praktiken. Es ist das Wissen um die eigenen Machtdynamiken –

58 J. Butler: 2005, S. 165f.

59 Morrison, Toni: Die Herkunft der Anderen. Über Rasse, Rassismus und Literatur, Reinbek:

2018, S. 22.

60 Morrison: 2018, S. 23. Im Kontext der postkolonialen Theorien wird die Rede von den »Ande-

ren« häufig im Konzept des Othering diskutiert, insbesondere durch Autor*innen wie G. C.

Spivak oder E. Said. Othering weist auf die permanente Grenzziehung durch diskursive Un-

terscheidungen zwischen »Wir« und »den Anderen« hin und legt v.a. die geltenden Macht-

und Herrschaftsverhältnisse dabei offen, denn das »Eigene« wird als positiv und übergeord-

net, das »Andere« als abweichend und nichtzugehörig kategorisiert und damit abgewertet.

61 Erst kürzlich, zum sog. »Welttag der Armen«, war in zahlreichen Predigten und Pressemittei-

lungen davon die Rede, für wen sich die Kirche einzusetzen habe: für »benachteiligte Frauen«

(katholisch.de), »Mittellose und Verzweifelte« (Malteser Hilfsdienst), die »einsamen alten

Menschen, [die] niemand mehr besucht« (missio). All diesen Texten war eines gemeinsam:

es findet sich keine einzige Selbstaussage einer solchen Person, die als benachteiligt, mittel-

los, verzweifelt, einsam, alt, arm usw. bezeichnet wird.

62 J. Butler: 2010, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 57

und deren Verschwiegenheit. Die Lektüre Judith Butlers kann ein Instrumentari-

um sein, mit dem pastorale Praxis reflektiert werden kann.63 Sie kann sozialpas-

torale Diskurse auf ihre latenten Exklusions- oder Paternalismusgefahren ebenso

wie auf das Trugbild von souverän agierenden Subjekten bzw. den vermeintlich

getrennten Sphären von »Eigenem« und »Anderem« hinweisen und gleichzeitig

Hinweise für eine dergestalt sensibilisierte Praxis geben. Es geht um eine Ana-

lyse von Ein- und Ausschlussmechanismen und die damit zusammenhängenden

Gewaltzusammenhänge, die Menschen nicht als Menschen anerkennen (weil sie

nicht in gleichemMaß als anerkennbar normiert sind) und somit auch mitentschei-

dend für die Überlebensfähigkeit der Menschen sind. Wir leben in konkreten und

strukturellen Ungleichheits- und Herrschaftsverhältnissen, die sich in der Begeg-

nung mit anderen abbilden bzw. diese Begegnungen strukturieren. V. a. aus einer

kritischen Perspektive auf die eigenen Privilegien als weiße Person des globalen

Nordens kann dies deutlich werden. Mit welcher Sensibilität begegnet man ande-

ren Menschen und ihren Lebensbedingungen, wieviel Offenheit bringt man für die

gesellschaftlichen Bedingungen und Normen mit? Denn egal, ob global oder his-

torisch, bedeutet dies auch das Bewusstsein von gesellschaftlichen oder zeitlichen

Strukturen, die die einzelnen Menschen übersteigen: »Wir haben diese Lage nicht

geschaffen, aber wir haben sie zu beachten«64.

3. Macht, Diskurse und Strukturen in der Kirche

Überlegungen über die Frage nach dem Menschlichen im pastoralen und organi-

sationalen Handeln der Kirche bedingen gleichzeitig auch das Neuverhandeln von

Macht und ihren Strukturen. Judith Butler steht mit ihren Überlegungen für ei-

ne kritische Analyse von scheinbar unveränderlichen Denkmustern und Diskursen

ein, und Pastoraltheologie kannmit Butler kirchliches Handeln daraufhin befragen

(und dieses sollte sich befragen lassen), »wie die erlebte Performance rückgebun-

den ist an die sich darin ausdrückende Macht und in welchem Diskurs eben jene

steht«65. Denn auch eine gutgemeinte fürsorgliche Haltung, z.B. in der Seelsorge

oder, wie bereits oben angedeutet, im Umgang mit »Bedürftigen« oder »Armen«,

ist das Ergebnis performativer Machtformen. Durch eine solche »Praxis der sozia-

len Differenzierung«66 entstehen Zuschreibungen, die nicht selten dazu dienen,

gegebene asymmetrische Verhältnisse zu legitimieren und zu perpetuieren. Mit

63 So auch G. Werner: 2015, S. 41.

64 J. Butler: 2003, S. 101.

65 G. Werner: 2015, S. 70.

66 Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: 2001, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Ute Leimgruber

der sprachlichen Grenzziehung werden ebenso normative Zuordnungen verbun-

den, Betroffene werden verobjektiviert – häufig auf mehrfacher Ebene.67 Religiöse

bzw. kirchliche Sozial- und Sprachfelder sind ja von Machtwirkungen nicht exklu-

diert, im Gegenteil: sie sind Machtfelder par excellence. Die Auseinandersetzung

mit Judith Butler stellt anTheologie, Kirche und Religion also die Frage nach ihrem

eigenen toten Winkel im Umgang mit Macht: Wo sind in ihr dauerhafte und nicht

offen gelegte systemische Reproduktionen von prekären Situationen und Macht-

konstellationen enthalten? Für Butler ist Macht in unmittelbarer Weise produktiv

und nicht, wie in vielen herkömmlichen Interpretationen, eine repressive Instanz;

Macht ist für sie grundgelegt durch ein spezifisches, auf Michel Foucault rekurrie-

rendes Diskursverständnis – Diskurse als Träger von Macht. Sie schreibt:

»›Diskurs‹ ist nicht bloß gesprochene Wörter, sondern ein Begriff der Bedeutung; nicht

bloß, wie es kommt, dass bestimmte Signifikanten bedeuten, was sie nun mal

bedeuten, sondern wie bestimmte diskursive Formen Objekte in ihrer Intelligibi-

lität ausdrücken. In diesem Sinne benutze ich das Wort ›Diskurs‹ nicht in seiner

alltagssprachlichen Bedeutung, sondern ich beziehemich damit auf Foucault. Ein

Diskurs stellt nicht einfach vorhandene Praktiken und Beziehungen dar, sondern er tritt

in ihre Ausdrucksformen ein und ist in diesem Sinne produktiv«68.

Durch Diskurse werden Bedeutungen hervorgebracht, gleichzeitig weisen Diskur-

se Bedeutungen zu. Das bedeutet auch, dass Menschen durch Diskurse als jene

Menschen hervorgebracht werden, die sie sind bzw. als die sie sich verstehen – als

Menschen eines bestimmten Geschlechts, einer bestimmtenHerkunft und auch ei-

ner bestimmten Religion –mit Verweis auf Butler und in Anklang an das berühm-

te Zitat von Simone de Beauvoir kann Franca Spies folglich formulieren: »Man ist

nicht als Katholikin geboren, man wird es«69. Diskurse sind Denk- und Sprech-

67 Dass Macht insbesondere im Blick auf sexuellen und spirituellen Missbrauch in der Kirche

und die sog. »Frauenfrage« nicht eindimensional gedacht werden und wie die Intersektio-

nalitätsanalyse als Methode auch in der Theologie hilfreich sein kann, macht GundaWerner

deutlich – »Macht wird mehrdimensional erlebt und ausgeübt«. Werner, Gunda: »Doing in-

tersectionality – Perspektiven für Systematische Theologie aus der intersektionalen Analyse

von Macht«, in: Johanna Rahner/Thomas Söding (Hg.): Kirche und Welt – ein notwendiger

Dialog. Stimmen katholischer Theologie (QD 300), Freiburg i.Br.: 2019, S. 284-296, hier S. 285.

68 Butler, Judith: »Für ein sorgfältiges Lesen«, in: Seyla Benhabib et al. (Hg.): Der Streit um Dif-

ferenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: 1993, S. 122-132, hier

S. 129. Hervorheb. ebd.

69 Spies, Franca: Revolution oder Subversion? Frauen* in der Kirche: https://y-nachten.de/

2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche vom 25.03.2019. Weiter schreibt

sie: »In dieser Passivität stehen Frauen* (übrigens ebenso wie männliche Laien […] aber auch

Priester) in der Kirche zunächst unvermeidlich: Ehe sie irgendeinen Akt des Katholischseins

bewusst vollziehen können, hat die Macht der Institution ihnen schon erklärt, was sie sind

und sein sollen«.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche
https://y-nachten.de/2019/03/revolution-oder-subversion-frauen-in-der-kirche


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 59

systeme, die die Weltwahrnehmung dadurch konstituieren, indem sie das prägen,

was und wie die Welt wahrgenommen wird. Butler geht davon aus, dass die Din-

ge ihre Bedeutung aus der Praxis erhalten. Begriffe »funktionieren« nur innerhalb

bestimmter Diskurse, was es im katholischen Bereich durch die Adressierung be-

stimmter Menschen besonders zu bedenken gilt – es wird eben nicht nur etwas

bezeichnet, sondern etwas erzeugt, wenn man immer wieder als jemand tituliert

wird,70 egal ob als »Armer« oder »Arme«, als Frau oder Mann, als Priester oder

Laie, als Seelsorgerin oder Hirte. Diskurse stellen die Frage nach der Macht und

umgekehrt. Was aber auch bedeutet, dass es in der Kirche nicht darum gehen

kann, ob Macht »umverteilt« werden müsste oder ob Macht etwas sei, von dem

man etwas »abgeben« könnte,71 vielmehr muss gefragt werden, »wie Macht orga-

nisiert sein und welchen Diskurs sie transportieren soll«72. Hier liegt ein Ausweg

für eine jenseits der konventionellen Machtverständnisse liegende Neuorganisati-

on von Wirkmächtigkeit in der Kirche. Bisher bestimmt hier die asymmetrische

Strukturierung z.B. der Position von Klerikern nicht nur die politische, kulturelle

und religiöse Architektur in allen sozialen Kontexten, sondern ebenso die Begrün-

dungsstränge der theologischen Diskurse bzw. lehramtlichen Schreiben,73 und es

70 Butler macht deutlich, dass eine performative Äußerung derWiederholung und Zitation be-

dürfe, um wirkmächtig zu werden bzw. zu bleiben. Vgl. J. Butler: 1995, S. 32ff.

71 Vgl. die Äußerungen imHerbst 2019, dass Bischöfe und Priester im Kontext derMissbrauchs-

debatte »Macht abgeben« wollten: www.kirche-und-leben.de/artikel/genn-bischoefe-und-

priester-werden-macht-abgeben/. Diese Äußerung ist an sich bereits entlarvend, denn sie

kommuniziert eine Asymmetrie: es wird zwar eine Teilhabe anMacht zugeteilt, jedoch nicht

die Bereitschaft signalisiert, auf jene Macht zu verzichten, die die Kleriker überhaupt er-

mächtigt, Macht »abgeben« zu können. Klerikernwird also die Position zugewiesen, über die

Zuteilung vonMacht entscheiden zu können: Sie gehören derMachtposition an und sie üben

sie auch aus. Das bedeutet, dass es für Frauen (oder männliche Laien) auch weiterhin nicht

möglich ist, machtvolle Positionen aus eigener Kraft erreichen zu können und sich ihren An-

teil an Macht- und Führungspositionen selbst zu garantieren. Alleine in der Sprachregelung

»Macht abgeben« wird der herrschaftsförmige Anspruch mitausgedrückt, dass die »Macht-

habenden« auch weiterhin die »Machtzuteilung« bzw. »Machtabgabe« kontrollieren wollen

– und damit eigentlich nicht willens sind, wirklich Macht »abzugeben«, sondern höchstens

bestimmte Zuständigkeiten innerhalb eines von ihnen definierten Rahmens.

72 L. Distelhorst: 2009, S. 37.

73 Dies kann beispielhaft verdeutlicht werden anhand der vermeintlich positiven Einstellun-

gen zu Frauen in kirchlichen Dokumenten. Es herrschen überwiegend differenztheoreti-

sche Überlegungen vor: Frauen werden essentialistisch, d.h. als wesensgemäß anders und

damit gleichzeitig rollenkonform und asymmetrisch dargestellt. Papst Franziskus schreibt:

»Die Kirche erkennt den unentbehrlichen Beitrag an, den die Frau in der Gesellschaft leis-

tet, mit einem Feingefühl, einer Intuition und gewissen charakteristischen Fähigkeiten, die

gewöhnlich typischer für die Frauen sind als für die Männer. Zum Beispiel die besondere

weibliche Aufmerksamkeit gegenüber den anderen, die sich speziell, wenn auch nicht aus-

schließlich, in der Mutterschaft ausdrückt« (Evangelii gaudium 103). Dies ist nur eines von

vielen denkbaren Beispielen für die anhaltende diskursiv-performative Legitimierung der

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Ute Leimgruber

ist derzeit bei den Kirchenverantwortlichen – trotz aller Bemühungen um Verän-

derungen auf struktureller Ebene – kaum echter Wille erkennbar, an dieser tiefer

liegenden Asymmetrie nachhaltig etwas zu verändern. Es ist freilich eine notwen-

dige Aufgabe, die Spirale der wechselseitigen Zuweisungen im Kraftfeld der Macht

zu durchbrechen: »Die Handlungsfähigkeit des Subjekts erscheint alsWirkung sei-

ner Unterordnung. Jeder Versuch desWiderstands gegen diese Unterordnung setzt

diese notwendig voraus und ruft sie erneut hervor«74.

Jeder Erlaubnisdiskurs – z.B. ob Frauen in der Kirche unter demMotto »Maria

2.0« demonstrieren »dürfen« – findet innerhalb von Über- und Unterordnungs-

strukturen statt und produziert sie erneut. Eine »potentiell ermächtigende Um-

kehrung« würde sich laut Butler erst dann ereignen, wenn sich »der Status der Be-

dingung der Handlungsfähigkeit verschiebt zur ›eigenen‹ Handlungsfähigkeit des

Subjekts«75. Anders gesagt: Es ginge in den gegenwärtigen kirchlichen Reformbe-

mühungen nicht nur darum, Räume zu schaffen, in denen über Beteiligungsfragen

und dieUmsetzung in konkrete Aktionen diskutiert wird, sondern Räume zu schaf-

fen, »in denen überhaupt diskutiert werden könnte, wer mitdiskutiert und wie die

Bedingungen dafür sind, an der Diskussion als wer genau teilzunehmen«76. Hier

wäre tatsächlich auch in der Kirche dringender Diskussionsbedarf, nicht nur auf-

grund der offenkundigen strukturellen Schieflagen, sondern auch innerhalb eines

theologischen Denkrahmens. Denn die Frage, wie in der kirchlichen Praxis Hand-

lungsfähigkeiten von Subjekten beschrieben und eröffnet werden, hat auchmit der

jesuanischen Botschaft vom anbrechenden Reich Gottes zu tun. Die Machtfragen

und machtförmigen Diskurse sind in der Kirche nicht jenseits der Reich-Gottes-

Botschaft zu verhandeln, und dies gilt auf allen Ebenen. Beides ist miteinander

verschränkt – es wäre nicht korrekt, zwischen der absoluten Wahrheit der unver-

änderlichen Glaubensaussagen auf der einen Seite (die von Machtdiskursen nicht

tangiert würden), und der korrigierfähigen – und korrigierbedürftigen – sozialen

Ordnung auf der anderen Seite (womanMacht »abgeben« oder »umverteilen« kön-

ne) zu postulieren. Auch »Strukturfragen reflektieren Glaubensinhalte – oder sie

asymmetrischen Strukturierung von »Männlich-Universalem und Weiblich-Besonderem«,

vgl. Hark, Sabine/Villa, Paula-Irene: »Eine Frage an und für unsere Zeit«. VerstörendeGender-

Studies und symptomatische Missverständnisse«, in: Hark Sabine/Paula-Irene Villa (Hg.):

Anti-Genderismus. Sexualität und Geschlecht als Schauplätze aktueller politischer Ausein-

andersetzungen, Bielefeld: 2015, S. 15-40, hier S. 29.

74 J. Butler: 2001, S. 16.

75 Ebd., S. 17.

76 P.-I. Villa: 2012, S. 128. Dies würde also über eine Habermassche Diskursethik insofern hin-

ausgehen als es darin münden könnte, über das eigene Handeln inklusive der Konventionen

und Ausschlüsse reflexiv Rechenschaft abgeben zu können und so zu einer ethischen Ver-

antwortungsposition in Anerkennung der Machtförmigkeiten zu kommen.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers für die pastoral-theologische Rede 61

sind nicht evangeliumsgemäß«77, so Christian Bauer. Weil aber die äußere, sozia-

le Gestalt ein Zeugnis für (oder gegen) das Evangelium ist, würde man die Pointe

der Reich-Gottes-Botschaft verfehlen, wenn man nicht Evangelium und kirchliche

Strukturformen in diesem Sinne miteinander ins Gespräch bringen würde. Der

Wahrheitsanspruch der Glaubensaussagen ist in der konkreten Praxis einzulösen,

es ist eine praktische Wahrheit von Ereignissen78 und weniger eine ideal-objek-

tive, der konkreten Existenz enthobene Wahrheit. Die Subjektkonzeptionen und

deren Bedingungen, die den Diskursen zugrunde liegen, haben schließlich immer

auch eine strukturelle Dimension. Denn wo Subjektpositionen behauptet werden,

kann es zu Exklusionsprozessen und unweigerlich zu Machtmissbrauch kommen;

erneut Judith Butler: »Will man sich dem Machtmissbrauch entgegenstellen (was

nicht das gleiche ist, wie sich der Macht selbst entgegenzustellen), dann scheint

es zumindest klug, darüber nachzudenken, worin unsere Anfälligkeit für diesen

Missbrauch begründet liegt«79.

Es bedarf also eines differenzierten und reflektierten Blicks auf bestehende

Asymmetrien und Machtstrukturen in den theologischen Diskursen ebenso wie

in den kirchlichen Praxisfeldern oder Organisationsstrukturen. Für die Pastoral-

theologie heißt die Frage nach Diskursen und Machtbereichen: Welche »Sag- und

Sichtbarkeiten« werden organisiert, und wie ist man »selbst daran beteiligt, diese

Sag- und Sichtbarkeiten zu organisieren«80? Es wäre wünschenswert, würde auch

dieTheologie »Rechenschaft darüber [ablegen], wieWelt und Sozialität imaginiert,

geformt und aufrechterhalten werden«81. Dazu gehört unweigerlich die Frage nach

den Referenzpunkten der Pastoraltheologie, an welchen Stimmen, Erfahrungen

und Werten, an welchen Interessen sie sich orientiert, welchen Auseinanderset-

zungen man Rechnung trägt, wessen und welches Handeln man ermöglicht bzw.

wessen und welches Handeln verunmöglicht wird.82 Es geht darum, über die eben

nur scheinbare Unausweichlichkeit von sozialen Gegebenheiten und von Normen,

welche die Wirklichkeit beherrschen, kritisch zu reflektieren. Der Gewinn eines

solchen Nachdenkens könnte eine echte Veränderung der Machtverhältnisse in der

Kirche bewirken, zugunsten einer erfahrbaren Reich-Gottes-Realisierung auch bei

77 Bauer, Christian: Synodaler Weg – einige theologische Anmerkungen: www.feinschwarz.

net/synodaler-weg-eine-erwiderung-nicht-nur-auf-seine-bischoeflichen-kritiker/ vom

21.09.2019.

78 Vgl. Schüßler,Michael: »PraktischeWendeder PolitischenTheologie? Vonder schöpferischen

Kraft des Evangeliums im Risiko der Ereignisse«, in: Henning Klingen et al. (Hg.): Extra eccle-

siam… Zur Institution und Kritik von Kirche, Berlin: 2013, S. 286-307.

79 J. Butler: 2001, S. 24.

80 S. Hark: 2015, S. 293.

81 Ebd., S. 293. Sabine Hark fordert dies für den Feminismus.

82 Z. B. die Frage nach der Sichtbarkeit von Frauen inwissenschaftlichen Texten. Vgl. Suchhardt-

Kroll, Verena: Wen zitiere ich (nicht)? Macht in der theologischen Wissensproduktion:

www.feinschwarz.net/wen-zitiere-ich-nicht/ vom 13.11.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Ute Leimgruber

den bisher Marginalisierten, Unterdrückten oder Diskriminierten. Voraussetzung

dafür wäre allerdings, die Unterbrechung von unterdrückenden Machtanwendun-

gen in Seelsorge und Liturgie, Diakonie und Theologie, und nicht zuletzt auch in

den kirchlichen Organisationsstrukturen überhaupt als denkbar und möglich an-

zusehen.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003 - am 14.02.2026, 19:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

