Philosophische Anthropologie
als Forschungsprogramm

Kaum eine philosophische Disziplin leidet unter solchen Identitatspro-
blemen wie die Anthropologie. Fiir die einen ist die gesamte Philosophie
kaum mehr als eine erweiterte Lehre vom Menschen; fiir die anderen
kann Anthropologie iiberhaupt nicht philosophisch betrieben werden,
sondern nur empirisch. Tatsachlich ist die Anthropologie der einzige Teil-
bereich unseres Faches, der sich mittels des Adjektivs »philosophisch«
abgrenzen muss, sowohl von ganzen Wissenschaften wie der Physischen
Anthropologie (= Humanbiologie) und der Kulturanthropologie (= Eth-
nologie) als auch von Teildisziplinen anderer Wissenschaften wie der me-
dizinischen oder der soziologischen Anthropologie.

Diese Vielfalt an Anthropologien und Anthropologie-Begriffen hat ih-
ren Grund in der Sache: Die Menschen sind so komplexe Wesen, dass
eine einzelne Wissenschalft sie tiberhaupt nicht fassen kann. Gerade die-
se Mannigfaltigkeit des Menschen und die ihr entsprechende Speziali-
sierung der Humanwissenschaften erfordern aber eine philosophische
Anthropologie. Sie kann namlich die beiden Aufgaben erfiillen, die Ha-
bermas einmal in einem anderen Zusammenhang der Philosophie zuge-
sprochen hat." Zum einen ist sie Platzhalter fiir eine umfassende Lehre
vom Menschen. Nur ein empirisch gesicherter und theoretisch reflektier-
ter Entwurf, der alle Aspekte menschlichen Lebens bedenkt, kann uns
in der untibersichtlichen Datenflut der Humanwissenschaften eine Ori-
entierung verschaffen. Zum anderen tibersteigt die Philosophische An-
thropologie nicht nur die Grenzen einer Disziplin, sondern die des Wis-
senschaftssystems uiberhaupt: Sie vermittelt zwischen diesem und der
Lebenswelt, interpretiert das humanwissenschaftliche Wissen und dient
damit unserer intersubjektiven Selbstverstindigung. Orientierungswis-
sen und die reflexiven Ertrage von Selbstverstindigungsprozessen sind
unverzichtbar in vielen lebensweltlichen Situationen, ob in pidagogi-
schen Prozessen, bei politischen Entscheidungen oder angesichts anth-
ropotechnischer Fortschritte.

Deshalb lohnt sich, so meine Uberzeugung, heute noch der Riickgriff
auf die deutsche Philosophische Anthropologie. Sie bildet den letzten
grofsen Versuch, alle Aspekte des menschlichen Daseins in einer Gesamt-
vision zu erfassen. In vielen Punkten ist diese Konzeption inzwischen
tberholt. In manch anderer Hinsicht kann man jedoch immer noch an
sie anknuipfen. Das gilt insbesondere, wenn wir Max Scheler, Helmuth
Plessner und Arnold Gehlen nicht als Konkurrenten sehen, sondern die

1 Habermas, Die Philosophie als Platzhalter und Interpret (1981), 22ff.

IT



https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

Vorziige, die aus heutiger Sicht jeder dieser drei Ansitze bietet, aufgrei-
fen und zusammenfigen. Die Stiarken der drei Autoren liegen, sehr ver-
kiirzt gesagt, auf unterschiedlichen Ebenen: Schelers Entwurf zeichnet
sich aus durch die Verarbeitung klassischer philosophischer Themen und
seine Anschlussfahigkeit fur philosophische Disziplinen wie Ethik und
Metaphysik; Plessner hat die methodologischen und naturphilosophi-
schen Grundlagen der Anthropologie am besten reflektiert und fithrt
seinen Ansatz am konsequentesten durch; Gehlens Konzeption besticht
durch die Integration empirischen Wissens aus unterschiedlichen Dis-
ziplinen.*

In diesem Artikel mochte ich folgende Thesen plausibel machen: Man
sollte die deutsche Philosophische Anthropologie als ein Forschungspro-
gramm begreifen. Dieses degeneriert zwar seit einigen Jahrzehnten; den-
noch lisst es sich weiterhin gegen viele Angriffe verteidigen. Ich erldute-
re zunichst den Begriff des Forschungsprogramms. Dann werden einige
Elemente herausgearbeitet, die zum harten Kern der deutschen Philoso-
phischen Anthropologie gehoren. Schlieflich stelle ich einige Einwande
dar, die von Seiten der empirischen Wissenschaften kommen. Obwohl
diese teilweise zutreffend sind, kann sich die Philosophische Anthropo-
logie, so denke ich, nach einer Auffrischung durch einige neue Gedan-
ken wieder in ein progredierendes Forschungsprogramm verwandeln.

Wias ist ein philosophisches Forschungsprogramm?

Imre Lakatos hat den Begriff des Forschungsprogramms in die Wissen-
schaftstheorie eingefithrt.> Wie auch Kuhns bertihmter Paradigma-Be-
griff ist er eigentlich nur auf Wissenschaften wie Physik und Mathematik
anwendbar. Deshalb spreche ich von einem philosophischen Forschungs-
programm. Zwar muss ein solches auch den ublichen wissenschaftli-
chen Kriterien wie formale Konsistenz, begriffliche Koharenz, empiri-
sche Validitit und so weiter gentigen. Aber diese Kriterien kann man
auf die Philosophische Anthropologie nicht in derselben Strenge anwen-
den wie auf Forschungsprogramme, deren Uberpriifung in idealen Wel-
ten, im luftleeren Raum oder in kiinstlichen Laborsituationen stattfin-
det. Jede Wissenschaft kann nur so genau sein, wie es ihre Gegenstiande

2 Ich beziehe mich im Folgenden vor allem auf die Hauptwerke der drei Au-
toren: Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), Plessner,
IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928) und Gehlen, III: Der
Mensch (1940/1962).

3 Lakatos, Die Geschichte der Wissenschaft und ibre rationalen Rekonstruk-
tionen (1974), §5-119, bes. 69ff.; Lakatos, Falsifikation und die Methodo-
logie wissenschaftlicher Forschungsprogramme (1974), 89—189.

I2

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST EIN PHILOSOPHISCHES FORSCHUNGSPROGRAMM?

erlauben. Dieser aristotelische Gedanke* findet sich auch beim spiten
Wittgenstein: Gegen sein eigenes Frithwerk wendet er ein, dass »Kris-
tallreinheit« kein erstrebenswertes Ziel fiir die Philosophie ist. Wenn
die Bedingungen so optimiert werden, dass man einen total glatten Un-
tergrund erzeugt hat (so sein metaphorisches Argument), rutscht man
aus und kann tiberhaupt nicht mehr vorankommen.s Wihrend sich zu-
dem die Qualitdt empirisch-wissenschaftlicher Forschungsprogramme
an ihrer prognostischen Kraft misst (also der Fahigkeit, neue Tatsachen
vorherzusagen), kommt es bei philosophischen Forschungsprogrammen
auch darauf an, andere Theorien und prinzipiell bekannte Tatsachen zu
integrieren beziehungsweise neu zu deuten. Die Philosophische Anthro-
pologie ist deshalb nicht nur ein Forschungs-, sondern dariiber hinaus
ein Deutungsprogramm.

Trotz dieser Unterschiede lassen sich drei Elemente der Lakatos’schen
Forschungsprogramme aufgreifen. Erstens gibt es einen harten Kern von
philosophischen Annahmen, die in der empirischen Forschung nicht zur
Disposition gestellt werden. Allerdings kann es interne Griinde philo-
sophischer Art geben, die zu Korrekturen fithren.® Den harten Kern der
Philosophischen Anthropologie, so meine Rekonstruktion, bilden eini-
ge der Thesen, die sich bei allen Griindervitern finden lassen. Um den
harten Kern liegt zweitens, wie Lakatos so schon sagt, ein Schutzgiirtel.
In diesem befinden sich die Theorien, die in der empirischen Forschung
uberpriift sowie gegebenenfalls durch Hilfshypothesen erganzt oder fal-
lengelassen werden konnen. Im letzteren Fall werden sie durch eine an-
dere Theorie ersetzt. Selbst bei mehrfachen Falsifikationen bleibt also
der harte Kern unberiihrt; stattdessen kommt es zu einer Abfolge von
Theorien im Schutzgiirtel. Unterschiede in den Konzeptionen von Sche-
ler, Plessner und Gehlen ordne ich diesem Bereich zu. Das dritte Ele-
ment sind Angaben tiber den Geltungs- und Anwendungsbereich des
Forschungsprogramms. Bei Falsifikationen, die man nicht durch Hilfshy-
pothesen oder eine neue Theorie auffangen kann, bleibt noch die Mog-
lichkeit, den Anwendungsbereich des Forschungsprogramms zu verklei-
nern; umgekehrt kann es sein, dass sich das Forschungsprogramm auch
in anderen Bereichen als aussagekriftig erweist. Lakatos spricht hier
von degenerativen beziehungsweise progressiven Problemverschiebun-
gen. Bekannte Beispiele dafiir sind zum einen die Einschrankung der
Newton'schen Mechanik auf geringe Geschwindigkeiten, zum anderen
die Ausweitung von Darwins Evolutionstheorie auf nicht-biologische

4 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1094 b 23ff., vgl. ebd. 1098 a 27f., 1094
az25und 1113 a 14.

5 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (1953), § 107.

6  Vgl. Laudan, Progress and its Problems (1977); vgl. Poser, Wissenschafts-
theorie (2001), 165-169.

13

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

Phanomene. Jede Anthropologie steht seit vielen Jahrzenten unter dem
Verdacht, dass ihre Aussagen, die eigentlich fiir alle Menschen gelten
sollten, in Wahrheit nur auf den miannlichen, heterosexuellen, erwach-
senen, westeuropdischen Bildungsbiirger zutreffen. Wie dem auch sei,
die deutsche Philosophische Anthropologie ist sicherlich eher ein dege-
neriertes Forschungsprogramm. Fiir sie interessiert sich in den empiri-
schen Humanwissenschaften aufSer einigen Soziologen und Kulturwis-
senschaftlern kaum noch jemand. Aber Lakatos’ Pointe ist, dass man
auch an degenerierenden Forschungsprogrammen festhalten kann (weil
der harte Kern jeder Widerlegung entzogen wird) und sogar festhalten
sollte. In der Astronomie war der Heliozentrismus viele Jahrhunderte
ein degeneriertes Forschungsprogramm — bis es im 16. Jahrhundert wie-
der progredierte.

Der harte Kern der deutschen
Philosophischen Anthropologie

Welche gemeinsamen Grundannahmen von Scheler, Plessner und Geh-
len gehoren zum harten Kern der Philosophischen Anthropologie? Das
erste Kernstiick ist die Auffassung, dass es tiberhaupt moglich sei, einen
philosophischen Gesamtentiwurf des Menschen vorzulegen. Diese Idee
will man sich nicht ausreden lassen. Thre Verwirklichung ist nur moglich,
wenn die unterschiedlichen Zuginge zum Menschen integriert werden.
Sonst zerfillt die Anthropologie in Einzelwissenschaften oder gerit un-
ter die Dominanz einer Herangehensweise.

Alle drei Grinderviter bemiihen in diesem Zusammenhang den Be-
griff der psychophysischen Neutralitit.” Scheler erlautert diesen an ei-
ner Stelle folgendermafSen: »Was wir als >physiologisch< und >psycholo-
gisch< nennen, sind nur zwei Seiten der Betrachtung eines und desselben
Lebensvorganges. Es gibt eine >Biologie von innen< und eine >Biologie
von aufSen«.«® Bei Plessner finden sich vergleichbare Formulierungen. Es
geht also nicht um den Unterschied zweier ontologischer Schichten, son-
dern um zwei Perspektiven. Die anthropologischen Kategorien sind so
zu wihlen, dass sie nicht nur fiir eine Seite gelten.

Dabei sieht keiner der drei Autoren deutlich, dass zweimal eine Kluft
zu uberwinden ist: Zum einen muss man die naturwissenschaftliche
und die nicht-naturwissenschaftliche Herangehensweise zusammenbrin-
gen. Das bezieht sich einerseits auf die Biologie (mit unterschiedlichen

7 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 17; Plessner, IV:
Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 66, 70, 310f., 364 u.
0.; Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 139, 216, 305, 312.

8  Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 58.

4

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER HARTE KERN DER DEUTSCHEN PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

Disziplinen wie Morphologie, Ethologie, Palaoontologie, Molekularge-
netik und dhnlichen), andererseits auf verschiedene Sozialwissenschaften
(Soziologie, Ethnologie und dhnliche). Die alte Erkldaren-Verstehen-Kon-
troverse bildet diese Dichotomie nur sehr ungenau ab; denn Linguistik,
Soziologie und Psychologie haben sich diesem Dualismus immer entzo-
gen. Aber es ist bekannt, dass die biologischen und die soziologischen
Forschungsergebnisse beispielsweise tiber Intelligenz und tiber die Un-
terschiede zwischen den Geschlechtern nicht ohne weiteres zusammen-
passen. Hier kann die Philosophische Anthropologie vielleicht die Rolle
des Moderators tibernehmen. Die zweite Kluft besteht zwischen den em-
pirisch-wissenschaftlichen Ansitzen insgesamt und der phanomenologi-
schen Herangehensweise, zwischen objektivierenden Verfahren und sol-
chen, die als Ausgangspunkt die individuelle Subjektivitiat haben. Heute
spricht man meistens von der Differenz zwischen der Perspektive der
dritten Person und der Perspektive der ersten Person. Letztere wurde
gegen die Philosophische Anthropologie vor allem durch Vertreter der
Existenzphilosophie geltend gemacht. Tatsachlich sind aber unsere drei
Helden (wenn auch in unterschiedlichem Ausmaf3) stark durch die Phi-
nomenologie beeinflusst und haben immer versucht, auch diesem An-
spruch gerecht zu werden. Bei Scheler und Plessner ist dies offensicht-
lich. Aber selbst Gehlen, der sich programmatisch zu einer empirischen
Philosophie bekannte, hat seine Methode manchmal als phinomenolo-
gisch bezeichnet und sich aus anderen Quellen phinomenologischer Ein-
sichten bedient, etwa denen der Gestaltpsychologie.®

Ein zweiter Bestandteil des harten Kerns ist der hohe theoretische Stel-
lenwert des Handelns. Der Mensch ist nicht (nur) ein denkendes und ein
fithlendes, sondern vor allem ein handelndes Wesen. Man kann alle drei
Autoren als Wegbereiter der pragmatischen Wende in der Philosophie
des 20. Jahrhunderts ansehen.™ Dieser Punkt tritt bei Gehlen am deut-
lichsten hervor; er ist einer der ersten deutschsprachigen Autoren, der
die beiden amerikanischen Pragmatisten Dewey und Mead rezipierte.™*
»Handlung« ist seine zentrale Kategorie. Auch die klassischen Probleme
der Erkenntnistheorie sollen pragmatistisch gelost werden. Bereits Sche-
ler hatte sich mit den erkenntnistheoretischen Konsequenzen des Prag-
matismus intensiv beschiftigt und sprach diesem ein begrenztes Recht
zu.'* Der Fehler des Pragmatismus sei es blof3, eine Wissensform zu ver-
absolutieren, namlich das funktionale Arbeitswissen; dieses ist namlich

9  Gehlen, VI: Die Seele im technischen Zeitalter (1957), 104 u. 136; IX:
Zeit-Bilder (1960), 148.

10 Vgl. Gethmann, Vom BewufStsein zum Handeln (1987), 216-219.

11 Rehberg, Die Theorie der Intersubjektivitit (1985).

12 Scheler, VIII: Erkenntnis und Arbeit. Eine Studie iiber Wert und Grenzen des
pragmatischen Motivs in der Erkenntnis der Welt (1926).

15

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

nach Schelers Auffassung dem Bildungs- und dem Heilswissen unterzu-
ordnen. Auch sei es nicht falsch, so Scheler, den Menschen als Tier mit
besonders hoher praktischer Intelligenz zu bezeichnen, als homo faber.
Jenseits der praktischen Intelligenz steht aber noch der Geist. Bei Pless-
ner spielt der Pragmatismus die geringste Rolle. Dennoch heifSt es auch
bei ihm: »Denn der Mensch mufS tun, um zu leben. «*3 Das folgende Zitat
wird fast wortlich von Gehlen ibernommen: »Der Mensch lebt nur, in-
dem er ein Leben fithrt.«*+ Wichtiger als die Kategorie der Handlung ist
bei Plessner aber die des Ausdrucks. Damit bezieht er sich auf die Not-
wendigkeit, mit der jeder Mensch sein Inneres entdufSern muss, in Aus-
drucksgebarden und symbolischen Gebilden, durch Verkorperung seiner
selbst in sozialen Rollen und so weiter. Bei allen drei Autoren verbindet
sich die pragmatische Wende mit einer Kritik an einer Uberbetonung
der Innerlichkeit, des Ruckzugs auf ein kontemplatives Leben in einem
mentalen Binnenraum.

Aus dem Pragmatismus folgt implizit ein Humanismus. Denn eine
Handlung setzt immer ein Handlungssubjekt voraus; sonst wire der
Begriff des Handelns ein Kategorienfehler. Damit sperrt sich die Phi-
losophische Anthropologie gegen die Auflosung des Menschen in seine
Bestandteile. Sub-humane Anthropologien wollen hingegen den Men-
schen auf Einheiten wie das Gehirn oder Gene reduzieren. Dagegen set-
zen Scheler und Plessner einen emphatischen Begriff der Person. Selbst
Gehlen, der auf alle metaphysischen Begriffe verzichten wollte und in
der modernen Welt iiberhaupt Zerfallstendenzen beobachtete, hat an
der Einheitlichkeit des Menschen festgehalten. Dadurch bleibt die An-
thropologie anschlussfihig fiir sozialwissenschaftliche Handlungstheori-
en und fur die praktische Philosophie, etwa fir die Frage nach den Gren-
zen und Moglichkeiten moralischen Handelns.

Das dritte Kernelement ist ein schwacher Materialismus. Darunter
verstehe ich die Auffassung, dass die hoheren Eigenschaften des Men-
schen durch niedere Eigenschaften bedingt und in ihrem Spielraum be-
grenzt sind. Dagegen behauptet ein starker Materialismus, dass die
hoheren Eigenschaften vollstindig durch die niederen bestimmt (deter-
miniert) seien. Eine dritte Position, die ich Idealismus nenne, postuliert
die Autonomie der hoheren Funktionen. Alle drei Positionen setzen ein
Schichtenmodell voraus, das menschliche Eigenschaften (Funktionen,
Kompetenzen, Verhaltensweisen) in eine hierarchische Ordnung bringt.
Beispielsweise ist im klassischen Modell der Erkenntnistheorie die Wahr-
nehmung eine niedere und das Denken eine hohere Funktion; in der

13 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 395.—In
den Zitaten wurde die jeweils verwendete Rechtschreibung beibehalten.

14 Ebd., 384, vgl. 391 u. 397; vgl. ders.: VIIL: Die Frage nach der Conditio hu-
mana (1961), 1925 Gehlen, IIl: Der Mensch (1940/1962), 12,190,355, 43 1.

16

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER HARTE KERN DER DEUTSCHEN PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

Handlungstheorie gelten triebgesteuerte oder bediirfnisbedingte Verhal-
tensweisen als niedere Tatigkeit, hingegen als hohere das moralische und
das asthetische Handeln.

Ein solches Schichtenmodell entwickelt Scheler zunichst als Abfolge
von Leistungsstufen des Lebens (Gefithlsdrang, Instinkt, assoziatives Ge-
dachtnis, praktische Intelligenz); spiter unterscheidet er ganz traditio-
nell vier Wesensstufen (Anorganisches, Pflanze, Tier, Mensch).'s Zudem
steht tiber allen Schichten des Lebendigen noch die Sphire des Geistes.
Bei Plessner findet sich der Hinweis auf »Stufen des Organischen« be-
reits im Titel seines Hauptwerks. Sein Ziel ist es, diese Stufen aus einem
Prinzip zu entwickeln, der Positionalitat des Organismus gegeniiber sei-
ner Umwelt beziehungsweise Welt.' Erlduterungen zum Begriff der Stu-
fe gibt er allerdings nur wenige. Gehlen hingegen hat das Schichtenmo-
dell in der ersten Auflage von »Der Mensch« ausdruicklich abgelehnt;
es passt nicht zu seiner zentralen These, dass der Mensch ein Mingel-
wesen sei. Wie Nicolai Hartmann in einer ausfiihrlichen Besprechung
zeigte, kann Gehlen aber auf schichtentheoretische Annahmen gar nicht
verzichten.'” Im Briefwechsel mit Hartmann hat Gehlen dies zugestan-
den. In spiteren Auflagen macht er deshalb deutlich, dass es ihm in ers-
ter Linie darum gehe, Kategorien zu finden, die durch alle Schichten des
Menschen hindurchlaufen, etwa die Kategorie der Entlastung.'® Aber
selbst dieser Begriff setzt Unterschiede zwischen den Schichten voraus.
Denn Gehlens These ist, dass die Entlastung einer niederen Funktion,
beispielsweise des Strebens nach der Befriedigung elementarer Bediirf-
nisse durch eine gesicherte Hintergrunderfillung, zu Spielrdumen auf ei-
ner hoheren Ebene fiihrt.

Der schwache Materialismus der Philosophischen Anthropologie ist
vor allem als Kritik am Idealismus zu verstehen; alle drei Griinderva-
ter halten die klassische Auffassung des Menschen als animal rationa-
le fur unzureichend. Dabei werden unterschiedliche Schwerpunkte ge-
setzt: Scheler mochte dem Fithlen den Status des Geistigen verleihen; nur
durch emotionale Akte bekdmen wir Zugang zur Sphire der moralischen
Werte.™ Plessner bemiiht sich ausfiihrlich, die konstruktiven und ratio-
nalen Leistungen unserer Sinne aufzuzeigen.>® Gehlens Anliegen ist es,
das spezifisch Menschliche bereits in einfachen Korperbewegungen zu
entdecken. Vernunftkritische Elemente spielen besonders bei Gehlen eine

15 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 13-30, 35f.

16 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 18f., 127ff.

17 Hartmann, Neue Anthropologie in Deutschland (1941), 159-176, bes. 173
ff.

18 Gehlen, IIl: Der Mensch (1940/1962), 7 u. 72, auflerdem ebd. 891.

19 Scheler, II: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik
(1916).

20 Plessner, III: Anthropologie der Sinne.

17

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

Rolle: Seit seinem Frithwerk warnt er vor den Gefahren eines verselb-
standigten Geistes beziehungsweise einer ibermifSigen Reflexion. Wir
Menschen seien eben keine reinen Vernunftwesen; das Bewusstsein rei-
che keineswegs aus, um unser Handeln zu steuern. Dafiir bedarf es an-
derer Instanzen: im Individuum einer festgefiigten Charakterstruktur, im
Sozialen stabiler Institutionen.** Hingegen setzt sich Scheler von den ir-
rationalistischen Tendenzen, die er in der Lebensphilosophie und ande-
ren zeitgenossischen Stromungen wahrnimmt, eindeutig ab: Der Geist
ist die hochste Kompetenz des Menschen. Der idealistische Fehlschluss
war es nur, ihn deshalb auch als starkste Kraft im Menschen anzusehen.
Tatsichlich aber sei der Geist zwar das edelste, aber auch das kraftlo-
seste Moment im Menschen. » Der Kraft- und Wirkstrom, der allein Da-
sein und zufilliges Sosein zu setzen vermag, lauft in der Welt, die wir be-
wohnen, nicht von oben nach unten, sondern von unten nach oben!«**
Wiahrend Scheler diesen Gedanken jedoch eher intuitiv fasst, wird er in
der Schichtenontologie von Nicolai Hartmann ausfiihrlich entfaltet.?s
Als viertes Element ist der Begriff der Weltoffenhbeit zu nennen.* Die-
se Kategorie wurde in der Auseinandersetzung mit der Umweltlehre von
Jakob von Uexkull entwickelt. Der wegweisende Ansatz Uexkiills be-
stand darin, ein Tier nicht isoliert zu betrachten, sondern es immer zu
seiner Umwelt in einen Bezug zu setzen; Organismus und 6kologische
Nische gehoren zusammen. Uexkiill wollte diesen Ansatz auch auf den
Menschen iibertragen. Dagegen behauptet die Philosophische Anthropo-
logie, dass wir Menschen umweltentbunden sind, eben weltoffen. Der
Mensch hat keine Umwelt, sondern eine Welt. Aus Sicht Schelers ist
dafiir der Geist verantwortlich, der es dem Menschen ermoglicht, ge-
schlossene Funktionskreise durch offene Handlungsprogramme zu er-
setzen. Gehlen verwendet, ohne dies deutlich zu machen, zwei verschie-
dene Begriffe von Weltoffenheit: Zum einen wird herausgestrichen, dass
wir Menschen nicht an eine spezifische Umwelt, eine 6kologische Nische
gebunden sind. Wir konnen unsere Umgebung umgestalten, die Natur
zur Kultur umbauen. Diese Feststellung kann man aus der AufSenper-
spektive vornehmen. Zum anderen betont er wie Scheler, dass wir keine
angeborenen Strukturen unseres kognitiven Weltzugangs besitzen; auch
aus der Innenperspektive sind wir keineswegs an das gebunden, was fiir
uns funktional ist. Wir Menschen transzendieren immer den vorgege-
benen Horizont. Plessner mochte dies nicht ohne Einschrankung gelten
lassen: Sofern wir uns in exzentrischer Position befinden, konnen wir

21 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 135-139, 241-249.

22 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 51.

23 Hartmann, Der Aufbau der realen Welt (1940); vgl. Thies, Alles Kultur?
(2016), 40—44.

24 Vgl. Thies, Arnold Gehlen zur Einfiibrung (32017), 52-59.

18

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWANDE

tatsachlich alle Grenzen tiberschreiten. Aber wir bleiben dennoch leibli-
che Wesen, die deshalb auch ihre natiirlichen Grenzen besitzen. Gerade
weil wir Menschen prinzipiell weltoffen sind, bediirfen wir eines schiit-
zenden Rahmens. Dazu dienen uns Kulturkreise, soziale Milieus und
so weiter. Diese weisen Ahnlichkeiten mit den Uexkiill'schen Umwel-
ten auf. Dennoch unterscheiden sie sich von ihnen: Zum einen bilden
sie keine monolithischen, nebeneinander stehenden Blocke, sondern sie
befruchten, tiberschneiden und durchdringen sich; deshalb ist auch der
Wechsel von einer Kultur in eine andere, wie historische Beispiele zeigen,
durchaus moglich. Zum anderen steht unsere Lebenswelt fiir uns im-
mer vor dem Horizont einer offenen Welt; das Eigene wird immer durch
das Fremde vervollstandigt; welche Beziehung auch zwischen diesen bei-
den Polen herrschen mag. In Anlehnung an Kant unterscheidet Plessner
deshalb zwischen Grenzen und Schranken.*s Grenzen konnen wir tiber-
schreiten, aber wir kommen doch immer wieder zu einer Schranke, die
sich nicht beseitigen ldsst.

Mit dem Welt-Umwelt-Gegensatz arbeitet gegenwartig auch John
McDowell. Dabei greift er auf Gadamer zurtick; denn das originale For-
schungsprogramm der Philosophischen Anthropologie ist im angelsich-
sischen Raum weitgehend unbekannt. McDowell unterscheidet drei Po-
sitionen, die den oben von mir charakterisierten entsprechen. Zwischen
dem unverbliimten Naturalismus (starker Materialismus) und dem zii-
gellosen Platonismus (Idealismus) positioniert sich McDowell mit sei-
nem Naturalismus der zweiten Natur. Wir Menschen besitzen eine zwei-
te Natur, deren Hauptmerkmal darin besteht, fiir Griinde empfinglich zu
sein. Deshalb sind wir als sprechende und vernunftbegabte Tiere nicht an
unsere Umwelt gebunden.>* McDowell steht Schelers Version am nichs-
ten; unsere menschenspezifische zweite Natur ist der Geist.

Biologische und sozialwissenschaftliche Einwinde

Durch den Versuch, biologische und sozialwissenschaftliche Erkennt-
nisse zu synthetisieren, zieht sich die Philosophische Anthropologie die
Gegnerschaft beider Seiten zu. Im Folgenden betrachte ich vier Einwan-
de: Aus beiden Richtungen kommt (um es militarisch auszudriicken)
ein Vernichtungsangriff, der aber abgewehrt werden kann. Die beiden
schwicheren Einwande sind hingegen zutreffend und sollten zu Revisi-
onen am harten Kern der Philosophischen Anthropologie fithren.

25 Kant, V: Prolegomena (1783), § 57; Plessner, IV: Die Stufen des Organischen
und der Mensch (1928), 213f.; Plessner, VIII: Conditio humana (1961), 77—

87, 180-189, 357.
26 McDowell, Geist und Welt (1998), 142ff.

19

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

Der weitergehende Einwand lautet, der Mensch sei durch seine phy-
sischen Anlagen determiniert; seine Eigenschaften konnen auf naturale
Elemente zuriickgefithrt werden. Diese Debatte wird zurzeit am Beispiel
der Willensfreiheit zwischen Hirnforschern und Philosophen gefiihrt.
Mit welchen Argumenten sich ein solcher Reduktionismus und Deter-
minismus zuriickweisen ldsst, kann hier nicht gezeigt werden.>” Es sei
hier nur darauf hingewiesen, dass die Einwidnde der Deterministen dazu
fihren wiirden, den gesamten harten Kern fallenzulassen; an die Stelle
der Kategorie der Handlung miisste die des Verhaltens treten, der schwa-
che Materialismus wiirde zu einem starken und die Kategorie der Weltof-
fenheit miisste zumindest umformuliert werden.

Die biologischen Gegner der Philosophischen Anthropologie haben
aber Recht, dass in diesem Forschungsprogramm die naturale Prigung
des Menschen unterschatzt wird. Tatsachlich vertreten alle drei Grin-
derviter einen extremen Kulturalismus. Zwar haben sich Scheler, Pless-
ner und Gehlen sehr intensiv mit dem biologischen Wissen ihrer Zeit be-
schiftigt, aber schliefSlich landen alle drei bei einem nicht-biologischen
Menschenbild, einem negativen Naturalismus. Bei Scheler zeigt sich dies
an der Uberordnung des Geistes iiber den Drang. Plessner und Geh-
len vertreten mit ihren Formeln der »natiirlichen Kiinstlichkeit«** und
»Der Mensch ist von Natur ein Kulturwesen«* exakt dieselbe Positi-
on. Es gibt, so ihre Auffassung, iberhaupt keine biologische Natur des
Menschen, die sich unabhingig von ihrer kulturellen Auspragung er-
fassen liefle. Wahrend Gehlen in seinem Spatwerk immer mehr natura-
le Restbestinde zuzugestehen bereit ist, bleibt Plessner hartnickig bei
seinem extremen Kulturalismus. Von dieser Warte kritisiert er auch den
Versuch des spiaten Gehlen, instinktive Wurzeln fur moralisches Verhal-
ten zu finden.>°

Dass die Philosophische Anthropologie einen negativen Naturalismus
vertreten konnte, hangt mit der falschen Einschitzung des Darwinismus
zusammen. Keiner der drei Griinderviter hat die ganze Stiarke von Dar-
wins Evolutionstheorie erkannt. Scheler hilt den Darwinismus fiir »vol-
lig erschiittert«; auch Plessner spricht vom Darwinismus wie von einem
uberholten Paradigma und blendet die phylogenetische Dimension ex-
plizit aus.3* Gehlen hat sich mit Abstammungsfragen am intensivsten be-
schaftigt; dabei leugnet er nicht die Evolutionstheorie, gibt dieser aber

27 Vgl. aber Thies, Einfiibrung in die philosophische Anthropologie (32013),
I18—22 u. 118-123.

28 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 383.

29 Gehlen, IIl: Der Mensch (1940/1962), 88 u. 138; Gehlen, Moral und Hy-
permoral (1969), 9.

30 Plessner, VIII: Trieb und Leidenschaft (1971), 370f.

31 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 11; Plessner, IV:
Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 64 u. 431.

20

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWANDE

eine sehr eigenwillige Deutung: Die Evolution des Menschen soll tiber
eine Abfolge von GrofSmutationen (Saltationen) erfolgt sein, der Selek-
tionsmechanismus spielte keine Rolle. Die wichtigsten biologischen Ge-
wihrsleute fur die Philosophische Anthropologie sind bekennende An-
ti-Darwinisten wie Hans Driesch und Jakob von Uexkiill. Driesch wollte
einen neuen Vitalismus begriinden, Uexkiill eine verstehende Biologie.
Nur Gehlen hat ab 1940 iiber Konrad Lorenz (und spater tiber dessen
Schiiler Irendus Eibl-Eibesfeldt) darwinistische Positionen rezipiert.

Tatsachlich wies der urspriingliche Ansatz Darwins einige Schwichen
auf; ein Beleg dafur sind lamarckistische Restbestinde. Erst August Weis-
mann tilgte diese in den 188cer Jahren. Gregor Mendel hatte zwar schon
zu Darwins Lebzeiten einige GesetzmifSigkeiten der Vererbung gefun-
den, diese wurden aber erst nach t9oo von verschiedenen Forschern
wiederentdeckt. Die Integration dieser beiden biologischen Theorien,
der Darwinschen Entwicklungslehre und der Mendel schen Vererbungs-
lehre, gelang einige Jahrzehnte spiter in der Synthetischen Evolutions-
theorie. Zu deren Begriindern gehorten Theodosius Dobzhansky, Juli-
an Huxley, Ernst Mayr, Bernhard Rensch, G. G. Simpson und andere.*
Gehlen und Plessner hitten diesen Ansatz also noch rezipieren konnen;
aber sie beschiftigten sich nach 1945 vorrangig mit anderen Fragen.

Dagegen hat der amerikanische Pragmatismus die philosophische Re-
levanz des Darwinismus bald erkannt: Die Evolutionstheorie zwingt au-
Ber der Anthropologie auch Moral, Politik und Religion zu einer neuen
Begrifflichkeit.’s Inzwischen ist die Darwin’sche Evolutionstheorie auf
vielfaltige Weise bestatigt worden. Auch die Philosophie darf die rasan-
ten Fortschritte der Biowissenschaften in den letzten Jahrzehnten, von
der Entdeckung der DNS-Doppelhelix bis zur Entzifferung des menschli-
chen Genoms, nicht ignorieren. Es ist sehr zweifelhaft, ob Neurobiologie
und Soziobiologie etwas zur Erkenntnistheorie und Moralphilosophie
beitragen konnen; aber anthropologisch relevant sind deren Erkenntnis-
se allemal. Das Forschungsprogramm der Philosophischen Anthropolo-
gie wird nur dann wieder progredieren konnen, wenn man diese neue-
ren biologischen Erkenntnisse integriert.

An der anderen Front kimpft die Philosophische Anthropologie ge-
gen sozialwissenschaftliche Ansitze im weitesten Sinne. In den letzten
beiden Jahrzehnten haben sich verschiedene Konzeptionen einer Histo-
rischen Anthropologie entwickelt. Die geschichtswissenschaftliche For-
schung ist durch diese vorangetrieben worden, vor allem fiir die Epoche
der Frithen Neuzeit.

32 Vgl. Mayr, ... und Darwin hat doch recht (1994), Kap. 8 (zum Neodarwi-
nismus von Weismann) u. Kap. 9 (zur synthetischen Evolutionstheorie); vgl.
Mayr, Die Entwicklung der biologischen Gedankenwelt (1984).

33 Vgl. Dewey, Der Einfluss des Darwinismus auf die Philosophie (engl. 1909).

21

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

Der weitergehende Einwand lautet, dass die deutsche Philosophische
Anthropologie letztlich dem Ansatz einer metaphysischen Wesenswissen-
schaft verhaftet bleibe, in diirren Abstraktionen ende und alle Menschen
aneinander angleiche.’* Philosophische Unterstiitzung findet dieser An-
griff vor allem bei den postmodernen Differenz-Denkern (im Anschluss
an so unterschiedliche Autoren wie Rorty, Derrida und Foucault), in der
feministischen Theorie (Judith Butler) und bei vielen Globalisierungs-
kritikern.

Dagegen ist Folgendes zu sagen: Sicherlich ist es sinnvoll, die vielen
Differenzen zwischen den Menschen in den unterschiedlichen Kulturen
und Epochen zu betonen und zu erforschen. Aber auch die Betonung des
Plurals »die Menschen« setzt voraus, dass es etwas gibt, was alle diese
Menschen gemeinsam haben. Insofern kann man sagen, dass die Diffe-
renz-Denker sich in einen performativen Widerspruch verstricken: Man
kann nicht einen Begriff verwenden und zugleich bestreiten, dass sich
dieser Begriff verwenden lasst. Wenn etwa in Buchern der Historischen
Anthropologie Kapitel iber Leidenschaften, Rituale, Phantasie und so
weiter zu finden sind, so wird damit implizit zweierlei behauptet: Leiden-
schaften, Rituale, Phantasie und so weiter gehoren zu den allgemeinen
Aspekten menschlichen Daseins — und Leidenschaften, Rituale, Phantasie
und so weiter weisen in allen Kulturen und Epochen Gemeinsamkeiten
auf, die es erlauben, sie trotz aller Differenzen als solche zu identifizieren.
Jeder Vergleich setzt voraus, dass das Unterschiedene auch Ubereinstim-
mungen besitzt. Sonst konnte man eben nur iiber das Bosseln der Ost-
friesen oder das Baumstammweitwerfen der Schotten schreiben — aber
selbst diese lokalen Sitten haben Pendants in anderen Teilen der Welt.

Zudem liegt diesem Vernichtungsangriff eine Unterstellung zugrunde,
die zwar gegentiber fritheren anthropologischen Ansitzen durchaus ihre
Berechtigung hat, fur die Philosophische Anthropologie aber nicht unbe-
dingt zutreffend ist. Gemeint ist der Verdacht, ein universalistisches Men-
schenbild fuhre notwendigerweise zur Festschreibung einer Norm, an der
sich alle Menschen orientieren sollten. Scheler hat seine moralphilosophi-
schen und seine anthropologischen Uberlegungen klar getrennt. Gehlen
hat bestritten, dass normative Aussagen tiberhaupt moglich seien, sich je-
doch dadurch in einen Widerspruch verwickelt, dass seine Schriften von
impliziten normativen Aussagen durchtrankt sind. Allerdings beziehen
sich diese selten direkt auf den Menschen; eher indirekt wird aus seiner
Schwiche und Bosheit auf die Notwendigkeit starker Institutionen ge-
schlossen.?s Plessner hat am deutlichsten herausgestellt; dass die Aussagen
der Philosophischen Anthropologie nicht normativ, sondern deskriptiv zu

34 Vgl. Van Diillmen, Historische Anthropologie (2000), 32; Reinhard, Lebens-
formen Europas (2004), 13f.; Wulf, Anthropologie (2004), 64.
35 Vgl. Thies, Moral bei Geblen (2005).

22

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWANDE

verstehen sind: »Wem das zu wenig ist, und wer von der Anthropologie
Anweisungen zum seligen Leben oder auch nur Direktiven fur das taglich
allzu tiagliche Leben erwartet, hat sich in der Adresse geirrt.«3¢ Er oder
sie musste sich namlich an die normativen Disziplinen der praktischen
Philosophie wenden (Ethik, Moralphilosophie, Politische Philosophie).

Der Revisionsvorschlag betrifft das intersubjektivititstheoretische De-
fizit der Philosophischen Anthropologie. Mit der pragmatischen Wende
wird zwar das Bewusstseinsparadigma iiberwunden; aber dem damit
seit Descartes verbundenen Paradigma der Subjektivitit bleiben alle drei
Grunderviter verhaftet. Es finden sich zwar viele interessante Gedanken
zur sozialen Dimension des menschlichen Daseins. Bei Scheler ist vor al-
lem auf seine Analyse der sozialen Gefiihle zu verweisen.’” Plessner hat
in seinem Hauptwerk die Kategorie der Mitwelt entwickelt und im Spat-
werk interessante Uberlegungen angestellt zum Begriff der Rolle. In den
Nachkriegsschriften Gehlens stehen Institutionen und Sozialregulatio-
nen im Mittelpunkt. In ihren Grundlagen bleiben jedoch alle drei dem
Subjektivititsparadigma verhaftet, Scheler mit seinem Begriff der Per-
son, Plessner mit dem der exzentrischen Positionalitit. Gehlen arbeitet
in seinem Hauptwerk, wie er selbst zugibt, »mit einer Art Abstraktum
des einzelnen handelnden Menschen«.3®

Um das intersubjektivititstheoretische Defizit zu beheben, miisste zu-
ndchst die Sprachtheorie der Philosophischen Anthropologie weiterent-
wickelt werden. Bei Plessner finden sich wichtige Gedanken zu den vor-
sprachlichen Grundlagen der menschlichen Kommunikation, also zu
unseren unwillkiirlichen und willkiirlichen Ausdrucksbewegungen. Geh-
len hat in seinem Hauptwerk eine inhaltsreiche Theorie der Sprachwur-
zeln und der Ontogenese des menschlichen Sprechens vorgelegt. Dartiber
hinaus sind in den harten Kern der Philosophischen Anthropologie Kate-
gorien aufzunehmen, die nicht auf einen einzelnen Menschen zurtickge-
fithrt werden konnen: Formen des Zusammenlebens (Partnerschaft und
Ehe, Familie und Haushalt), mentale Phinomene wie kollektives Ge-
dachtnis und kollektive Identititen, soziale Phinomene wie Abweichung
und Fremdbheit, kollektive Handlungen wie Spiele, Feste, Inszenierungen
und so weiter. Fiir alle diese Bereiche gibt es in der Historischen Anthro-
pologie inzwischen interessante Forschungsergebnisse. Noch wichtiger
ist eine anthropologische Theorie der Verstindigungsformen und Aner-
kennungsverhiltnisse, in denen Menschen sich befinden.?* Hier geht es

36 Plessner, X: Selbstdarstellung (1975), 328.

37 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1912/21922).

38 Gehlen, Il: Der Mensch (1940/1962), 453; vgl. Bohler, A. Gehlen, Hand-
lung und Institution (1973).

39 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981); Honneth,
Kampf um Anerkennung (1992).

23

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

um die anthropologische Verankerung dessen, was Dahrendorf auf der
soziologischen Ebene als Ligaturen bezeichnet: die Formen, die die In-
dividuen miteinander verbinden und ein Zusammenleben wertvoll er-
scheinen lassen.+

Externer und interner Pluralismus

Lakatos hat mit seiner wissenschaftstheoretischen Konzeption der For-
schungsprogramme den Gedanken verbunden, dass es immer mehr als
nur ein Forschungsprogramm gibt und auch geben sollte. Deren Plurali-
tat sollte sogar aufrecht erhalten bleiben, wenn sich eines (wie etwa die
Evolutionstheorie in der Abstammungslehre) durchgesetzt hat. Entge-
gen der Vorstellung von Kuhn, dass Paradigmen sich inkommensurabel
gegeniiberstehen, also sich ihre Anhinger einander gar nicht verstind-
lich machen konnen, geht Lakatos zudem davon aus, dass sich die For-
schungsprogramme teilweise uberlappen und deshalb ein Vergleich
zwischen ihnen moglich ist. Zeitgenossische Konkurrenten der Philoso-
phischen Anthropologie sind beispielsweise die kritische Gesellschafts-
theorie der frithen Frankfurter Schule, das geschichtswissenschaftliche
Programm der franzosischen » Annales«-Schule, der Funktionalismus in
der Ethnologie, die Gestaltpsychologie und die Wissenssoziologie. Bei
einem philosophischen Forschungsprogramm wie der deutschen Philo-
sophischen Anthropologie gibt es sogar interne Konkurrenz: Die Ansit-
ze von Scheler, Plessner und Gehlen bilden keine Theorienreihe, in der
die spatere Konzeption als eine Folge der Falsifikation einer fritheren zu
verstehen ist. Sie l6sen sich nicht ab, sondern bleiben als Theorie-Ange-
bote erhalten. Da Konkurrenz das Geschift belebt, ist gegen eine solche
Vielfalt uberhaupt nichts einzuwenden.

40 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 118ff.

24

- am 15.01.2026, 21:19:18. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

