
11

Philosophische Anthropologie  
als Forschungsprogramm

Kaum eine philosophische Disziplin leidet unter solchen Identitätspro-
blemen wie die Anthropologie. Für die einen ist die gesamte Philosophie 
kaum mehr als eine erweiterte Lehre vom Menschen; für die anderen 
kann Anthropologie überhaupt nicht philosophisch betrieben werden, 
sondern nur empirisch. Tatsächlich ist die Anthropologie der einzige Teil-
bereich unseres Faches, der sich mittels des Adjektivs »philosophisch« 
abgrenzen muss, sowohl von ganzen Wissenschaften wie der Physischen 
Anthropologie (= Humanbiologie) und der Kulturanthropologie (= Eth-
nologie) als auch von Teildisziplinen anderer Wissenschaften wie der me-
dizinischen oder der soziologischen Anthropologie.

Diese Vielfalt an Anthropologien und Anthropologie-Begriffen hat ih-
ren Grund in der Sache: Die Menschen sind so komplexe Wesen, dass 
eine einzelne Wissenschaft sie überhaupt nicht fassen kann. Gerade die-
se Mannigfaltigkeit des Menschen und die ihr entsprechende Speziali-
sierung der Humanwissenschaften erfordern aber eine philosophische 
Anthropologie. Sie kann nämlich die beiden Aufgaben erfüllen, die Ha-
bermas einmal in einem anderen Zusammenhang der Philosophie zuge-
sprochen hat.1 Zum einen ist sie Platzhalter für eine umfassende Lehre 
vom Menschen. Nur ein empirisch gesicherter und theoretisch reflektier-
ter Entwurf, der alle Aspekte menschlichen Lebens bedenkt, kann uns 
in der unübersichtlichen Datenflut der Humanwissenschaften eine Ori-
entierung verschaffen. Zum anderen übersteigt die Philosophische An-
thropologie nicht nur die Grenzen einer Disziplin, sondern die des Wis-
senschaftssystems überhaupt: Sie vermittelt zwischen diesem und der 
Lebenswelt, interpretiert das humanwissenschaftliche Wissen und dient 
damit unserer intersubjektiven Selbstverständigung. Orientierungswis-
sen und die reflexiven Erträge von Selbstverständigungsprozessen sind 
unverzichtbar in vielen lebensweltlichen Situationen, ob in pädagogi-
schen Prozessen, bei politischen Entscheidungen oder angesichts anth-
ropotechnischer Fortschritte.

Deshalb lohnt sich, so meine Überzeugung, heute noch der Rückgriff 
auf die deutsche Philosophische Anthropologie. Sie bildet den letzten 
großen Versuch, alle Aspekte des menschlichen Daseins in einer Gesamt-
vision zu erfassen. In vielen Punkten ist diese Konzeption inzwischen 
überholt. In manch anderer Hinsicht kann man jedoch immer noch an 
sie anknüpfen. Das gilt insbesondere, wenn wir Max Scheler, Helmuth 
Plessner und Arnold Gehlen nicht als Konkurrenten sehen, sondern die 

1		  Habermas, Die Philosophie als Platzhalter und Interpret (1981), 22ff.

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


12

Vorzüge, die aus heutiger Sicht jeder dieser drei Ansätze bietet, aufgrei-
fen und zusammenfügen. Die Stärken der drei Autoren liegen, sehr ver-
kürzt gesagt, auf unterschiedlichen Ebenen: Schelers Entwurf zeichnet 
sich aus durch die Verarbeitung klassischer philosophischer Themen und 
seine Anschlussfähigkeit für philosophische Disziplinen wie Ethik und 
Metaphysik; Plessner hat die methodologischen und naturphilosophi-
schen Grundlagen der Anthropologie am besten reflektiert und führt 
seinen Ansatz am konsequentesten durch; Gehlens Konzeption besticht 
durch die Integration empirischen Wissens aus unterschiedlichen Dis-
ziplinen.2 

In diesem Artikel möchte ich folgende Thesen plausibel machen: Man 
sollte die deutsche Philosophische Anthropologie als ein Forschungspro-
gramm begreifen. Dieses degeneriert zwar seit einigen Jahrzehnten; den-
noch lässt es sich weiterhin gegen viele Angriffe verteidigen. Ich erläute-
re zunächst den Begriff des Forschungsprogramms. Dann werden einige 
Elemente herausgearbeitet, die zum harten Kern der deutschen Philoso-
phischen Anthropologie gehören. Schließlich stelle ich einige Einwände 
dar, die von Seiten der empirischen Wissenschaften kommen. Obwohl 
diese teilweise zutreffend sind, kann sich die Philosophische Anthropo-
logie, so denke ich, nach einer Auffrischung durch einige neue Gedan-
ken wieder in ein progredierendes Forschungsprogramm verwandeln.

Was ist ein philosophisches Forschungsprogramm?

Imre Lakatos hat den Begriff des Forschungsprogramms in die Wissen-
schaftstheorie eingeführt.3 Wie auch Kuhns berühmter Paradigma-Be-
griff ist er eigentlich nur auf Wissenschaften wie Physik und Mathematik 
anwendbar. Deshalb spreche ich von einem philosophischen Forschungs-
programm. Zwar muss ein solches auch den üblichen wissenschaftli-
chen Kriterien wie formale Konsistenz, begriffliche Kohärenz, empiri-
sche Validität und so weiter genügen. Aber diese Kriterien kann man 
auf die Philosophische Anthropologie nicht in derselben Strenge anwen-
den wie auf Forschungsprogramme, deren Überprüfung in idealen Wel-
ten, im luftleeren Raum oder in künstlichen Laborsituationen stattfin-
det. Jede Wissenschaft kann nur so genau sein, wie es ihre Gegenstände 

2		  Ich beziehe mich im Folgenden vor allem auf die Hauptwerke der drei Au-
toren: Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), Plessner, 
IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928) und Gehlen, III: Der 
Mensch (1940/1962).

3		  Lakatos, Die Geschichte der Wissenschaft und ihre rationalen Rekonstruk-
tionen (1974), 55–119, bes. 69ff.; Lakatos, Falsifikation und die Methodo-
logie wissenschaftlicher Forschungsprogramme (1974), 89–189.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13

erlauben. Dieser aristotelische Gedanke4 findet sich auch beim späten 
Wittgenstein: Gegen sein eigenes Frühwerk wendet er ein, dass »Kris-
tallreinheit« kein erstrebenswertes Ziel für die Philosophie ist. Wenn 
die Bedingungen so optimiert werden, dass man einen total glatten Un-
tergrund erzeugt hat (so sein metaphorisches Argument), rutscht man 
aus und kann überhaupt nicht mehr vorankommen.5 Während sich zu-
dem die Qualität empirisch-wissenschaftlicher Forschungsprogramme 
an ihrer prognostischen Kraft misst (also der Fähigkeit, neue Tatsachen 
vorherzusagen), kommt es bei philosophischen Forschungsprogrammen 
auch darauf an, andere Theorien und prinzipiell bekannte Tatsachen zu 
integrieren beziehungsweise neu zu deuten. Die Philosophische Anthro-
pologie ist deshalb nicht nur ein Forschungs-, sondern darüber hinaus 
ein Deutungsprogramm.

Trotz dieser Unterschiede lassen sich drei Elemente der Lakatos’schen 
Forschungsprogramme aufgreifen. Erstens gibt es einen harten Kern von 
philosophischen Annahmen, die in der empirischen Forschung nicht zur 
Disposition gestellt werden. Allerdings kann es interne Gründe philo-
sophischer Art geben, die zu Korrekturen führen.6 Den harten Kern der 
Philosophischen Anthropologie, so meine Rekonstruktion, bilden eini-
ge der Thesen, die sich bei allen Gründervätern finden lassen. Um den 
harten Kern liegt zweitens, wie Lakatos so schön sagt, ein Schutzgürtel. 
In diesem befinden sich die Theorien, die in der empirischen Forschung 
überprüft sowie gegebenenfalls durch Hilfshypothesen ergänzt oder fal-
lengelassen werden können. Im letzteren Fall werden sie durch eine an-
dere Theorie ersetzt. Selbst bei mehrfachen Falsifikationen bleibt also 
der harte Kern unberührt; stattdessen kommt es zu einer Abfolge von 
Theorien im Schutzgürtel. Unterschiede in den Konzeptionen von Sche-
ler, Plessner und Gehlen ordne ich diesem Bereich zu. Das dritte Ele-
ment sind Angaben über den Geltungs- und Anwendungsbereich des 
Forschungsprogramms. Bei Falsifikationen, die man nicht durch Hilfshy-
pothesen oder eine neue Theorie auffangen kann, bleibt noch die Mög-
lichkeit, den Anwendungsbereich des Forschungsprogramms zu verklei-
nern; umgekehrt kann es sein, dass sich das Forschungsprogramm auch 
in anderen Bereichen als aussagekräftig erweist. Lakatos spricht hier 
von degenerativen beziehungsweise progressiven Problemverschiebun-
gen. Bekannte Beispiele dafür sind zum einen die Einschränkung der 
Newton`schen Mechanik auf geringe Geschwindigkeiten, zum anderen 
die Ausweitung von Darwins Evolutionstheorie auf nicht-biologische 

4		  Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1094 b 23ff., vgl. ebd. 1098 a 27f., 1094 
a 25 und 1113 a 14.

5		  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (1953), § 107.
6		  Vgl. Laudan, Progress and its Problems (1977); vgl. Poser, Wissenschafts-

theorie (2001), 165–169.

WAS IST EIN PHILOSOPHISCHES FORSCHUNGSPROGRAMM?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


14

Phänomene. Jede Anthropologie steht seit vielen Jahrzenten unter dem 
Verdacht, dass ihre Aussagen, die eigentlich für alle Menschen gelten 
sollten, in Wahrheit nur auf den männlichen, heterosexuellen, erwach-
senen, westeuropäischen Bildungsbürger zutreffen. Wie dem auch sei, 
die deutsche Philosophische Anthropologie ist sicherlich eher ein dege-
neriertes Forschungsprogramm. Für sie interessiert sich in den empiri-
schen Humanwissenschaften außer einigen Soziologen und Kulturwis-
senschaftlern kaum noch jemand. Aber Lakatos’ Pointe ist, dass man 
auch an degenerierenden Forschungsprogrammen festhalten kann (weil 
der harte Kern jeder Widerlegung entzogen wird) und sogar festhalten 
sollte. In der Astronomie war der Heliozentrismus viele Jahrhunderte 
ein degeneriertes Forschungsprogramm – bis es im 16. Jahrhundert wie-
der progredierte.

Der harte Kern der deutschen  
Philosophischen Anthropologie

Welche gemeinsamen Grundannahmen von Scheler, Plessner und Geh-
len gehören zum harten Kern der Philosophischen Anthropologie? Das 
erste Kernstück ist die Auffassung, dass es überhaupt möglich sei, einen 
philosophischen Gesamtentwurf des Menschen vorzulegen. Diese Idee 
will man sich nicht ausreden lassen. Ihre Verwirklichung ist nur möglich, 
wenn die unterschiedlichen Zugänge zum Menschen integriert werden. 
Sonst zerfällt die Anthropologie in Einzelwissenschaften oder gerät un-
ter die Dominanz einer Herangehensweise.

Alle drei Gründerväter bemühen in diesem Zusammenhang den Be-
griff der psychophysischen Neutralität.7 Scheler erläutert diesen an ei-
ner Stelle folgendermaßen: »Was wir als ›physiologisch‹ und ›psycholo-
gisch‹ nennen, sind nur zwei Seiten der Betrachtung eines und desselben 
Lebensvorganges. Es gibt eine ›Biologie von innen‹ und eine ›Biologie 
von außen‹.«8 Bei Plessner finden sich vergleichbare Formulierungen. Es 
geht also nicht um den Unterschied zweier ontologischer Schichten, son-
dern um zwei Perspektiven. Die anthropologischen Kategorien sind so 
zu wählen, dass sie nicht nur für eine Seite gelten.

Dabei sieht keiner der drei Autoren deutlich, dass zweimal eine Kluft 
zu überwinden ist: Zum einen muss man die naturwissenschaftliche 
und die nicht-naturwissenschaftliche Herangehensweise zusammenbrin-
gen. Das bezieht sich einerseits auf die Biologie (mit unterschiedlichen 

7		  Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 17; Plessner, IV: 
Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 66, 70, 310f., 364 u. 
ö.; Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 139, 216, 305, 312.

8		  Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 58.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


15

Disziplinen wie Morphologie, Ethologie, Paläoontologie, Molekularge-
netik und ähnlichen), andererseits auf verschiedene Sozialwissenschaften 
(Soziologie, Ethnologie und ähnliche). Die alte Erklären-Verstehen-Kon-
troverse bildet diese Dichotomie nur sehr ungenau ab; denn Linguistik, 
Soziologie und Psychologie haben sich diesem Dualismus immer entzo-
gen. Aber es ist bekannt, dass die biologischen und die soziologischen 
Forschungsergebnisse beispielsweise über Intelligenz und über die Un-
terschiede zwischen den Geschlechtern nicht ohne weiteres zusammen-
passen. Hier kann die Philosophische Anthropologie vielleicht die Rolle 
des Moderators übernehmen. Die zweite Kluft besteht zwischen den em-
pirisch-wissenschaftlichen Ansätzen insgesamt und der phänomenologi-
schen Herangehensweise, zwischen objektivierenden Verfahren und sol-
chen, die als Ausgangspunkt die individuelle Subjektivität haben. Heute 
spricht man meistens von der Differenz zwischen der Perspektive der 
dritten Person und der Perspektive der ersten Person. Letztere wurde 
gegen die Philosophische Anthropologie vor allem durch Vertreter der 
Existenzphilosophie geltend gemacht. Tatsächlich sind aber unsere drei 
Helden (wenn auch in unterschiedlichem Ausmaß) stark durch die Phä-
nomenologie beeinflusst und haben immer versucht, auch diesem An-
spruch gerecht zu werden. Bei Scheler und Plessner ist dies offensicht-
lich. Aber selbst Gehlen, der sich programmatisch zu einer empirischen 
Philosophie bekannte, hat seine Methode manchmal als phänomenolo-
gisch bezeichnet und sich aus anderen Quellen phänomenologischer Ein-
sichten bedient, etwa denen der Gestaltpsychologie.9  

Ein zweiter Bestandteil des harten Kerns ist der hohe theoretische Stel-
lenwert des Handelns. Der Mensch ist nicht (nur) ein denkendes und ein 
fühlendes, sondern vor allem ein handelndes Wesen. Man kann alle drei 
Autoren als Wegbereiter der pragmatischen Wende in der Philosophie 
des 20. Jahrhunderts ansehen.10 Dieser Punkt tritt bei Gehlen am deut-
lichsten hervor; er ist einer der ersten deutschsprachigen Autoren, der 
die beiden amerikanischen Pragmatisten Dewey und Mead rezipierte.11 
»Handlung« ist seine zentrale Kategorie. Auch die klassischen Probleme 
der Erkenntnistheorie sollen pragmatistisch gelöst werden. Bereits Sche-
ler hatte sich mit den erkenntnistheoretischen Konsequenzen des Prag-
matismus intensiv beschäftigt und sprach diesem ein begrenztes Recht 
zu.12 Der Fehler des Pragmatismus sei es bloß, eine Wissensform zu ver-
absolutieren, nämlich das funktionale Arbeitswissen; dieses ist nämlich 

9		  Gehlen, VI: Die Seele im technischen Zeitalter (1957), 104 u. 136; IX: 
Zeit-Bilder (1960), 148.

10		 Vgl. Gethmann, Vom Bewußtsein zum Handeln (1987), 216–219.
11		 Rehberg, Die Theorie der Intersubjektivität (1985).
12		 Scheler, VIII: Erkenntnis und Arbeit. Eine Studie über Wert und Grenzen des 

pragmatischen Motivs in der Erkenntnis der Welt (1926).

DER HARTE KERN DER DEUTSCHEN PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


16

nach Schelers Auffassung dem Bildungs- und dem Heilswissen unterzu-
ordnen. Auch sei es nicht falsch, so Scheler, den Menschen als Tier mit 
besonders hoher praktischer Intelligenz zu bezeichnen, als homo faber. 
Jenseits der praktischen Intelligenz steht aber noch der Geist. Bei Pless-
ner spielt der Pragmatismus die geringste Rolle. Dennoch heißt es auch 
bei ihm: »Denn der Mensch muß tun, um zu leben.«13 Das folgende Zitat 
wird fast wörtlich von Gehlen übernommen: »Der Mensch lebt nur, in-
dem er ein Leben führt.«14 Wichtiger als die Kategorie der Handlung ist 
bei Plessner aber die des Ausdrucks. Damit bezieht er sich auf die Not-
wendigkeit, mit der jeder Mensch sein Inneres entäußern muss, in Aus-
drucksgebärden und symbolischen Gebilden, durch Verkörperung seiner 
selbst in sozialen Rollen und so weiter. Bei allen drei Autoren verbindet 
sich die pragmatische Wende mit einer Kritik an einer Überbetonung 
der Innerlichkeit, des Rückzugs auf ein kontemplatives Leben in einem 
mentalen Binnenraum.

Aus dem Pragmatismus folgt implizit ein Humanismus. Denn eine 
Handlung setzt immer ein Handlungssubjekt voraus; sonst wäre der 
Begriff des Handelns ein Kategorienfehler. Damit sperrt sich die Phi-
losophische Anthropologie gegen die Auflösung des Menschen in seine 
Bestandteile. Sub-humane Anthropologien wollen hingegen den Men-
schen auf Einheiten wie das Gehirn oder Gene reduzieren. Dagegen set-
zen Scheler und Plessner einen emphatischen Begriff der Person. Selbst 
Gehlen, der auf alle metaphysischen Begriffe verzichten wollte und in 
der modernen Welt überhaupt Zerfallstendenzen beobachtete, hat an 
der Einheitlichkeit des Menschen festgehalten. Dadurch bleibt die An
thropologie anschlussfähig für sozialwissenschaftliche Handlungstheori-
en und für die praktische Philosophie, etwa für die Frage nach den Gren-
zen und Möglichkeiten moralischen Handelns.

Das dritte Kernelement ist ein schwacher Materialismus. Darunter 
verstehe ich die Auffassung, dass die höheren Eigenschaften des Men-
schen durch niedere Eigenschaften bedingt und in ihrem Spielraum be-
grenzt sind. Dagegen behauptet ein starker Materialismus, dass die 
höheren Eigenschaften vollständig durch die niederen bestimmt (deter-
miniert) seien. Eine dritte Position, die ich Idealismus nenne, postuliert 
die Autonomie der höheren Funktionen. Alle drei Positionen setzen ein 
Schichtenmodell voraus, das menschliche Eigenschaften (Funktionen, 
Kompetenzen, Verhaltensweisen) in eine hierarchische Ordnung bringt. 
Beispielsweise ist im klassischen Modell der Erkenntnistheorie die Wahr-
nehmung eine niedere und das Denken eine höhere Funktion; in der 

13		 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 395. – In 
den Zitaten wurde die jeweils verwendete Rechtschreibung beibehalten.

14		 Ebd., 384, vgl. 391 u. 397; vgl. ders.: VIII: Die Frage nach der Conditio hu-
mana (1961), 192; Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 12, 190, 355, 431.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


17

Handlungstheorie gelten triebgesteuerte oder bedürfnisbedingte Verhal-
tensweisen als niedere Tätigkeit, hingegen als höhere das moralische und 
das ästhetische Handeln.

Ein solches Schichtenmodell entwickelt Scheler zunächst als Abfolge 
von Leistungsstufen des Lebens (Gefühlsdrang, Instinkt, assoziatives Ge-
dächtnis, praktische Intelligenz); später unterscheidet er ganz traditio-
nell vier Wesensstufen (Anorganisches, Pflanze, Tier, Mensch).15 Zudem 
steht über allen Schichten des Lebendigen noch die Sphäre des Geistes. 
Bei Plessner findet sich der Hinweis auf »Stufen des Organischen« be-
reits im Titel seines Hauptwerks. Sein Ziel ist es, diese Stufen aus einem 
Prinzip zu entwickeln, der Positionalität des Organismus gegenüber sei-
ner Umwelt beziehungsweise Welt.16  Erläuterungen zum Begriff der Stu-
fe gibt er allerdings nur wenige. Gehlen hingegen hat das Schichtenmo-
dell in der ersten Auflage von »Der Mensch« ausdrücklich abgelehnt; 
es passt nicht zu seiner zentralen These, dass der Mensch ein Mängel-
wesen sei. Wie Nicolai Hartmann in einer ausführlichen Besprechung 
zeigte, kann Gehlen aber auf schichtentheoretische Annahmen gar nicht 
verzichten.17 Im Briefwechsel mit Hartmann hat Gehlen dies zugestan-
den. In späteren Auflagen macht er deshalb deutlich, dass es ihm in ers-
ter Linie darum gehe, Kategorien zu finden, die durch alle Schichten des 
Menschen hindurchlaufen, etwa die Kategorie der Entlastung.18 Aber 
selbst dieser Begriff setzt Unterschiede zwischen den Schichten voraus. 
Denn Gehlens These ist, dass die Entlastung einer niederen Funktion, 
beispielsweise des Strebens nach der Befriedigung elementarer Bedürf-
nisse durch eine gesicherte Hintergrunderfüllung, zu Spielräumen auf ei-
ner höheren Ebene führt.

Der schwache Materialismus der Philosophischen Anthropologie ist 
vor allem als Kritik am Idealismus zu verstehen; alle drei Gründervä-
ter halten die klassische Auffassung des Menschen als animal rationa-
le für unzureichend. Dabei werden unterschiedliche Schwerpunkte ge-
setzt: Scheler möchte dem Fühlen den Status des Geistigen verleihen; nur 
durch emotionale Akte bekämen wir Zugang zur Sphäre der moralischen 
Werte.19 Plessner bemüht sich ausführlich, die konstruktiven und ratio-
nalen Leistungen unserer Sinne aufzuzeigen.20 Gehlens Anliegen ist es, 
das spezifisch Menschliche bereits in einfachen Körperbewegungen zu 
entdecken. Vernunftkritische Elemente spielen besonders bei Gehlen eine 

15		 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 13–30, 35f.
16		 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 18f., 127ff.
17		 Hartmann, Neue Anthropologie in Deutschland (1941), 159–176, bes. 173 

ff.
18		 Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 7 u. 72, außerdem ebd. 891.
19		 Scheler, II: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik 

(1916).
20		 Plessner, III: Anthropologie der Sinne.

DER HARTE KERN DER DEUTSCHEN PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


18

Rolle: Seit seinem Frühwerk warnt er vor den Gefahren eines verselb-
ständigten Geistes beziehungsweise einer übermäßigen Reflexion. Wir 
Menschen seien eben keine reinen Vernunftwesen; das Bewusstsein rei-
che keineswegs aus, um unser Handeln zu steuern. Dafür bedarf es an-
derer Instanzen: im Individuum einer festgefügten Charakterstruktur, im 
Sozialen stabiler Institutionen.21 Hingegen setzt sich Scheler von den ir-
rationalistischen Tendenzen, die er in der Lebensphilosophie und ande-
ren zeitgenössischen Strömungen wahrnimmt, eindeutig ab: Der Geist 
ist die höchste Kompetenz des Menschen. Der idealistische Fehlschluss 
war es nur, ihn deshalb auch als stärkste Kraft im Menschen anzusehen. 
Tatsächlich aber sei der Geist zwar das edelste, aber auch das kraftlo-
seste Moment im Menschen. »Der Kraft- und Wirkstrom, der allein Da-
sein und zufälliges Sosein zu setzen vermag, läuft in der Welt, die wir be-
wohnen, nicht von oben nach unten, sondern von unten nach oben!«22  
Während Scheler diesen Gedanken jedoch eher intuitiv fasst, wird er in 
der Schichtenontologie von Nicolai Hartmann ausführlich entfaltet.23 

Als viertes Element ist der Begriff der Weltoffenheit zu nennen.24 Die-
se Kategorie wurde in der Auseinandersetzung mit der Umweltlehre von 
Jakob von Uexküll entwickelt. Der wegweisende Ansatz Uexkülls be-
stand darin, ein Tier nicht isoliert zu betrachten, sondern es immer zu 
seiner Umwelt in einen Bezug zu setzen; Organismus und ökologische 
Nische gehören zusammen. Uexküll wollte diesen Ansatz auch auf den 
Menschen übertragen. Dagegen behauptet die Philosophische Anthropo-
logie, dass wir Menschen umweltentbunden sind, eben weltoffen. Der 
Mensch hat keine Umwelt, sondern eine Welt. Aus Sicht Schelers ist 
dafür der Geist verantwortlich, der es dem Menschen ermöglicht, ge-
schlossene Funktionskreise durch offene Handlungsprogramme zu er-
setzen. Gehlen verwendet, ohne dies deutlich zu machen, zwei verschie-
dene Begriffe von Weltoffenheit: Zum einen wird herausgestrichen, dass 
wir Menschen nicht an eine spezifische Umwelt, eine ökologische Nische 
gebunden sind. Wir können unsere Umgebung umgestalten, die Natur 
zur Kultur umbauen. Diese Feststellung kann man aus der Außenper
spektive vornehmen. Zum anderen betont er wie Scheler, dass wir keine 
angeborenen Strukturen unseres kognitiven Weltzugangs besitzen; auch 
aus der Innenperspektive sind wir keineswegs an das gebunden, was für 
uns funktional ist. Wir Menschen transzendieren immer den vorgege-
benen Horizont. Plessner möchte dies nicht ohne Einschränkung gelten 
lassen: Sofern wir uns in exzentrischer Position befinden, können wir 

21		 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 135–139, 241–249.
22		 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 51.
23		 Hartmann, Der Aufbau der realen Welt (1940); vgl. Thies, Alles Kultur? 

(2016), 40–44.
24		 Vgl. Thies, Arnold Gehlen zur Einführung (³2017), 52–59.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


19

tatsächlich alle Grenzen überschreiten. Aber wir bleiben dennoch leibli-
che Wesen, die deshalb auch ihre natürlichen Grenzen besitzen. Gerade 
weil wir Menschen prinzipiell weltoffen sind, bedürfen wir eines schüt-
zenden Rahmens. Dazu dienen uns Kulturkreise, soziale Milieus und 
so weiter. Diese weisen Ähnlichkeiten mit den Uexküll`schen Umwel-
ten auf. Dennoch unterscheiden sie sich von ihnen: Zum einen bilden 
sie keine monolithischen, nebeneinander stehenden Blöcke, sondern sie 
befruchten, überschneiden und durchdringen sich; deshalb ist auch der 
Wechsel von einer Kultur in eine andere, wie historische Beispiele zeigen, 
durchaus möglich. Zum anderen steht unsere Lebenswelt für uns im-
mer vor dem Horizont einer offenen Welt; das Eigene wird immer durch 
das Fremde vervollständigt; welche Beziehung auch zwischen diesen bei-
den Polen herrschen mag. In Anlehnung an Kant unterscheidet Plessner 
deshalb zwischen Grenzen und Schranken.25 Grenzen können wir über-
schreiten, aber wir kommen doch immer wieder zu einer Schranke, die 
sich nicht beseitigen lässt.

Mit dem Welt-Umwelt-Gegensatz arbeitet gegenwärtig auch John 
McDowell. Dabei greift er auf Gadamer zurück; denn das originale For-
schungsprogramm der Philosophischen Anthropologie ist im angelsäch-
sischen Raum weitgehend unbekannt. McDowell unterscheidet drei Po-
sitionen, die den oben von mir charakterisierten entsprechen. Zwischen 
dem unverblümten Naturalismus (starker Materialismus) und dem zü-
gellosen Platonismus (Idealismus) positioniert sich McDowell mit sei-
nem Naturalismus der zweiten Natur. Wir Menschen besitzen eine zwei-
te Natur, deren Hauptmerkmal darin besteht, für Gründe empfänglich zu 
sein. Deshalb sind wir als sprechende und vernunftbegabte Tiere nicht an 
unsere Umwelt gebunden.26 McDowell steht Schelers Version am nächs-
ten; unsere menschenspezifische zweite Natur ist der Geist.

Biologische und sozialwissenschaftliche Einwände

Durch den Versuch, biologische und sozialwissenschaftliche Erkennt-
nisse zu synthetisieren, zieht sich die Philosophische Anthropologie die 
Gegnerschaft beider Seiten zu. Im Folgenden betrachte ich vier Einwän-
de: Aus beiden Richtungen kommt (um es militärisch auszudrücken) 
ein Vernichtungsangriff, der aber abgewehrt werden kann. Die beiden 
schwächeren Einwände sind hingegen zutreffend und sollten zu Revisi-
onen am harten Kern der Philosophischen Anthropologie führen. 

25		 Kant, V: Prolegomena (1783), § 57; Plessner, IV: Die Stufen des Organischen 
und der Mensch (1928), 213f.; Plessner, VIII: Conditio humana (1961), 77–
87, 180–189, 357.

26		 McDowell, Geist und Welt (1998), 142ff.

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWÄNDE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


20

Der weitergehende Einwand lautet, der Mensch sei durch seine phy-
sischen Anlagen determiniert; seine Eigenschaften können auf naturale 
Elemente zurückgeführt werden. Diese Debatte wird zurzeit am Beispiel 
der Willensfreiheit zwischen Hirnforschern und Philosophen geführt. 
Mit welchen Argumenten sich ein solcher Reduktionismus und Deter-
minismus zurückweisen lässt, kann hier nicht gezeigt werden.27 Es sei 
hier nur darauf hingewiesen, dass die Einwände der Deterministen dazu 
führen würden, den gesamten harten Kern fallenzulassen; an die Stelle 
der Kategorie der Handlung müsste die des Verhaltens treten, der schwa-
che Materialismus würde zu einem starken und die Kategorie der Weltof-
fenheit müsste zumindest umformuliert werden.

Die biologischen Gegner der Philosophischen Anthropologie haben 
aber Recht, dass in diesem Forschungsprogramm die naturale Prägung 
des Menschen unterschätzt wird. Tatsächlich vertreten alle drei Grün-
derväter einen extremen Kulturalismus. Zwar haben sich Scheler, Pless-
ner und Gehlen sehr intensiv mit dem biologischen Wissen ihrer Zeit be-
schäftigt, aber schließlich landen alle drei bei einem nicht-biologischen 
Menschenbild, einem negativen Naturalismus. Bei Scheler zeigt sich dies 
an der Überordnung des Geistes über den Drang. Plessner und Geh-
len vertreten mit ihren Formeln der »natürlichen Künstlichkeit«28 und 
»Der Mensch ist von Natur ein Kulturwesen«29 exakt dieselbe Positi-
on. Es gibt, so ihre Auffassung, überhaupt keine biologische Natur des 
Menschen, die sich unabhängig von ihrer kulturellen Ausprägung er-
fassen ließe. Während Gehlen in seinem Spätwerk immer mehr natura-
le Restbestände zuzugestehen bereit ist, bleibt Plessner hartnäckig bei 
seinem extremen Kulturalismus. Von dieser Warte kritisiert er auch den 
Versuch des späten Gehlen, instinktive Wurzeln für moralisches Verhal-
ten zu finden.30 

Dass die Philosophische Anthropologie einen negativen Naturalismus 
vertreten konnte, hängt mit der falschen Einschätzung des Darwinismus 
zusammen. Keiner der drei Gründerväter hat die ganze Stärke von Dar-
wins Evolutionstheorie erkannt. Scheler hält den Darwinismus für »völ-
lig erschüttert«; auch Plessner spricht vom Darwinismus wie von einem 
überholten Paradigma und blendet die phylogenetische Dimension ex-
plizit aus.31 Gehlen hat sich mit Abstammungsfragen am intensivsten be-
schäftigt; dabei leugnet er nicht die Evolutionstheorie, gibt dieser aber 

27		 Vgl. aber Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie (³2013), 
18–22 u. 118–123.

28		 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 383.
29		 Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 88 u. 138; Gehlen, Moral und Hy-

permoral (1969), 9.
30		 Plessner, VIII: Trieb und Leidenschaft (1971), 370f.
31		 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 11; Plessner, IV: 

Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 64 u. 431.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


21

eine sehr eigenwillige Deutung: Die Evolution des Menschen soll über 
eine Abfolge von Großmutationen (Saltationen) erfolgt sein, der Selek-
tionsmechanismus spielte keine Rolle. Die wichtigsten biologischen Ge-
währsleute für die Philosophische Anthropologie sind bekennende An-
ti-Darwinisten wie Hans Driesch und Jakob von Uexküll. Driesch wollte 
einen neuen Vitalismus begründen, Uexküll eine verstehende Biologie. 
Nur Gehlen hat ab 1940 über Konrad Lorenz (und später über dessen 
Schüler Irenäus Eibl-Eibesfeldt) darwinistische Positionen rezipiert.

Tatsächlich wies der ursprüngliche Ansatz Darwins einige Schwächen 
auf; ein Beleg dafür sind lamarckistische Restbestände. Erst August Weis-
mann tilgte diese in den 1880er Jahren. Gregor Mendel hatte zwar schon 
zu Darwins Lebzeiten einige Gesetzmäßigkeiten der Vererbung gefun-
den, diese wurden aber erst nach 1900 von verschiedenen Forschern 
wiederentdeckt. Die Integration dieser beiden biologischen Theorien, 
der Darwin`schen Entwicklungslehre und der Mendel`schen Vererbungs-
lehre, gelang einige Jahrzehnte später in der Synthetischen Evolutions-
theorie. Zu deren Begründern gehörten Theodosius Dobzhansky, Juli-
an Huxley, Ernst Mayr, Bernhard Rensch, G. G. Simpson und andere.32  
Gehlen und Plessner hätten diesen Ansatz also noch rezipieren können; 
aber sie beschäftigten sich nach 1945 vorrangig mit anderen Fragen.

Dagegen hat der amerikanische Pragmatismus die philosophische Re-
levanz des Darwinismus bald erkannt: Die Evolutionstheorie zwingt au-
ßer der Anthropologie auch Moral, Politik und Religion zu einer neuen 
Begrifflichkeit.33 Inzwischen ist die Darwin`sche Evolutionstheorie auf 
vielfältige Weise bestätigt worden. Auch die Philosophie darf die rasan-
ten Fortschritte der Biowissenschaften in den letzten Jahrzehnten, von 
der Entdeckung der DNS-Doppelhelix bis zur Entzifferung des menschli-
chen Genoms, nicht ignorieren. Es ist sehr zweifelhaft, ob Neurobiologie 
und Soziobiologie etwas zur Erkenntnistheorie und Moralphilosophie 
beitragen können; aber anthropologisch relevant sind deren Erkenntnis-
se allemal. Das Forschungsprogramm der Philosophischen Anthropolo-
gie wird nur dann wieder progredieren können, wenn man diese neue-
ren biologischen Erkenntnisse integriert.

An der anderen Front kämpft die Philosophische Anthropologie ge-
gen sozialwissenschaftliche Ansätze im weitesten Sinne. In den letzten 
beiden Jahrzehnten haben sich verschiedene Konzeptionen einer Histo-
rischen Anthropologie entwickelt. Die geschichtswissenschaftliche For-
schung ist durch diese vorangetrieben worden, vor allem für die Epoche 
der Frühen Neuzeit.

32		 Vgl. Mayr, … und Darwin hat doch recht (1994), Kap. 8 (zum Neodarwi-
nismus von Weismann) u. Kap. 9 (zur synthetischen Evolutionstheorie); vgl. 
Mayr, Die Entwicklung der biologischen Gedankenwelt (1984).

33		 Vgl. Dewey, Der Einfluss des Darwinismus auf die Philosophie (engl. 1909).

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWÄNDE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


22

Der weitergehende Einwand lautet, dass die deutsche Philosophische 
Anthropologie letztlich dem Ansatz einer metaphysischen Wesenswissen-
schaft verhaftet bleibe, in dürren Abstraktionen ende und alle Menschen 
aneinander angleiche.34  Philosophische Unterstützung findet dieser An-
griff vor allem bei den postmodernen Differenz-Denkern (im Anschluss 
an so unterschiedliche Autoren wie Rorty, Derrida und Foucault), in der 
feministischen Theorie (Judith Butler) und bei vielen Globalisierungs-
kritikern.

Dagegen ist Folgendes zu sagen: Sicherlich ist es sinnvoll, die vielen 
Differenzen zwischen den Menschen in den unterschiedlichen Kulturen 
und Epochen zu betonen und zu erforschen. Aber auch die Betonung des 
Plurals »die Menschen« setzt voraus, dass es etwas gibt, was alle diese 
Menschen gemeinsam haben. Insofern kann man sagen, dass die Diffe-
renz-Denker sich in einen performativen Widerspruch verstricken: Man 
kann nicht einen Begriff verwenden und zugleich bestreiten, dass sich 
dieser Begriff verwenden lässt. Wenn etwa in Büchern der Historischen 
Anthropologie Kapitel über Leidenschaften, Rituale, Phantasie und so 
weiter zu finden sind, so wird damit implizit zweierlei behauptet: Leiden-
schaften, Rituale, Phantasie und so weiter gehören zu den allgemeinen 
Aspekten menschlichen Daseins – und Leidenschaften, Rituale, Phantasie 
und so weiter weisen in allen Kulturen und Epochen Gemeinsamkeiten 
auf, die es erlauben, sie trotz aller Differenzen als solche zu identifizieren. 
Jeder Vergleich setzt voraus, dass das Unterschiedene auch Übereinstim-
mungen besitzt. Sonst könnte man eben nur über das Bosseln der Ost-
friesen oder das Baumstammweitwerfen der Schotten schreiben – aber 
selbst diese lokalen Sitten haben Pendants in anderen Teilen der Welt.

Zudem liegt diesem Vernichtungsangriff eine Unterstellung zugrunde, 
die zwar gegenüber früheren anthropologischen Ansätzen durchaus ihre 
Berechtigung hat, für die Philosophische Anthropologie aber nicht unbe-
dingt zutreffend ist. Gemeint ist der Verdacht, ein universalistisches Men-
schenbild führe notwendigerweise zur Festschreibung einer Norm, an der 
sich alle Menschen orientieren sollten. Scheler hat seine moralphilosophi-
schen und seine anthropologischen Überlegungen klar getrennt. Gehlen 
hat bestritten, dass normative Aussagen überhaupt möglich seien, sich je-
doch dadurch in einen Widerspruch verwickelt, dass seine Schriften von 
impliziten normativen Aussagen durchtränkt sind. Allerdings beziehen 
sich diese selten direkt auf den Menschen; eher indirekt wird aus seiner 
Schwäche und Bosheit auf die Notwendigkeit starker Institutionen ge-
schlossen.35 Plessner hat am deutlichsten herausgestellt; dass die Aussagen 
der Philosophischen Anthropologie nicht normativ, sondern deskriptiv zu 

34		 Vgl. Van Dülmen, Historische Anthropologie (2000), 32; Reinhard, Lebens-
formen Europas (2004), 13f.; Wulf, Anthropologie (2004), 64.

35		 Vgl. Thies, Moral bei Gehlen (2005).

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


23

verstehen sind: »Wem das zu wenig ist, und wer von der Anthropologie 
Anweisungen zum seligen Leben oder auch nur Direktiven für das täglich 
allzu tägliche Leben erwartet, hat sich in der Adresse geirrt.«36 Er oder 
sie müsste sich nämlich an die normativen Disziplinen der praktischen 
Philosophie wenden (Ethik, Moralphilosophie, Politische Philosophie).

Der Revisionsvorschlag betrifft das intersubjektivitätstheoretische De-
fizit der Philosophischen Anthropologie. Mit der pragmatischen Wende 
wird zwar das Bewusstseinsparadigma überwunden; aber dem damit 
seit Descartes verbundenen Paradigma der Subjektivität bleiben alle drei 
Gründerväter verhaftet. Es finden sich zwar viele interessante Gedanken 
zur sozialen Dimension des menschlichen Daseins. Bei Scheler ist vor al-
lem auf seine Analyse der sozialen Gefühle zu verweisen.37 Plessner hat 
in seinem Hauptwerk die Kategorie der Mitwelt entwickelt und im Spät-
werk interessante Überlegungen angestellt zum Begriff der Rolle. In den 
Nachkriegsschriften Gehlens stehen Institutionen und Sozialregulatio-
nen im Mittelpunkt. In ihren Grundlagen bleiben jedoch alle drei dem 
Subjektivitätsparadigma verhaftet, Scheler mit seinem Begriff der Per-
son, Plessner mit dem der exzentrischen Positionalität. Gehlen arbeitet 
in seinem Hauptwerk, wie er selbst zugibt, »mit einer Art Abstraktum 
des einzelnen handelnden Menschen«.38 

Um das intersubjektivitätstheoretische Defizit zu beheben, müsste zu-
nächst die Sprachtheorie der Philosophischen Anthropologie weiterent-
wickelt werden. Bei Plessner finden sich wichtige Gedanken zu den vor-
sprachlichen Grundlagen der menschlichen Kommunikation, also zu 
unseren unwillkürlichen und willkürlichen Ausdrucksbewegungen. Geh-
len hat in seinem Hauptwerk eine inhaltsreiche Theorie der Sprachwur-
zeln und der Ontogenese des menschlichen Sprechens vorgelegt. Darüber 
hinaus sind in den harten Kern der Philosophischen Anthropologie Kate-
gorien aufzunehmen, die nicht auf einen einzelnen Menschen zurückge-
führt werden können: Formen des Zusammenlebens (Partnerschaft und 
Ehe, Familie und Haushalt), mentale Phänomene wie kollektives Ge-
dächtnis und kollektive Identitäten, soziale Phänomene wie Abweichung 
und Fremdheit, kollektive Handlungen wie Spiele, Feste, Inszenierungen 
und so weiter. Für alle diese Bereiche gibt es in der Historischen Anthro-
pologie inzwischen interessante Forschungsergebnisse. Noch wichtiger 
ist eine anthropologische Theorie der Verständigungsformen und Aner-
kennungsverhältnisse, in denen Menschen sich befinden.39 Hier geht es 

36		 Plessner, X: Selbstdarstellung (1975), 328.
37		 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1912/21922).
38		 Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 453; vgl. Böhler, A. Gehlen, Hand-

lung und Institution (1973).
39		 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981); Honneth, 

Kampf um Anerkennung (1992).

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWÄNDE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


24

um die anthropologische Verankerung dessen, was Dahrendorf auf der 
soziologischen Ebene als Ligaturen bezeichnet: die Formen, die die In-
dividuen miteinander verbinden und ein Zusammenleben wertvoll er-
scheinen lassen.40 

Externer und interner Pluralismus

Lakatos hat mit seiner wissenschaftstheoretischen Konzeption der For-
schungsprogramme den Gedanken verbunden, dass es immer mehr als 
nur ein Forschungsprogramm gibt und auch geben sollte. Deren Plurali-
tät sollte sogar aufrecht erhalten bleiben, wenn sich eines (wie etwa die 
Evolutionstheorie in der Abstammungslehre) durchgesetzt hat. Entge-
gen der Vorstellung von Kuhn, dass Paradigmen sich inkommensurabel 
gegenüberstehen, also sich ihre Anhänger einander gar nicht verständ-
lich machen können, geht Lakatos zudem davon aus, dass sich die For-
schungsprogramme teilweise überlappen und deshalb ein Vergleich 
zwischen ihnen möglich ist. Zeitgenössische Konkurrenten der Philoso-
phischen Anthropologie sind beispielsweise die kritische Gesellschafts-
theorie der frühen Frankfurter Schule, das geschichtswissenschaftliche 
Programm der französischen »Annales«-Schule, der Funktionalismus in 
der Ethnologie, die Gestaltpsychologie und die Wissenssoziologie. Bei 
einem philosophischen Forschungsprogramm wie der deutschen Philo-
sophischen Anthropologie gibt es sogar interne Konkurrenz: Die Ansät-
ze von Scheler, Plessner und Gehlen bilden keine Theorienreihe, in der 
die spätere Konzeption als eine Folge der Falsifikation einer früheren zu 
verstehen ist. Sie lösen sich nicht ab, sondern bleiben als Theorie-Ange-
bote erhalten. Da Konkurrenz das Geschäft belebt, ist gegen eine solche 
Vielfalt überhaupt nichts einzuwenden.

40		 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 118ff.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11 - am 15.01.2026, 21:19:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

