VORWORT

Klaus Kreiser

Wenn die Autoren dieses Bandes von der ,Bildervermehrung” in der islamischen Welt
sprechen, wollen sie auf sehr unterschiedliche Phdnomene aufmerksam machen. Einige
Entwicklungen haben die Bergkloster des Libanon vor dreihundert Jahren zum Schauplatz,
andere gehen von modernen Fernsehsatelliten aus. Gleichzeitig weist der Titel ,,La
multiplication des images en pays d’Islam: de 1’estampe a la television”auf das weitgehende
Fehlen von Bildern im 6ffentlichen Raum hin, der den traditionellen Islam wie das orthodoxe
Judentum so deutlich von anderen groflen Kulturen schied. Dadurch blieben der islamischen
Welt auch biirgerkriegsdhnliche Kémpfe um die Existenz von Sakralbildern wie im
Ostkirchentum und wihrend des Bildersturms im Europa des 16. Jahrhunderts erspart. Der
rigorose islamische Ikonoklasmus war weitgehend nach auflen gerichtet. Er feierte reale und
verbale Triumphe, wenn muslimischen Heere die Tempel der Hindus und die Kirchen ihres
Bilderschmucks beraubten, Glocken einschmolzen und Buddhas zu Tiirschwellen machten.

Uber die Zulissigkeit oder die Unerlaubtheit von zwei- oder gar dreidimensionalen
Darstellungen von irdischen und iiberirdischen Gegenstdnden gibt es bei sunnitischen und
schiitischen Juristen eine umfangreiche Literatur. Diese Auslegungen von Koran und
Tradition interessierten vor allem Theoretiker, sie wurde aber bei Gelegenheit vor allem
herangezogen, wenn sich ein neues Kommunikationsmedium oder kiinstlerisches Genre am
(westlichen) Horizont zeigte. Das 148t sich fiir die Rundplastik ebenso zeigen wie fiir die
Fotografie und zuletzt das Fernsehen.

Ablehnungen und Einwinde gegen Bilder auflerhalb der ,,himmlischen Gegenstdnde”sind
heute auf radikale Einzelne und gettoisierte Gemeinschaften beschriankt. Fiir die
Jahrhunderte, in die dieser Sammelband einen Einblick gewahrt, 148t sich so etwas wie eine
idealtypische Ablaufregel fiir die Aneignung von Bildern als Voraussetzung fiir ihre
Vermehrung aufstellen:

1. Die erste - vormoderne - Phase ist durch ein vages Wissen von Bildern gekennzeichnet.
Man ahnt ihre Schitzung und Pflege an den Fiirstenhdfen. Man weill von der Verwendung
und Verehrung von Bildern bei Christen innerhalb und auBerhalb der islamischen Okumene.
Beiden Phénomenen gegeniiber bleiben die Gelehrten und breiten Massen weitgehend
indifferent.

2. Wenn neue Genres die muslimische Bevolkerung erreichen, werden sie hiufig wegen
der Verwendung von Bildern z.T. aus religids-ideologischen, z.T. aus pragmatischen
Griinden abgelehnt. Der vereinzelte Widerstand gegen oOffentliche Rundplastik und die
Fotografie sind bekannte Beispiele.

3. Gleichzeitig erfolgt die Ubernahme von Bildern fiir weltliche Zwecke (Militir, Schule),
mit einiger Verzogerung auch fiir die Unterhaltung der Massen.

4. Am Ende steht die Aneignung der Bildkommunikation durch religiése Personen und
Institutionen. Ein typisches Beispiel bildet die Indienstnahme von Videokassetten von
Koranlesungen oder Heiligenlegenden fiir die Zwecke der ,,inneren Mission”(tabligh).

Dieses Paradigma 146t sich also fiir mehr als ein Genre deklinieren. Ein weiteres Beispiel
ist der Druck mit beweglichen Lettern, der die tiirkischen Muslime (1729) nach den
armenischen (1584), arabischen (1610) und griechischen Christen (1627) und wesentlich
spéter als die Juden (1504) erreichte. Einige der osmanischen Drucke des 18. Jahrhunderts
enthielten Abbildungen menschlicher Wesen. Als spéter die Lithographie die islamische Welt
eroberte, stand ein technisch anspruchsloses Medium auch auflerhalb der Metropolen zur

10

https://dol.org/10.5771/6783856506963-10 - am 22.01.2026, 04:12:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfiigung. Es war von groBer Ambiguitit, denn das Flachdruckverfahren erlaubte die
Verbreitung kalligraphierter Texte von der religidsen Litanei bis zur zeitgendssischen Poesie,
transportierte aber auch Bilder, die volkstiimliche Literatur illustrierten, bis ins letzte Dorf.
Die Erfolgsgeschichte der Lithographie im 19. Jahrhundert reicht in Teilen unserer Region
bis weit ins 20. Jahrhundert hinein. Seriell erzeugte Bilder erfiillten schon vor Erfindung der
Fotografie, vor allem unter den schiitischen Bevdlkerungsgruppen den Bedarf an
Devotionalien. Aus Familienbetrieben und Manufakturen stromten Hinterglasbilder aus
China in die Mérkte Indiens und Irans.

Freilich hat die Bilderflut heute ein Ausmal} erreicht, das niemand mehr veranlaf3t, neue
Kommunikationsmittel wie Telefax und Internet mit endlosen Kasiden zu preisen, wie einst
die im Orient so gefeierte Erfindung des Telegrafen. Das Herrscherportrit, das als fiir
jedermann zugingliches Reiterstandbild oder Relief auf den kadscharischen Iran und
Agypten unter dem Khediven Ismail beschriinkt blieb, setzte sich in den 1920er Jahren auch
in der Tiirkei und im Irak durch. Zur Anlage dynastischer Siegesalleen oder Heldenplitze wie
in Berlin oder Budapest ist es allerdings nirgendwo gekommen. Arabische und tiirkische
Enzyklopédien und biographische Sammelwerke wurden von ihren Verfassern als Substitute
fiir die ,,Statuomanie”der Europder eingesetzt. Das hinderte die Kolonialméchte nicht, in
Algerien und Tunesien, aber auch am Eingang des Suezkanals ihre Représentanten in Bronze
aufzustellen (vom Duc d’Orléans bis Queen Victoria). Heute tritt das Herrscherbild in
verschiedenen Formen auf: Omniprisenz des regierenden Starken Manns (in vielen
arabischen Staaten), als zur nationalen Ikone entinvidualisierter Staatsgriinder (Mustafa
Kemal Atatiirk in der Tiirkei) oder als charismatisch-entriickter Religionsfiihrer (Khomeini in
Iran).

Viel schwerer ist der kaum sichtbare Einzug der Bilder in den privaten Bereich zu
verfolgen. Griechische und armenische Kleinbiirger erwarben im Istanbuler Hafenviertel
Drucke mit aktuellen Motiven (wie vom ersten Aufstieg eines Heifluftballons 1844 oder des
russischen Zarenpaars). Wohlhabende Christen lieen ihre Familiengraber mit Biisten und
lebensgrofen Statuen ausstatten. Zur ,,Multiplikation der Bilder”gehéren auch diese
Skulpturen, deren armenische und inselgriechische Schopfer, Auftrige aus so entfernten
Orten wie Alexandria, Izmir und Athen entgegennahmen. Auch wenn Muslime selten den
Blick hinter die hohen Mauern christlicher Friedhofe warfen, waren sie fiir eine tiirkische
Bildhauerin der Anstof3, ihren Beruf zu wéhlen.

Die muslimische Elite begann Ende des 19. Jahrhunderts ihre Salons und
Privatbibliotheken mit Biisten und Statuetten zu schmiicken, wihrend sich in den Gérten der
groflen Héuser nach dem Vorbild des Sultans Bronzegetier aus den Pariser Werkstitten des
Jean-Louis Barye (Kauf nach Katalog) tummelte.

Eine wahre Explosion an Bildern war mit der jungtiirkischen Revolution 1908 verbunden,
als in allen Teilen der islamischen Welt Zeitungen und Zeitschriften mit dem Zusatz
Lillustriert”(musawwar, resimli usw.) erschienen, was nicht heiflen soll, daf es nicht schon ab
den 1870er Jahren einige bebilderte Magazine gab.

Zur Bildervermehrung gehdrt auch, daf verschiittete einheimische Traditionen durch die
zeitgenossische Kunst und Gebrauchskunst (Postkarten und Briefmarken um nur zwei Genres
zu nennen) freigelegt werden. Daran ist der in Europa gepflegte ,,Orientalismus”nicht
unbeteiligt. Gleichzeitig erhielt die arabische Schrift in Landern, in denen sie aus dem Alltag
verschwunden war, von Kiinstlern einen neuen Stellenwert.

Wie bei anderen Genres beobachten wir interessante Transformationen im Spannungsfeld
von Ost und West. Universelle und nationale Stromungen lassen sich an Bildern festmachen
wie an Texten.

Eine letzte Beobachtung: die kulturelle Gemeinschaft, welche die Intellektuellen des Orients
bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts teilweise pflegten, scheint aufgeldst. Im Kampf der

11

https://dol.org/10.5771/6783856506963-10 - am 22.01.2026, 04:12:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffe sharq und dlem-i islam (Orient: Welt des Islam) hat letzterer die Oberhand
gewonnen. Fiir ein Kunstwort shargismus gibt es heute keinen Bedarf, nicht nur weil es von
dem ,,politisch inkorrekten”Wort ,,Orientalismus”iiberlagert wird, sondern weil die Vertreter
der Region, insbesondere Iraner und Tiirken, aber auch Christen und Muslime nach einem
Jahrhundert nationalistischer Selbstsuche ihre gemeinsamen Wurzeln verloren haben.

*

Die Verfasserinnen und Verfasser dieser Texte vertreten so unterschiedliche Disziplinen wie
Kunstgeschichte und Osmanistik, Geographie und Volkerkunde. Einige unter ihnen sind
Spezialisten fiir den Libanon (Saleh Barakat), andere fiir die Tiirkei (Duygu Kdoksal, Laurent
Mallet, Johann Strauss), Iran (Agnés Devictor) oder Pakistan (Jiirgen Wasim Frembgen). Ein
Beitrag behandelt das von Migranten im Westen konsumierte Fernsehen (Stéphane de Tapia).
Ergiebig ist der Zusammenhang von volkstiimlichen Bildern, religidsen Motiven und
politischer Propaganda (Pierre Centlivres). Hochst diskussionswiirdig ist die Frage, ob die
Ubernahme westlicher Genres mit einer Verwestlichung bzw. Modernisierung einhergehen
musste. Die Antworten arabischer (Silvia Naef) und tiirkischer (Timour Muhidine) Literaten
und bildender Kiinstler fallen unterschiedlich aus.

Nicht alle Themen haben einen ,,islamischen”Kern. Die christlichen Gemeinschaften des
Orients haben einen eminenten Anteil an den meisten der hier behandelten Genres (Carsten
M. Walbiner). Die Lektiire fiihrt von der Ikonografie des Heiligenbilds bei schiitischen
(Micheline Centlivres-Demont) und christlichen Gemeinschaften (Bernard Heyberger) iiber
die Fotografie (Catherine Mayeur-Jaouen) zu den bewegten Bildern von Kino (Jean-Michel
Frodon, Nicolas Monceau) und Fernsehen.

Der Band vermittelt einen erstmaligen Zugang zur Einheit und Vielfalt der islamisch-
christlichen Bilderwelt. Alle Autoren haben geholfen, wichtige Transformationsprozesse
auch fiir die nichtspezialisierten Leser verstandlich zu machen. Dieser gelungener Versuch,
sammelt nicht nur Ergebnisse der Forschung, sondern bildet sogleich ein aufregendes
Arbeitsprogramm fiir die Zukuntft.

12

https://dol.org/10.5771/6783856506963-10 - am 22.01.2026, 04:12:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMAGES SAINTES, IMAGES POPULAIRES

https://dol.org/10.5771/6783856506963-10 - am 22.01.2026, 04:12:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—

13


https://doi.org/10.5771/9783956506963-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783858506963-10 - am 22.01.2028, 04:12:28,



https://doi.org/10.5771/9783956506963-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

