
10 
 

VORWORT 

Klaus Kreiser 

Wenn die Autoren dieses Bandes von der „Bildervermehrung” in der islamischen Welt 
sprechen, wollen sie auf sehr unterschiedliche Phänomene aufmerksam machen. Einige 
Entwicklungen haben die Bergklöster des Libanon vor dreihundert Jahren zum Schauplatz, 
andere gehen von modernen Fernsehsatelliten aus. Gleichzeitig weist der Titel „La 
multiplication des images en pays d’Islam: de l’estampe à la television”auf das weitgehende 
Fehlen von Bildern im öffentlichen Raum hin, der den traditionellen Islam wie das orthodoxe 
Judentum so deutlich von anderen großen Kulturen schied. Dadurch blieben der islamischen 
Welt auch bürgerkriegsähnliche Kämpfe um die Existenz von Sakralbildern wie im 
Ostkirchentum und während des Bildersturms im Europa des 16. Jahrhunderts erspart. Der 
rigorose islamische Ikonoklasmus war weitgehend nach außen gerichtet. Er feierte reale und 
verbale Triumphe, wenn muslimischen Heere die Tempel der Hindus und die Kirchen ihres 
Bilderschmucks beraubten, Glocken einschmolzen und Buddhas zu Türschwellen machten. 

Über die Zulässigkeit oder die Unerlaubtheit von zwei- oder gar dreidimensionalen 
Darstellungen von irdischen und überirdischen Gegenständen gibt es bei sunnitischen und 
schiitischen Juristen eine umfangreiche Literatur. Diese Auslegungen von Koran und 
Tradition interessierten vor allem Theoretiker, sie wurde aber bei Gelegenheit vor allem 
herangezogen, wenn sich ein neues Kommunikationsmedium oder künstlerisches Genre am 
(westlichen) Horizont zeigte. Das läßt sich für die Rundplastik ebenso zeigen wie für die 
Fotografie und zuletzt das Fernsehen. 

Ablehnungen und Einwände gegen Bilder außerhalb der „himmlischen Gegenstände”sind 
heute auf radikale Einzelne und gettoisierte Gemeinschaften beschränkt. Für die 
Jahrhunderte, in die dieser Sammelband einen Einblick gewährt, läßt sich so etwas wie eine 
idealtypische Ablaufregel für die Aneignung von Bildern als Voraussetzung für ihre 
Vermehrung aufstellen: 

1. Die erste - vormoderne - Phase ist durch ein vages Wissen von Bildern gekennzeichnet. 
Man ahnt ihre Schätzung und Pflege an den Fürstenhöfen. Man weiß von der Verwendung 
und Verehrung von Bildern bei Christen innerhalb und außerhalb der islamischen Ökumene. 
Beiden Phänomenen gegenüber bleiben die Gelehrten und breiten Massen weitgehend 
indifferent. 

2. Wenn neue Genres die muslimische Bevölkerung erreichen, werden sie häufig wegen 
der Verwendung von Bildern z.T. aus religiös-ideologischen, z.T. aus pragmatischen 
Gründen abgelehnt. Der vereinzelte Widerstand gegen öffentliche Rundplastik und die 
Fotografie sind bekannte Beispiele. 

3. Gleichzeitig erfolgt die Übernahme von Bildern für weltliche Zwecke (Militär, Schule), 
mit einiger Verzögerung auch für die Unterhaltung der Massen. 

4. Am Ende steht die Aneignung der Bildkommunikation durch religiöse Personen und 
Institutionen. Ein typisches Beispiel bildet die Indienstnahme von Videokassetten von 
Koranlesungen oder Heiligenlegenden für die Zwecke der „inneren Mission”(tablîgh). 

Dieses Paradigma läßt sich also für mehr als ein Genre deklinieren. Ein weiteres Beispiel 
ist der Druck mit beweglichen Lettern, der die türkischen Muslime (1729) nach den 
armenischen (1584), arabischen (1610) und griechischen Christen (1627) und wesentlich 
später als die Juden (1504) erreichte. Einige der osmanischen Drucke des 18. Jahrhunderts 
enthielten Abbildungen menschlicher Wesen. Als später die Lithographie die islamische Welt 
eroberte, stand ein technisch anspruchsloses Medium auch außerhalb der Metropolen zur 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-10 - am 22.01.2026, 04:12:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11 
 

Verfügung. Es war von großer Ambiguität, denn das Flachdruckverfahren erlaubte die 
Verbreitung kalligraphierter Texte von der religiösen Litanei bis zur zeitgenössischen Poesie, 
transportierte aber auch Bilder, die volkstümliche Literatur illustrierten, bis ins letzte Dorf. 
Die Erfolgsgeschichte der Lithographie im 19. Jahrhundert reicht in Teilen unserer Region 
bis weit ins 20. Jahrhundert hinein. Seriell erzeugte Bilder erfüllten schon vor Erfindung der 
Fotografie, vor allem unter den schiitischen Bevölkerungsgruppen den Bedarf an 
Devotionalien. Aus Familienbetrieben und Manufakturen strömten Hinterglasbilder aus 
China in die Märkte Indiens und Irans. 

Freilich hat die Bilderflut heute ein Ausmaß erreicht, das niemand mehr veranlaßt, neue 
Kommunikationsmittel wie Telefax und Internet mit endlosen Kasiden zu preisen, wie einst 
die im Orient so gefeierte Erfindung des Telegrafen. Das Herrscherporträt, das als für 
jedermann zugängliches Reiterstandbild oder Relief auf den kadscharischen Iran und 
Ägypten unter dem Khediven Ismail beschränkt blieb, setzte sich in den 1920er Jahren auch 
in der Türkei und im Irak durch. Zur Anlage dynastischer Siegesalleen oder Heldenplätze wie 
in Berlin oder Budapest ist es allerdings nirgendwo gekommen. Arabische und türkische 
Enzyklopädien und biographische Sammelwerke wurden von ihren Verfassern als Substitute 
für die „Statuomanie”der Europäer eingesetzt. Das hinderte die Kolonialmächte nicht, in 
Algerien und Tunesien, aber auch am Eingang des Suezkanals ihre Repräsentanten in Bronze 
aufzustellen (vom Duc d’Orléans bis Queen Victoria). Heute tritt das Herrscherbild in 
verschiedenen Formen auf: Omnipräsenz des regierenden Starken Manns (in vielen 
arabischen Staaten), als zur nationalen Ikone entinvidualisierter Staatsgründer (Mustafa 
Kemal Atatürk in der Türkei) oder als charismatisch-entrückter Religionsführer (Khomeini in 
Iran). 

Viel schwerer ist der kaum sichtbare Einzug der Bilder in den privaten Bereich zu 
verfolgen. Griechische und armenische Kleinbürger erwarben im Istanbuler Hafenviertel 
Drucke mit aktuellen Motiven (wie vom ersten Aufstieg eines Heißluftballons 1844 oder des 
russischen Zarenpaars). Wohlhabende Christen ließen ihre Familiengräber mit Büsten und 
lebensgroßen Statuen ausstatten. Zur „Multiplikation der Bilder”gehören auch diese 
Skulpturen, deren armenische und inselgriechische Schöpfer, Aufträge aus so entfernten 
Orten wie Alexandria, Izmir und Athen entgegennahmen. Auch wenn Muslime selten den 
Blick hinter die hohen Mauern christlicher Friedhöfe warfen, waren sie für eine türkische 
Bildhauerin der Anstoß, ihren Beruf zu wählen. 

Die muslimische Elite begann Ende des 19. Jahrhunderts ihre Salons und 
Privatbibliotheken mit Büsten und Statuetten zu schmücken, während sich in den Gärten der 
großen Häuser nach dem Vorbild des Sultans Bronzegetier aus den Pariser Werkstätten des 
Jean-Louis Barye (Kauf nach Katalog) tummelte. 

Eine wahre Explosion an Bildern war mit der jungtürkischen Revolution 1908 verbunden, 
als in allen Teilen der islamischen Welt Zeitungen und Zeitschriften mit dem Zusatz 
„illustriert”(musawwar, resimli usw.) erschienen, was nicht heißen soll, daß es nicht schon ab 
den 1870er Jahren einige bebilderte Magazine gab. 

Zur Bildervermehrung gehört auch, daß verschüttete einheimische Traditionen durch die 
zeitgenössische Kunst und Gebrauchskunst (Postkarten und Briefmarken um nur zwei Genres 
zu nennen) freigelegt werden. Daran ist der in Europa gepflegte „Orientalismus”nicht 
unbeteiligt. Gleichzeitig erhielt die arabische Schrift in Ländern, in denen sie aus dem Alltag 
verschwunden war, von Künstlern einen neuen Stellenwert. 

Wie bei anderen Genres beobachten wir interessante Transformationen im Spannungsfeld 
von Ost und West. Universelle und nationale Strömungen lassen sich an Bildern festmachen 
wie an Texten. 

Eine letzte Beobachtung: die kulturelle Gemeinschaft, welche die Intellektuellen des Orients 
bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts teilweise pflegten, scheint aufgelöst. Im Kampf der 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-10 - am 22.01.2026, 04:12:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 
 

Begriffe sharq und âlem-i islam (Orient: Welt des Islam) hat letzterer die Oberhand 
gewonnen. Für ein Kunstwort sharqismus gibt es heute keinen Bedarf, nicht nur weil es von 
dem „politisch inkorrekten”Wort „Orientalismus”überlagert wird, sondern weil die Vertreter 
der Region, insbesondere Iraner und Türken, aber auch Christen und Muslime nach einem 
Jahrhundert nationalistischer Selbstsuche ihre gemeinsamen Wurzeln verloren haben. 

* 

Die Verfasserinnen und Verfasser dieser Texte vertreten so unterschiedliche Disziplinen wie 
Kunstgeschichte und Osmanistik, Geographie und Völkerkunde. Einige unter ihnen sind 
Spezialisten für den Libanon (Saleh Barakat), andere für die Türkei (Duygu Köksal, Laurent 
Mallet, Johann Strauss), Iran (Agnès Devictor) oder Pakistan (Jürgen Wasim Frembgen). Ein 
Beitrag behandelt das von Migranten im Westen konsumierte Fernsehen (Stéphane de Tapia). 
Ergiebig ist der Zusammenhang von volkstümlichen Bildern, religiösen Motiven und 
politischer Propaganda (Pierre Centlivres). Höchst diskussionswürdig ist die Frage, ob die 
Übernahme westlicher Genres mit einer Verwestlichung bzw. Modernisierung einhergehen 
musste. Die Antworten arabischer (Silvia Naef) und türkischer (Timour Muhidine) Literaten 
und bildender Künstler fallen unterschiedlich aus. 

Nicht alle Themen haben einen „islamischen”Kern. Die christlichen Gemeinschaften des 
Orients haben einen eminenten Anteil an den meisten der hier behandelten Genres (Carsten 
M. Walbiner). Die Lektüre führt von der Ikonografie des Heiligenbilds bei schiitischen 
(Micheline Centlivres-Demont) und christlichen Gemeinschaften (Bernard Heyberger) über 
die Fotografie (Catherine Mayeur-Jaouen) zu den bewegten Bildern von Kino (Jean-Michel 
Frodon, Nicolas Monceau) und Fernsehen. 

Der Band vermittelt einen erstmaligen Zugang zur Einheit und Vielfalt der islamisch-
christlichen Bilderwelt. Alle Autoren haben geholfen, wichtige Transformationsprozesse 
auch für die nichtspezialisierten Leser verständlich zu machen. Dieser gelungener Versuch, 
sammelt nicht nur Ergebnisse der Forschung, sondern bildet sogleich ein aufregendes 
Arbeitsprogramm für die Zukunft. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-10 - am 22.01.2026, 04:12:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 
 

IMAGES SAINTES, IMAGES POPULAIRES

https://doi.org/10.5771/9783956506963-10 - am 22.01.2026, 04:12:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506963-10 - am 22.01.2026, 04:12:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

