Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung,
Verantwortung

Christopher Robin hatte immer noch
das Kinn in die Hande gestiitzt

und betrachtete die Welt; dann rief er
plétzlich: »Pul«

»)a?«, sagte Pu.

»Wenn ich .. Wenn ich ... Pul«

»J]a, Christopher Robin?«

»Ich werde nicht mehr gar nichts tun.«
»Nie wieder?«

»Kein bisschen. Sie lassen einen nicht.«
Pu wartete, dass er weitersprach, aber
er war wieder verstummt.

(Arthur A. Milne: Pu der Bir Gesamtaus-
gabe, Hamburg: Dressler 2009, S. 330f.
libersetzt von Harry Rowohlt.)

In Bezug auf den Untertitel dieses Essaybandes Uber digitale Vernetzung, Wert-
schdpfung, Pathos & Identitit ist es an diesem Essay, dem Bereich des Pathos
zugewandt zu sein und zu versuchen Gedanken zu erfassen, die mich schon
beschiftigen, seit ich zum ersten Mal Texte von Simon de Beauvoir und Jean-
Paul Sartre gelesen habe. Es sind Gedanken unter der Frage: Wer ist nicht
frei? Wer wird von uns entmenschlicht? Deshalb geht es um Pathos, um das
Erleiden. Pathos meint dabei in Ubereinstimmung mit Bernhard Waldenfels
»die Urtatsache, daf uns etwas zustofdt, zufille, auffillt oder einfillt, dafd uns
etwas trifft, gliickt und auch verletzt wie das touché aus dem Fechtkampf.«!

1 Bernhard Waldenfels: Sozialitit und Alteritit. Modi sozialer Erfahrung, Berlin: Suhrkamp
2015, S. 20.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Gefragt durch Andere

In dieser Formulierung liegt nun der Fokus auf dem Widerfahrnis, und ich
mochte betonen, dass damit negiert wird, dass wir uns urspriinglich durch
unsere eigene Aktivitit ins Werk setzen und so unsere Leben nach einem per-
sonlichen, selbstbestimmten Plan gestalten, als unbefangene und michtige
Subjekte. Die Negation dieser — etwas iibertrieben gesagt — »Allmachtsphan-
tasien« des Subjektes — seien sie impliziert oder unreflektiert explizit ver-
treten — ist der erste Schritt, der ausgehend vom Erleben als umfingliches
Bezugnehmen auf das Leben Anderer gemacht werden kann, um tber das
Subjekt und die Subjektivierung anders nachzudenken als in einem Phantas-
ma der allein bestimmenden Aktivitit. Diese Erkenntnis ist nun nicht neu,
sondern spitestens seit Louis Althusser Teil der wissenschaftlichen Diskussi-
on dariiber, was ein Subjekt sein soll und ist. Ein Subjekt ist demnach nicht
unabhingig und selbstschopferisch sowie vor allem nicht vorrangig durch
seine*ihre Aktivitit zu bestimmen. Ein Subjekt ist vielmehr als ein Produkt
sozialer Strukturen zu verstehen, das auf die widerfahrenen Zwinge in be-
stimmten, schon durch die sozialen Strukturen zur Auswahl gestellten Dar-
stellungen antwortet. In diesem Essay wird also in Ubereinstimmung mit Au-
tor*innen wie Judith Butler und ihrer Auflerung »Kein Subjekt ist sein eigener
Ausgangspunke«® gedacht. Dies hervorzuheben ist wichtig, da somit folgende
Aussage von Waldenfels nicht nur als eine Beschreibung dessen, was ist, gele-
sen werden kann, sondern als der Beginn einer sozialen Auseinandersetzung
mit dem, was die Individuen unterwirft und zu Subjekten macht, dem Wider-
fahrnis der Anderen: »Das Widerfahrnis bliebe wirkungslos [...], kime es nicht
zum Ausdruck oder zur Sprache. Kommt es zum Ausdruck, so nicht als et-
was, woriiber wir sprechen, sondern als etwas, worauf wir antworten. In dieser
winzigen Differenz entfaltet sich der Antwortcharakter der Response.«* Durch
die Fokussetzung mit Butler und Althusser steht hier nicht nimlich nicht nur
eine rein anthropologische Hypothese, dass Menschen Antwortende sind, in
Frage, sondern es steht in Frage, wie wir auf das antworten, das uns auf ei-
ne bestimmte Art und Weise widerfihrt; in Anlehnung an Althussers Worte:

2 Judith Butler: »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der>Postmo-
derne« in Seyla Benhabib, Judith Butler, Drucilla Cornell & Nancy Fraser (Hg.): Der
Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Fischer

1993, S. 41.
3 Waldenfels: Sozialitdt und Alteritdt, S. 22.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

Wir nehmen so in den Fokus, wie wir auf die Anrufung reagieren.* So wird
das Widerfahrnis der Anrufung durch seine Beantwortung komplettiert, da
das Widerfahrnis, die Anrufung sonst ohne Wirkung verklingen wiirde. Die
Frage, um die es hier gehen wird, ist also auch jene danach, welchen Rah-
men es gibt und wie dieser Rahmen gestaltet ist und werden muss, damit die
Anrufung zur Response fithrt. Genauer gefragt: Welche sozialen Strukturen
fithren dazu, uns eine Antwortform zu liefern, die zu einer durch die An-
rufung erwarteten Darstellung der eigenen Subjektivitit passt; wie gleichen
oder verindern sich die Anforderungen der Anrufung unter Gesichtspunk-
ten der verschiedenen sozialen Sphiren, der des Privaten, Okonomischen,
Politischen und Kulturellen — von denen schon im Essay Mehr Werte fiir wen?
Mehrwert durch wen? Ein Wert fiirs Leben? die Rede war. In diesem Teil werde
ich mich also mit den Auswirkungen der Weltverhiltnisse, die die Form von
Ideologien annehmen konnen, beschiftigen, in denen wir leben, oder eher:
unter denen wir leben miissen. In dieser Hinsicht bedeutet »[d]ie Rede vom Ho-
mo respondens [...] nicht blo3, daf der Mensch ein Wesen ist, das antworten
kann und zu antworten bereit ist, sondern dafd er zum Menschen wird, in-
dem er antwortet«.® Die Frage ist dabei aber zu erweitern und zu prizisieren:
Zu welchem Menschen werden wir, welches Subjekt wird angerufen und wel-
ches antwortet, wihrend wir uns in der Antwort zum Menschen machen, und
konnen wir immer antworten?

Es soll bei dieser Frage also besonders darum gehen, in den alltiglichen
Verhaltensweisen solche zu entdecken, die das Verdecken von Leid und ge-
sellschaftlichen Ursachen begiinstigen und somit mit dem Bestehenden und
der Unterdriickung kollaborieren. Zum Abschluss soll in diesem Essay in Be-
zug auf Spivaks Can the Subaltern Speak? gezeigt werden, dass all diese Verde-
ckungen deshalb benétigt werden, weil der Zwang, den die Gesellschaft aus-
iibt, nicht nur dafiir ausreicht, die Freiheit der Menschen zum Verschwinden
zu bringen, sondern auch noch die Momente iiberdeckt werden miissen, in
denen sich die Freiheit im Pathos ihren Weg bricht; als leibliche Kritik am
Bestehendem. Wir erleben in bestehenden Gesellschaften zu viel Zwang, als
dass wir unfrei seien kénnten. Er wire nicht nétig, wiren wir nicht trotz al-
ledem frei.

4 Vgl. Louis Althusser: »ldeologie und ideologische Staatsapparate«in Frieder Otto Wolf
(Hg.): Louis Althusser Gesammelte Schriften Ideologie und ideologische Staatsapparate 1.
Halbband, Hamburg: VSA 2010, S. 88.

5 Waldenfels: Sozialitit und Alteritit, S. 22.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Gefragt durch Andere

Im Angesicht des Pathos

Der Ausgangspunkt ist folgender: Wir stehen inmitten von Gedanken, Ideen
und Vorstellungen, die unsere Verhaltensweisen bestimmen und sich als Se-
dimente fritherer Verhaltensweisen und Gesellschaften auf uns legen; uns den
Blick auf Anderes verstellen, weil es in den gegebenen Strukturen keinen Weg
gibt, der vorschreibt, wie es sich darzustellen hat. So bleibt es unerlebt, bis
es sich trotz allem zeigt, bis mensch dem Zwang des Gegebenen eine ande-
re Darstellung abtrotzt. Die Blickverstellung durch die gegebenen Sedimen-
te ist nun wohl das, was man mit Althusser Ideologie nennen kann.® Butler
bestimmt den fiir die Ideologie konstitutiven Akt der Anrufung nach Althus-
ser wie folgt: »Der Angesprochene ist gezwungen, sich dem Gesetz zuzuwen-
den, ohne daf er noch die Méglichkeit hat, kritische Fragen zu stellen: Wer
spricht?«’” Diese Frage stellt sich deshalb nicht, da nicht vorrangig jemand, ein
anderes Individuum zum*r Anderen spricht, sondern jedes Verhalten und so-
gar jeder Gegenstand, alles, womit wir uns umgeben. Die Verhaltensweisen
und die Gegenstinde sowie ihr Zu-einander-in-Bezug-stehen ist die gesam-
te materielle Verfasstheit der Ideologie. Wir sind eingebettet in ein Netz aus
materiellen Formationen, genauer aus »Praktiken« und »Ritualen«, die uns
anrufen und in der Subjektidentitit festigen.®

Das Subjekt, nein eher die Subjekte — man wird im Fortlaufenden sehen,
warum hier der Plural angebracht ist — stehen in diesem Essay also immer
noch im Zentrum der Lenkung und der Macht, nur nicht als deren michtige
Lenker*innen, sondern als gelenkte fast ohnmichtig scheinende Erzeugnis-
se von sozialen Kontexten. Heifdt dies nun, mensch muss hinnehmen, wie
mensch ist, und dass mensch sich eben auf eine bestimmte Art und Weise
verhilt? Die folgende Antwort tiberrascht moglicherweise, da diese Form zu
fragen meist eine Negation nach sich zieht: ja, und zwar, wenn hinnehmen
bedeutet, anzunehmen, dass das eigene Verhalten nicht nur Eigenes ist, son-
dern mitbestimmt durch Andere, besonders durch die sozialen Strukturen,

6 Vgl. Althusser: »ldeologie und ideologische Staatsapparatec, S.71: »Die Ideologie ist
nun das System von Ideen und Vorstellungen, das den Ceist eines Menschen oder einer
gesellschaftlichen Gruppe beherrscht.«

7 Judith Butler: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2001, S.102.

8 Althusser: »ldeologie und ideologische Staatsapparatec, S. 82f. Vgl. dazu auch Butler:
Psyche der Macht, S.115f.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

die wir jeweils verkorpern, und mensch sich so als angewiesen und ausgelie-
fert an Andere verstehen muss; nicht nur wenn es darum geht, Verhaltens-
weisen und damit auch immer die problematischen Ziige der Gesellschaft
am eigenen Leib zu erleiden und selbst zu reproduzieren. Ausgeliefert und
angewiesen auf Andere sind wir nicht nur durch den Zwang, wenn wir zu
seinem Gegenstand gemacht werden, sondern gerade dann, wenn wir diese
Strukturen verindern wollen, wenn wir die Zwinge zu unseren Gegenstinden
machen, weil wir uns dann gegen die Zwinge zwingen.

Aber wie kdnnen wir diese Strukturen verindern, wenn wir immer schon
in diesem ideologischen Netz eingebettet sind? Oder anders gefragt: Wir
werden angerufen und so zum Subjekt. Ja, aber zu welchem Subjekt? Sowohl
bei Althusser als auch bei Butler bleibt — obwohl ihre Arbeit in die hier
eingeschlagene Richtung weist® — die explizite Form der Ideologie oder des
Weltverhiltnisses wenig beachtet, so dass als Subjekt eben immer allgemein
bestimmt das unterworfene Subjekt beschrieben und mit dem Subjekt der
Schuld gleichgesetzt wird. Die Unterwerfung kann jedoch unterschiedliche
Formen annehmen; Unterwerfung unter das Gesetz aus Schuld, so wie es
Butler und Althusser beschreiben, aber auch Unterwerfung unter eine Norm
aus Beleidigung, wie ich es an den Ausfithrungen von Didier Eribon zeigen
werde, oder Unterwerfung unter eine Veranderung aus Verantwortung, wie
es von mir in Anlehnung an den Existenzialismus bestimmt werden wird."
Was ich also vorschlagen werde, sind sich kreuzende Diskurse, die auf unter-
schiedliche Art und Weise eine Subjektivierung betreiben, zusammenfallen
konnen, aber ebenso gut auch explizit das in Erscheinung tretende Subjekt
der Schuld, der Beleidigung oder der Verantwortung bedingen kénnen.
Dabei wird bspw. die Frage, welcher Subjektivierungsprozess grundlegender
ist, unsinnig, da Norm, Gesetz und Verinderung bestimmende Teile jeder
sozialen Struktur und der Verhaltensweisen sind. Zunichst komme ich
aber - da mensch irgendwo beginnen muss — zur Subjektivierung bzw.
Unterwerfung unter das Gesetz, zum Subjekt der Schuld.

9 Judith Butler: »Fiir ein sorgfiltiges Lesen« in Benhabib, Butler, Cornell & Fraser (Hg.):
Der Streit um Differenz, Frankfurt a.M.: Fischer 1993, S. 131f.

10  Die Verkniipfungen der Begriffe von Norm und Beleidigung sowie Veranderung und
Verantwortung sind erste Versuche der Bestimmung dieses Feldes. Es mag sein, dass
diese Bestimmungen noch nicht zur Ginze ausgereift sind und einer weiteren Prazi-
sierung bedurfen.

am 14.02.2026, 05:39:2:

141


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Gefragt durch Andere

Subjekt der Schuld Die Begriffe, um die die Beschreibung der Subjektivierung
bei Butlers Althussers-Rezeption kreist, sind — wie gesagt — jene der Schuld
und des Gesetzes. Deutlich wird dies an folgendem Zitat:

»Subjekt« werden [heifdt], permanent damit beschaftigt zu sein, sich eines
Schuldvorwurfs zu entledigen. Es heif’t, [..] zu einem Biirger mit gutem
Leumund [zu werden], aber doch zu einem, fiir den diese Stellung briichig
ist[.] Da [..] diese Schuld das Subjekt bedingt, liegt in ihr die Vorgeschichte
der Unterwerfung unter das Gesetz, durch die das Subjekt hervorgebracht

wird."

Das Bestehende ist das Gesetz, hier im speziellen das juristische Gesetz des
Staates, das ausgehend vom Anrufungsbeispiel Althussers durch die Polizei
verkorpert wird, die jemanden auf der Strafle anspricht.”” Bei diesem Vor-
gang wird aus Anrufung und Antwort ein Subjekt performativ geschaffen,
dass immer schon vor dem Gesetz schuldig sein kann und ihm so unterwor-
fen ist. D.h., dass ich, weil ich in eine Gesellschaft mit verschiedensten sozia-
len Strukturen geboren bin, die schon bestehen und gelebt werden, bevor ich
in Erscheinung trete, durch Vertreter*innen dieser Strukturen, durch Rituale
und Praktiken als dasjenige Subjekt angerufen werden kann, das von diesen
Strukturen erwartet und fiir ihre Wiederholung gebraucht wird. Mit Blick
auf das Gesetz braucht es jemanden, der nicht hinterfragt, sich im Rahmen
bewegt, der vorgegeben ist und dennoch iiber die Bestrafung weif3, die eine
Schuldhaftigkeit, eine Verfehlung zur Folge hitte. Das Subjekt ist also nicht
der vorgingige Kern, der Handlungen, soziale Interaktionen und Gesellschaf-
ten ermoglicht, um den herum dies alles iiberhaupt erst entsteht, sondern es
ist das widerfahrene Ergebnis der Strukturen, hier der Gesetzesstrukturen,
die ritualisiert auf es Bezug nehmen. Diese Bezugnahme generiert die duali-
sierte Moglichkeit: gehorchen oder schuldig sein.

Das Subjekt unter dem Gesetz in unserer Gesellschaft ist das des Gehor-
chens, dasjenige, das nicht anders ist, nicht queer steht zu den Geboten, kurz
es ist in dem Sinne biirgerlich, wie es Raymond Geuss versteht. Wer biirger-
lich ist, vertritt oder verkérpert nach ihm folgende Punkte:

1. Die Welt, wie sie uns entgegentritt, ist wirklich in Ordnung.
2.Deshalb kann ich die Welt (im Prinzip) verstehen (das heifst, als sinnvoll
darstellen).

b8 Butler: Psyche der Macht, S.112.
12 Vgl. Althusser: »ldeologie und ideologische Staatsapparate, S. 88f.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

3. Die angemessene Darstellung der Welt als sinnvoll hat die Form eines sys-
tematischen Wissens um die Welt, das a. instrumentell verwendbar ist und
b. »gerechtfertigt« werden kann.

4. Ich sollte die Welt herzlich umarmen/ihr von Herzen zustimmen."™

Diese vier Punkte, die alle einen durch und durch positiven und wohlwollen-
den Umgang mit dem Bestehenden, suggerieren, zu stabilisieren und nicht
ins Wanken geraten zu lassen, ist die Aufgabe des Gesetzes und nicht un-
bedingt einfach. Vielfach widersprechen das eigene Erleben und die Berich-
te Anderer diesen Annahmen des Bestehenden als richtig. Die Anrufung des
Gesetzes kennt — bei allen totalisierenden Bestrebungen — das Scheitern nur
zu gut; will sich davor immer weiter wappnen. Vor allem am letzten Punkt
scheint nun die Anrufung, wenn sie denn scheitert, zu scheitern, da sie zwar
zum Gehorsam, zur Wiederholung der Unterwerfung ruft, aber doch nicht
jeden Winkel der Wirklichkeit erreicht hat. Es bleibt also Raum, der Wel,
den sozialen Strukturen nicht zuzustimmen, sich zu entziehen: Die Geset-
zesstruktur ist nicht totalitdr errichtet und so bleibt Raum fiir Stérungen im
biirgerlichen Diskurs, gibt es neben der Darstellung des Subjekts der Schuld,
das dieser entgehen will, auch noch die Darstellung des Subjekts der Schuld,
das schuldig wird, der Schuld zu trotzen.™* Das trotzige Subjekt unterbricht
die Formen der Darstellung des biirgerlichen Diskurses der Schuld und ver-
schiebt ihn somit: »In diesem Sinne ist der Diskurs der Horizont der Hand-
lungsfihigkeit, aber auflerdem ist es wichtig, Performanz als Umdeutung neu
zu denken.«” So ist zwar schuldig sein zu kénnen und damit der diskursive
Rahmen des Gesetzes der Grund, auf dem wir unsere Darstellungen als Teil
dieses Diskurses als Antworten ausfithren, aber dieser Rahmen besteht nur durch
seine Wiederholung. Muss dieser Rahmen aber wiederholt werden, um zu be-
stehen, ist sein Gefuige fragil und kann in Rechtfertigungsprobleme geraten.
So ist das Trotzen eine performative Geste der Verinderung.

Beispiele sind die momentan immer mehr in den Diskurs vorriickenden
Berichte iiber Polizeigewalt, Racial Profiling und Rechte bei der Polizei,* wo-

13 Raymond Geuss: »Biirgerliche Philosophie und der Begriff der>Kritik«in Rahel Jaeggi
& Tilo Wesche (Hg.): Was ist Kritik?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S.176.

14 Vgl. Butler: Psyche der Macht, S.121.

15 Butler: »Fir ein sorgfiltiges Lesen«S. 124.

16 Vgl. Polizeiproblem. Rassismus und Nazinetzwerke: Warum die sogenannten Sicherheitsbe-
hérden nicht reformierbar sind, Sonderbeilage Winter 2020, analyse & kritik, besonders

am 14.02.2026, 05:39:2:

143


transcript
Notiz
Marked festgelegt von transcript

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Gefragt durch Andere

durch viele Anrufungen nicht mehr als gerechtfertigt erscheinen — und das
nicht nur fir die Betroffenen — und die Antworten darauf performativ zur
Neugestaltung des Verhaltnisses von Anrufung und Response fithren. Der Po-
lizei und damit dem Gesetz unhinterfragt zu gehorchen, scheint als Verhalten
mehr und mehr seine Berechtigung zu verlieren. Man muss hier aber mit But-
ler Folgendes betonen: »Dies [die Verkniipfung von Diskurs und moglichem
Gegendiskurs, P.H.] bedeutet politisch, daf’ es keine Opposition zur Macht
gibt, die nicht selbst bereits Teil des Machtapparates wire; dafy die Hand-
lungsfihigkeit in das impliziert ist, dem sie sich widersetzt; daf >Emanzipa-
tion« niemals die Transzendenz der Macht an sich sein kann.«”

Die Frage, die mich hier aber weitergehend interessiert — obwohl die Dar-
stellung der Subjekte der Schuld bisher kurz gehalten wurde -, ist jene da-
nach, ob der Gesetzesdiskurs der einzige ist, der zur Subjektivierung und
Unterwerfung unter etwas Bestehendes fithrt, bzw. wie — wenn man die Idee
der Performativitit ernst nimmt — unterschiedliche Unterwerfungen zu ver-
schiedenen Subjektivierungen fithren. Das Subjekt der Schuld wurde, wie
hier, schon oft bestimmt. Ich moéchte als Nichstes anhand von Didier Eri-
bons Ausfithrungen ein anderes Subjekt vorstellen; jenes der Beleidigung, der
Unterwerfung unter die Norm.

Subjekt der Beleidigung »Am Anfang war die Beleidigung.«'® Dieser gewalti-
ge Satz, dieser fiir eine Gewalttat stehende Satz beginnt Didier Eribons Be-
trachtungen zur Schwulenfrage. (Der Text erschien im Original schon 1999 in
Frankreich.) Er trifft jede*n hart, der*die sich darin wiedererkennt, weil ei-
ner*m dadurch die Wahrheit dieses Satzes hell, wie ein Blitz, vors Gesicht
schldgt. Die Beleidigung durch Schimpfworte wie »Schwuchtel« oder Wor-
te wie »Homox, die durch eine bestimmte Verwendungsweise und Genese
zur Beschimpfung gemacht worden sind, lisst eine Wahrheit fir den*die Ge-
troffene aufsteigen, eine Gewissheit iiber die eigene Stellung, dariiber, wie
mensch gesehen wird: als Fehler, als jemand anderes, der*die nicht sein soll,
wie sie*er sich darstellt; oder in Eribons Worten: »Das Schimpfwort macht
mir bewusst, dass ich nicht bin wie die anderen, nicht in der Norm.«*

»Wir miissen uns aus dem polizeilichen Blick herausarbeiten< Warum identifizieren
sich so viele Menschen mit der Polizei? Das erklaren Vanessa E. Thompson und Daniel
Loick, S.17ff.

17 Ebd.S.127.

18  Didier Eribon: Betrachtungen zur Schwulen Frage, Berlin: Suhrkamp 2019, S. 25.

19  Ebd.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

Hier geht es nicht um eine Schuld, ein Subjekt, das durch ein Gesetz und
seine materialisierten Formen in Ritualen, Gesten, Dingen, der Anrufung per-
formativ zur Erscheinung kommt.*® Es geht um die Norm, die zwar mit dem
Gesetz Uberschneidungen haben kann, sich aber nicht mit ihm deckt.” So
sind Differenzen zwischen Gesetz und Norm zu erhoffen, die sich gegensei-
tig in Frage stellen, damit wir sie selbst auch in Frage stellen kénnen. Obwohl
die Beleidigung auch auf eine Unterwerfung abzielt, wie sich in untenste-
hendem Zitat von Eribon zeigt, ist dies nicht eine unter das Gesetz, sondern
unter eine Norm, ein Urteil dariiber, was sein soll. In diesem Sinne ist es die
Setzung eines Ideals, die eine*n unterwirft, weil durch das Ideal etwas nicht
Erreichbares generiert wird, das sich gegen alle wenden kann, auch gegen
jene, die es gerade noch gegen Andere verwendet haben. Im Gegensatz dazu
wird bei der Anrufung durch das Gesetz das Verbot heraufbeschworen, damit
mensch das Verbotene nicht begeht, sich nicht schuldig macht: Nicht schuldig
zu sein muss auch im Sinne der Unterwerfung erreichbar sein — zumindest
teilweise und fir einige. Nicht beleidigbar zu sein — dieses Privileg hat nie-
mand, mensch wird jedoch unterschiedlich stark davon getroffen. Dies zu
trennen ist von Bedeutung, um bei der Beschreibung gesellschaftlicher Sub-
jektbildung einen moglichst umfassenden Phinomenbereich differenziert be-
stimmen zu kénnen. Der Unterschied ist dabei nicht ausschliefRend, in dem
Sinne, dass mensch entweder Subjekt der Schuld oder der Beleidigung wi-
re; im Gegenteil ist hier ein Sowohl-als-auch mehr als vorstellbar. So ist es
bspw. moglich, dass eine homosexuelle Person, je nachdem, wo und wann sie
lebt, sowohl aus dem Rahmen des Gesetzes fillt, sich also anpasst, um sich
nicht »schuldig« zu machen, als auch aus der Norm fillt, also beleidigt wird,
weil sie trotz der Versuche und vielleicht des Erfolges darin, nicht das Ge-
setz zu bertreten, nicht zur Ginze in die sexuelle Norm zu passen scheint;
was Strafen bis zum Tode und gesellschaftliche Achtung und Diffamierung
gleichermafien bedeuten kann. Oder aber, was auch nicht selten ist: Die be-
leidigende Person interessiert nicht, was ist oder was mensch selbst darstellen

20 Vgl.ebd.S. 27. Auch Eribon verweist auf die Performativitat der Handlungen, Praktiken
und Gesten, die durch die Beleidigung ein Subjekt schaffen.

21 Eine Ausnahme konnte die totale Herrschaft darstellen. Da hier Gesetz und Norm vol-
lig bestimmt sein sollen und durch sie das Leben aller, so ware es nur wahrscheinlich,
dass, werals nicht normal angesehen wird, auch schuldigist. Die Geschehnisse und be-
sonders die Konzentrationslager wihrend der NS-Diktatur stehen wie ein mahnender
Beleg dafiir, dass alle nicht als normal angesehenen Gruppen auch schuldig im Sinne
einer menschenverachtenden Anklage waren.

am 14.02.2026, 05:39:2:

145


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Gefragt durch Andere

will, sondern die beleidigende Person will eine*n nur in der Gewalt haben. Es
interessiert dann nicht, was aufler diesem Die* Den-Andere*n-in-der-Gewalt-
Haben mit der Person noch passiert. Es interessiert nicht, wie es erlebt wird,
unterworfen zu sein, und welche Konsequenzen von Selbstzweifel bis Flucht
in die Kriminalitit damit einhergehen:*

Die Beleidigung ist nicht nur eine deskriptive Bezeichnung. Sie begnigt sich
nichtdamit, mirzuverkiinden, was ich bin. Wer mich als »dreckige Schwuch-
tel« (oder»dreckiger N[**** PH.]«oder»dreckigerJude«) traktiert, oderauch
einfach nur als »Schwuchtel« [...], versucht nicht, mir eine Information tiber
mich mitzuteilen. Wer mir das Schimpfwort an den Kopf wirft, gibt mir zu

verstehen, dass er mich in der Hand hat, dass ich in seiner Gewalt bin.?

Das Subjekt der Beleidigung ist somit nicht allgemein, sondern spezifisch
unterworfen in der Form, dass jemand es in der Gewalt haben will. So wird
mensch in Gewalt der Beleidigung gestof3en. Dabei ist sie aber nur ein in-
dividuelles Phinomen, das jemand Konkretes jemand Anderem*r zufigt. Sie
ist ein strukturelles Phinomen, da sie an einem Ideal einer Gruppe ausge-
richtet ist; sonst hitte sie gar nicht die Kraft einer Subjektivierung. Die Be-
leidigung ist der sich materialisierende Ausruf der normierenden Struktur.
Sie ist die Anrufung eines Subjektes, das dadurch immer schon aufRerhalb
der Norm gestellt ist: »Die Beleidigung sagt mir, was ich bin, in dem Maf3e,
wie sie mich zu dem macht, was ich bin.«** Diese Aussage Eribons stellt den
Fokus auf die Beleidigung als soziale Struktur der Ausgrenzung bei gleich-
zeitiger Einschliefung: Als Beleidigte*r steht mensch auflerhalb der Norm,
ist ausgegrenzt, dabei aber gleichzeitig in die von der Beleidigung getroffe-
ne Darstellung eingeschlossen.” So entsteht eine Subjektivitit unter dhnlichen

22 Vgl. zu diesem Punkt Jean-Paul Sartres Studie Saint Genet. Komddiant oder Mirtyrer,
Reinbek b.H.: Rowohlt 1982, besonders S. 17ff. & 45f.

23 Eribon: Betrachtungen zur Schwulen Frage, S. 26.

24 Ebd,S.28.

25  Die Idee zu dieser Formulierung kam mir beim Lesen von Edouard Louis™ Im Herzen
der Gewalt, das 2019 in Frankfurt a.M. im Fischerverlag erschienen ist: »Ich begriff an
jenem Abend nicht, wie es angehen sollte, dass mein Bericht nicht mehr mir gehdren
sollte, sondern der Justiz (dass ich also zugleich aus meiner Geschichte ausgeschlos-
sen sein sollte als auch zwangsweise eingeschlossen, da man mich nétigte, von ihr zu
reden, ununterbrochen, dass also das Eingeschlossensein eine Bedingung des Ausge-
schlossenseins sein sollte, dass sie ein und dasselbe sind und das Ausgeschlossensein
vielleicht sogar dem Eingeschlossensein vorausgeht, zumindest in der Weise, dass das
Ausgeschlossensein mir ganz allein und als Erstes in meinem Bewusstsein das Schick-

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

Vorzeichen — denen der Unterwerfung und Anrufung — wie die der Schuld,
aber ohne sie auf einen Diskurs der Schuld und des Gesetzes reduzieren zu
konnen. Es ist eine Subjektivitit, die im Fokus der Beleidigung besteht. Die-
ses Bestehen im Fokus der Beleidigung bedeutet, wie auch beim Subjekt der
Schuld, dass eine Selbstermichtigung nicht das vollstindige Uberschreiten
dieser Subjektivierung ist, sondern als Teil des Fokus auf die Beleidigung
gesehen werden muss. So bestimmt es auch Eribon in Anlehnung an Fou-
caults Begrifflichkeit: »Das Subjekt und die Subjektivitit werden durch den
Prozess der Unterwerfung ebenso definiert wie durch die Wiederaufnahme
der Kategorisierung in einem >Gegendiskurs«.?® Der Gegendiskurs der Wie-
deraneignung verliuft also auf der Grundlage der Anrufung als Aneignung
des*der Anderen in der Beleidigung. Ohne diese Grundlage wiren auch die
Bestimmungen der Emanzipation von der Struktur, die durch die Beleidigung
materialisiert wird, als Gegendiskurs oder Wiederaneignung sinnfrei. Beide
Bestimmungen sind Negationen des Bestehenden, wie bspw. auch Jean-Paul
Sartre iiber die Emanzipation von BIPoC schreibt.?” Ein anderes Beispiel ge-
rade auch fir die erlebte Strukturalitit der Beleidigung ist das der Schlagfer-
tigkeit: Sie ist eine — mensch ist geneigt zu sagen — iiber Generationen hinweg
eingeiibte Antwort auf die Beleidigung, das Resultat wiederholter Treffer aus
Richtung derselben herrschenden bspw. rassistischen oder homosexuellen-

sal vermittelt,indemich eingeschlossen war, die Geschichte, aus der mich auszuschlie-
fen ich nun kein Recht mehr hatte.« (Ebd. S. 47.)

26  Didier Eribon: Grundlagen eines kritischen Denkens, Wien & Berlin: Turia + Kant 2018,
S.19f.

27  Einsehreindriickliches Beispiel dafiir findet sich in Jean-Paul Sartres Text »Schwarzer
Orpheus«. Er schreibt dort: »Der N[****, PH.] kann nicht leugnen, dafd er N[****, PH.]
ist, noch jenes farblose abstrakte Menschsein fiir sich beanspruchen: er ist schwarz.

So ist er zur Authentizitit verdammt: beschimpft, unterjocht, richtet er sich wieder

auf, hebt das Wort>N[****, PH.]¢, das man ihm wie einen Stein hinterhergeworfen hat,
auf und behauptet sich gegeniiber dem Weifden stolz als Schwarzer.« Um dann einige
Seiten weiter folgendes zu schreiben: »Doch die Négritude, die sie aus ihren tiefsten
Abgrinden herausfischen wollen, fallt nicht von selbst unter den Blick der Seele: in
der Seele ist nichts gegeben. Der Herold der schwarzen Seele ist durch weife Schulen
gegangen, gemaR dem ehernen Gesetz, das dem Unterdrickten alle Waffen verwei-
gert, die er dem Unterdriicker nicht selbst gestohlen haben wird«. Jean-Paul Sartre:
»Schwarzer Orpheus. Vorwort zu Léopold Sédar Senghor, Anthologie de la nouvelle poésie
neégre et malgache de langue frangaise«, in: ders.: Schwarze und WeifSe Literatur. Aufsitze
zur Literatur 1946-1960, Reinbek b.H.: Rowohlt 1984, S. 45. & S. 47.

am 14.02.2026, 05:39:2:

147


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Gefragt durch Andere

feindlichen Diskurse. Dabei erscheint sie im Moment der Beleidigung als zu
schnelle und deshalb schlagfertige Antwort auf eine Situation.?®

Wann trifft eine*n der herrschende Diskurs und wann trifft eine*n der Gegendiskurs?
Bei der Subjektivierung zum Subjekt der Beleidigung stellt sich nun aber ei-
ne Frage, die sich bei jener durch das Gesetz nicht unmittelbar stellt, da die
bestehenden Gesetze zumeist schon vor der Geburt wirken und so die Sub-
jektivierung schon beeinflussen, noch bevor irgendein spezifisches Ich diese
ausfiille.”” Die Beleidigung hingegen erscheint zumeist als etwas Nachtrigli-
ches, aber sie ist genau wie das Gesetz schon da, bevor sie mich (in Form der
Anrufung als »Schwuchtel«) oder Andere trifft. Selbst wenn es durch das Ge-
setz, unter dem mensch lebt, nicht verboten ist, homosexuell zu sein, mensch,
egal welche Hautfarbe mensch hat, dieselben Rechte haben soll, steht die Be-
leidigung strukturell fiir die bestehende Ausgrenzung Anderer durch den Ein-
schluss dieser Anderen in ihrer scheinbaren, oder besser in ihrer erzwunge-
nen Anormalitit, die fiir eine Darstellung steht, die nicht die eigene ist.

Mit Eribon lisst sich dieser Textteil in folgenden Fragen und der Antwort
auf sie zusammenbringen und abschlieRen: »Wo und wann beginnt meine
Autobiographie? Auf welchem Terrain muss ich diesen Beginn verorten? Wo
und wann beginnt das >Ich« Das »Ich« setzt sich aus seiner Geschichte und
Geographie zusammen und diese Zusammensetzung macht aus uns, wer wir
sind.«*° Das Subjekt ist durch seine Zeit und seinen Platz geformt: Eine Defi-
nition, die wenig neu erscheint, aber in der hier bestimmten Weise den Weg
6ffnet, diese Relation zwischen Zeit und Platz in verschiedenen Formen zu
beschreiben, um die Subjekte in ihrer differenten Subjektivierung ernst zu
nehmen. Demnach geht es auch darum, ihren differenten Formen der Wie-
deraneignung bzw. ihren spezifischen Gegendiskursen sowie ihren Emanzi-
pationsbestrebungen Rechenschaft abzulegen. Diese Bestrebung hat nur des-
halb den Hauch einer Erfolgsaussicht, weil die Subjektivierung ein Prozess
ist, der versucht, durch unterschiedliche Anrufungen bspw. in Beleidigung
und Schuldzuweisung Stabilitit zu erzeugen, wo vorher keine ist. Diese In-
stabilitit ist der Grund fir die bestindige Wiederholung der Beleidigung und
Anrufung des Subjektes, damit »Ich« »Ich« bleibt.

28  Helfritzsch: Als Andere unter Anderen, S.105f.
29 Vgl. Althusser: »Uber Ideologie und ideologische Staatsapparate, S. 90.
30  Eribon: Grundlagen eines kritischen Denkens, S. 33.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

Wie kann mensch aber zugleich die Beachtung der eigenen Subjektivitit
als emanzipatorisch-politische Kategorie einfordern und ihre Stabilitit ver-
neinen; sie als performativ geschaffen durch Unterwerfung problematisie-
ren?*' Weiter gefragt: Gibt es eine Subjektivitit, die nicht aus Unterwerfung
entspringt? Diesen Fragen werde ich im nichsten Abschnitt nachgehen, gelei-
tet durch die Betrachtung dessen, was ich Subjekt der Verantwortung nennen
werde.

Subjekt der Verantwortung Wie sieht es mit diesem Subjekt der Verantwortung
aus, einem »Ich«, das — so konnte mensch meinen - sich aus sich selbst heraus
»ermichtigt«? Dies werde ich am Beispiel der Intellektuellen durchspielen,
die sich gerade durch den selbstgewihlten, Risiko behafteten Einsatz ihres
Wissens oder Konnens fiireinander von denen unterscheiden, die nur wis-
sen, dieses aber Anderen verschliefien oder etwas kénnen aber Anderen nicht
zeigen, wie es geht (dabei ist natiirlich nicht beschrankt, wer sich intellektu-
ell verhalten kann und ohne Zweifel bezieht sich diese Bestimmung nicht nur
auf Akademiker*innen). Der*Die Intellektuelle benennt aus Verantwortung
die Probleme gesellschaftlicher Strukturen und ermichtigt sich so gegeniiber
dem »Techniker des Wissens«, der*die sich den Gesetzen und Beleidigungen
des Bestehenden unterwirft, selbst, um die ungerechten Strukturen zu ver-
indern.* Die*Der Intellektuelle bemichtigt sich der Beschreibung dessen,
was ist, als der Form, wie es nicht sein darf; das Bestehende wird verneint,
um seine Probleme anzugehen.* Mensch unterwirft sich einer Anrufung, die
eine dritte Form der Subjektivierung erschafft, eine, durch die mensch der
Verinderung unterworfen ist, das Bestehende ruft uns also an, wenn wir es

31 Die Ausformulierung dieses Paradoxes findet sich sowohl in Debatten der breiten Ge-
sellschaft wieder als auch oft diskutiert im wissenschaftlichen Diskurs. Vgl. beispiel-
haft Eribon: Grundlagen eines kritischen Denkens, S. 51f., oder Butler: »Fiir ein sorgfaltiges
Lesen«S. 126f.

32 Vgl. Jean-Paul Sartre: »Plddoyer fiir die Intellektuellen« in ders.: Plidoyer fiir die Intel-
lektuellen. Interviews, Artikel, Reden 1950-1973, Reinbek b.H.: Rowohlt1995, S.106. & vgl.
auch Paul Helfritzsch: »Dann sind es Monster, also Intellektuelle. Eine Frage der Ver-
antwortungs, in Jens Bonnemann, Paul Helfritzsch & Thomas Zingelmann: 1968. So-
ziale Bewegungen, geistige Wegbereiterlnnen, Springe: zu Klampen 2019, S. 228.

33  Mit einer*m Intellektuellen meine ich dabei, wie schon in meinem Text Dann sind
es Monster, also Intellektuelle, eine Person oder Personengruppe, die sich mit den be-
stehenden Strukturen auskennt, gleich ob theoretisch oder praktisch, und auf die
einem*r widerfahrenden Probleme hinweist, um sie zu veridndern. Vgl. Helfritzsch:
»Dann sind es Monster, also Intellektuelle, S. 229.

am 14.02.2026, 05:39:2:

149


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Gefragt durch Andere

verstehen, es ruft uns an und diese Anrufung widerfihrt uns als Forderung,
es zu veriandern, weil es nicht bestehen soll. Diesem Widerfahrnis kommt ei-
ne Besonderheit zu, denn es ist keine Anrufung einer spezifischen Form, wie
mensch sein darf (Gesetz), oder der Form, wie mensch sich normalerweise zu
verhalten habe, sondern eine, die sich durch eine offene Form dem Bestehen-
dem entgegenzustellen scheint; es ist eine Anrufung zur Verantwortung, um
sich der Verinderung zu unterwerfen, die jedoch keine spezifische Form hat,
sondern der mensch erst eine Form geben muss.

Diese Anrufung der Verantwortung lisst sich auch in folgender Textstel-
le Sartres finden, die wieder zu den Intellektuellen zuriickfithrt: »Im Grunde
ist jeder Techniker des Wissens ein potentieller Intellektueller, da ihn ein Wider-
spruch definiert, der nichts anderes ist als der stindige Kampf in ihm[.] Die
niedrigen Lohne konnen gewifd zu grofierer Abhingigkeit verdammen. Sie
konnen aber auch zum Protest dringen«.>* Dieser Drang soll aus jedem™r,
die*der ihn erlebt, ein Subjekt der Verantwortung machen, das die Unge-
rechtigkeit negiert und eine Verinderung formt: »Als Produkt gespaltener
Gesellschaften legt der Intellektuelle Zeugnis tiber sie ab, denn er hat ihre
Zerrissenheit verinnerlicht. Er ist also ein geschichtliches Produkt. In diesem
Sinn kann sich keine Gesellschaft iiber ihre Intellektuellen beklagen, ohne sich
selbst anzuklagen, denn sie hat nur die, die sie selbst hervorbringt.«<** Auch
die Subjekte der Verantwortung sind an Platz und Zeit gebunden, an denen
sich dieses Subjekt zeigt. Ohne diese genaue Bestimmung lasst sich ein Sub-
jekt nicht denken, weder das der Schuld, das der Beleidigung, noch das der
Verantwortung. Letzteres scheint jedoch tatsichlich einen gesonderten Stel-
lenwert in der Reihe der Subjekte zu haben. So schreibt Sartre weiter:

Die tatsichliche intellektuelle Forschung [..] setzt die Einbeziehung der Be-
sonderheitdes Untersuchendenin die Untersuchungvoraus. Dieser mufSsich
selbst in die Gesellschaft einordnen, um in sich selbst und auferhalb seiner
selbst die Schranken, die die Ideologie dem Wissen setzt, zu erfassen und zu
zerstoren 3

Diese Verortung und Historisierung des Subjektes sind Materialisierungen
der Verantwortung, die das Subjekt durch die Anrufung der gesellschaftli-
chen Widerspriiche auferlegt bekommt. Durch diese Verortung und Histori-

34  Sartre:»Pladoyer fiir die Intellektuellen, S.106.
35 Ebd., S.108.
36 Ebd., S.111.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

sierung wird das, was besteht, vom tibermachtigen Gebot zu einem Phantas-
ma dessen, was es behauptet zu sein, nimlich der einen richtigen unwider-
spriichlichen Form zu leben; nur behaupten dies mehrere, die sich in sich und
gegenseitig widersprechen. Genau diese Erkenntnis widerfihrt dem Subjekt
der Verantwortung, und es unterwirft sich der Verinderung, als etwas, das
durch es selbst mitentstehen muss: »Der Intellektuelle ist also ein Techniker
des Allgemeinen, der in seinem eigenen Bereich sich bewufst wird, daf$ die
Allgemeinheit nicht einfach schon geschaffen, sondern stets zu schaffen ist.«*’
Was Sartre hier das Allgemeine nennt, kann in eine Vorstellung davon iiber-
setzt werden, wie die Gesellschaft sein soll. Dieses »So-soll-es-Sein« wird als
nicht dasjenige benannt, was gerade ist, sondern etwas, das zu schaffen ist,
das Allgemeine bzw. die Art und Weise wie wir miteinander leben wollen.
Damit ist dieses Allgemeine performativ: Es muss durch unsere Verhaltens-
weisen mitgeschaffen werden.*®

Was wir aber, denken wir zuriick an Eribon und seine Foucault-Adaption,
nicht vergessen sollten, ist, dass das Subjekt, auch jenes der Verantwortung,
nicht nur durch den Diskurs geschaffen wird, der seine Subjektivierung her-
aufbeschwort, sondern auch durch einen Gegendiskurs. In diesem Fall ist es
der der Eigenverantwortung, der als neoliberaler Gegendiskurs denjenigen
der sozialen Verantwortung — denn so muss die Verantwortung benannt wer-
den, die aus den Widerspriichen der sozialen Strukturen entsteht, eben weil
sie eine Verantwortung durch die sozialen Strukturen ist — zu verdringen
versucht. Denn da es kein Jemand ist, der eine*n beleidigt, kein Polizist, der
eine*n anruft, kein Gesetz und keine Norm, dem mensch sich unterordnen
muss, sondern ein Widerspruch, der eine*n anruft, der zur Verinderung ruft,
ist die Frage, wie die Veranderung entstehen soll und damit auch, was veran-
dert werden wird. Der Gegendiskurs des Neoliberalismus lenkt nun das »Wie«
auf die eigenen Verhaltensweisen zuriick und stellt das Subjekt somit als das-
jenige dar, an dem die Verinderung beginnen muss. Wenn einem*r also ein
Widerspruch in den sozialen Strukturen widerfihrt, dann ist die Antwort, die
in dem Diskurs gegeben werden soll: Schuld an dem Widerspruch ist »Ich,
also sollte das Subjekt sich verindern, sich dem Bestehendem anpassen. Passt
die geforderte Arbeitsweise nicht zu meiner Art und Weise zu arbeiten, dann
muss ich mich anpassen, bin ich zu langsam, muss ich schneller werden, ver-
diene ich zu wenig Geld, muss ich bescheidener leben oder mehr arbeiten.

37  Ebd.
38  Vgl. Helfritzsch: »Dann sind es Monster, also Intellektuelle, S. 231 & S. 240f.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Gefragt durch Andere

Steht eine Erkenntnis in Konflikt mit dem, was allgemein als das Richtige
gilt, dann muss ich diese Erkenntnis in Zweifel ziehen, sie neu einordnen
und verdndern, damit sie zum Bestehenden passt und es nicht bedringt, da-
mit ich meine Beziige weiter bekomme und meine Stellung nicht gefihrde,
um auf den Intellektuellen in Form des*der Wissenschaftler*in, die*den Sart-
re im Sinn hat zuriickzukommen:

Hier muf der Intellektuelle, ohne aufzuhoren, sich aufgrund seiner Arbeit
als Techniker des Wissens, aufgrund seines Einkommens und seines Lebens-
standards als privilegierter Kleinbirger zu bezeichnen, seine eigene Klasse
bekimpfen, die [..] in ihm notwendigerweise biirgerliche Ideologie, klein-
biirgerliche Gedanken und Gefiihle reproduziert.?

D.h.: Auch wenn Sartre den Gegendiskurs nicht in der Form der Selbstopti-
mierung als Spielart der Eigenverantwortung benennt, stellt er — nicht nur
in dieser Textstelle — heraus, dass mensch sich gegen die Vereinzelung und
alleinige Besinnung auf sich selbst als Ursprung der eigenen Probleme weh-
ren muss, indem mensch die im Neoliberalismus bestehenden Diskurse be-
kimpft, die allgemein behaupten, wie wir gerade zu leben haben: selbstop-
timiert. Die daraus resultierenden Unstimmigkeiten und Widerspriiche wi-
derfahren einem®r als soziale Phinomene und somit ist das Subjekt der Ver-
antwortung eines, dass sich der Verinderung in eben einer solchen sozialen
Form unterwirft und damit die sozialen Strukturen als zu Verinderndes sieht.
Mensch iiberantwortet — es konnte auch verantwortet heiflen - sich der Ver-
anderung der sozialen Strukturen, mensch iiberantwortet sich der Verinde-
rung jedoch nicht individuell, sondern aus Verantwortung als Andere*r unter
Anderen zu leben.

Was wir mit der Verantwortung anfangen kénnen, ist also, zu versuchen,
die zum Fetisch gewordenen Gewohnheiten, wie wir etwas tun sollen, auch
wie wir Verantwortung denken sollen, von uns zu weisen, um durch die Ne-
gation der wirkenden Verinderung nahezukommen. Das Subjekt der Verant-
wortung, sei es ein*e Wissenschaftler*in, ein*e Fabrikarbeiter*in mit Einblick
in die Strukturen oder jemand vollig anderes, dem*der die Widerspriiche der
sozialen Strukturen heftig genug widerfahren, um sie problematisieren zu
milssen, ist ein Subjekt, das seine Unterwerfung historisch verortet und sich
selbst als Produkt der Anderen versteht, um so in der Unterwerfung unter
die Verinderung einen Zwang zur Verinderung des Sozialen zu erkennen.

39  Sartre: »Pladoyer fiir die Intellektuellen, S.111.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

Die Verinderung des Sozialen ist eine Verinderung fiireinander, durch die
mensch zu Anderen gelangt, nicht als eingeschlossen und ausgegrenzt kon-
stituiert wird, sondern als Andere*r unter Anderen.

Im nichsten Kapitel méchte ich nun nochmals den Fokus auf Formen des
Gegendiskurses zum Subjekt der Verantwortung lenken. Es sind Formen, die
versuchen, die Verantwortung zu individualisieren und ihr damit ihren von
Grund auf sozialen Ursprung als Antwort auf die Widerfahrnisse der wider-
spriichlichen Strukturen nehmen wollen, um das Individuum in die Reihe
der unter das Gesetz und die Norm geworfenen Subjekte zuriickzustellen.
Abschlieflend kann mensch sagen, dass das Subjekt der Verantwortung al-
so unpassend und trotzig ist, weil es nicht hinnimmt, was tibermichtig er-
scheint.

Zwange, gerichtet an Andere

Nachdem ich bisher vorrangig die Materialisierungen der Diskurse um
Schuld, Beleidigung und Verantwortung beschrieben habe, méchte ich in
diesem Teil diejenigen Darstellungen betrachten, die man als Resubjektivie-
rungen bezeichnen kénnte. Die kleinen Ausrufe bzw. Anrufungen, die uns
im Alltag begegnen und sich als Widerfahrnis einer bestimmten Antwort
bemichtigen wollen, sind Gebote der Ruhe und Stabilisierung des Subjektes
der Schuld und Beleidigung, die ohne bésen Willen oder eine unterdriickende
Absicht geduflert werden. Diese Ausrufe — wie »Komm doch mal klar!« oder
»Man muss dabei nur gelassen bleiben.« oder »Das konnte alles noch viel
schlimmer sein.« — bilden den Rahmen, den Hintergrund oder Horizont
fir die eindeutigeren Anrufungen des Subjektes. Warum den Hintergrund?
Weil sie bestindig ablaufen; sich in diesen Sprechakten, aber auch in den
eigenen Gedanken daran, wie das alles bewiltigt werden sollte, wenn man
Verinderung anstrebt, zeigen. Uberall gibt es diese Resubjektivierung der
Schuld und Beleidigung, tiberall wird an das bestehende Gesetz und die
Norm erinnert.

Nur auf diesem Hintergrund sind dann Anrufungen zur Gesetzeskon-
formitit und Normalitit keine einzelnen Ereignisse ohne wirkliche Folgen,
sondern die explizite Inszenierung dessen, was sich selbst als allgemein oder
als das Richtige versteht. Die kleinen Wiederholungen des Gesetzes oder der
Norm im Alltag durch diejenigen, die selbst Unterworfene sind, erzeugen die
Stabilitit des Bestehenden, die es braucht, um explizit als Forderung des All-
gemeingiiltigen aufzutreten. Denn gerade, weil alltiglich von unterschiedli-

am 14.02.2026, 05:39:2:

153


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Gefragt durch Andere

chen Seiten immer wieder auf das Bestehende verwiesen wird, kann es als
etwas dargestellt werden, was allen gemein ist. Betont mensch hingegen die
Widerspriiche und Briiche der unterschiedlichen Anforderungen der Diskur-
se und sozialen Strukturen, dann setzt mensch einen Diskurs fort, der auf
eine andere Subjektivierung baut und in die Reihe der Normalitit und Geset-
ze zuriickgerufen werden soll; gerade weil neben den Verweisen auf das, was
ist, mit einhergeht, was daran widerspricht. Der Diskurs der Verantwortung
ist eben der, in dem diese Widerspriiche das Thema sind.*°

An einem Beispiel: Verzweifle ich an der momentanen Situation, zu ar-
beiten, ohne bezahlt zu werden, und diskutiere dies mit Anderen, denen es
nicht besser geht, und werde ich bei diesem Gesprich immer trotziger dem
gegeniiber, was den Weg, es anders zu handhaben, verstellt, stehen nicht alle
hinter diesem Trotz; einige finden ihn verstérend, andere finden ihn iber-
zogen, da es ja alles in allem nicht so schlecht sei, wieder andere meinen,
mensch kénne nichts tun und miisse deswegen gelassen bleiben, da etwas zu
tun, nichts bringe.

In diesem Gesprach und den dabei in Erscheinung tretenden Gesten gibt
es viele Stimmen, die dem Widerfahrnis des Widerspruchs, das zur Verinde-
rung aufruft, nachkommen, nicht verantworten wollen, dass es so bleibt und
dennoch nicht in Richtung der Verinderung sprechen; die von anderen Dis-
kursen angerufen sind, die lauter erscheinen. Diese lauteren Diskurse sind
auch jene, die diejenigen, die Subjekte der Verantwortung sind, als Schuldi-
ge oder Anormale bestimmen.* Dies verweist deutlich darauf, was Eribon in
einem Kapitel namens Gegendiskurse und Gegenverhalten auf den Punkt bringt:
»dass der beherrschte — von den Beherrschten selbst gehaltene — Diskurs in
vielerlei Hinsicht die Neigung hat, die >Schuldigen« wieder der Norm, der
Normalitit einzugliedern, um ihnen ein Entkommen aus jener Theorie zu er-
moglichen, die sie mit Verbissenheit zu pathologisieren, zu partikularisieren

40 Alsein Beispiel fiir den Diskurs der Verantwortung kann neben de Beauvoirs und Sar-
tres Werk auch folgende Aussage von Thomas Bedorf gewertet werden: »Was trotz
aller Gewalt und Erniedrigung bleibt, ist nicht ein gemeinsames humanes Residuum,
sondern die Verantwortung, die wir auch dann nicht ablegen kénnen, wenn wir uns
fir die s>unmenschliche« Tat entschieden haben.« (Thomas Bedorf: Verkennende Aner-
kennung, Berlin: Suhrkamp 2010, S.144).

41 Mensch fiihltsich hier an Kurt Tucholskys viel zitierten Satz »In Deutschland gilt derje-
nige, derauf den Schmutz hinweist, fiir viel gefahrlicherals derjenige, der den Schmutz
macht«erinnert.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

oder zu ent-normalisieren versucht.«** Das bedeutet: im Glauben, den Betrof-
fenen zu helfen oder zumindest ihnen nichts Schlechtes zu tun, werden die,
denen mensch helfen will, in die Reihen des Gesetzes oder der Norm zuriick-
gerufen, nicht explizit und eindeutig von Polizisten oder anderen Insignien
der Macht, sondern von den anderen Subjekten der Schuld und der Beleidi-
gung. Sie rufen dazu auf, sich wieder in die Reihe zu stellen und weiter in
der Struktur zu verbleiben, um die Anderen und sich selbst nicht zu offen zu
prasentieren, sich zur Angriffsfliche zu machen und Sanktionen gegen sich
heraufzubeschworen.

Diejenigen, die trotzen und durch die Widerspriiche der sozialen Struk-
turen zu Subjekten der Verantwortung geworden sind, sollen unter Schuld-
zuweisung und Beleidigung resubjektiviert werden. Die Subjekte der Schuld
und Beleidigung bestehen schon vor dem eigenen Angerufen-worden-Sein,
aber nicht nur sie, auch die Anrufung zur Veranderung und damit ebenfalls
die Subjekte der Verantwortung sind ilter als wir je selbst, ebenso wie die
Widerspriiche der Gesellschaften. So lapidar es klingen mag, lasst sich dies
folgendermafRen mit Butler zusammenfassen: »Man kénnte auch sagen, das
Subjekt ist gezwungen, sich in Praktiken zu formen, die mehr oder weniger
schon da sind.«* Die Anrufung — sei es durch Gesetz, Norm oder Verinde-
rung - ist so nicht nur als direkte Inszenierung zu denken, die explizit durch
das Bestehende vorgenommen wird, sondern sie ist das Sinnbild aller mate-
rialisierten Formen, in denen das Bestehende erscheint, sie ist als permanen-
ter Hintergrund der Darstellungen das, was uns immer wieder begegnet, in
Form von Freund*innen, Familie, Kolleg*innen und anderen alltiglichen Be-
kanntschaften. Aus der Perspektive der Subjektivierung zur Verinderung, je-
ner der Subjekte der Verantwortung, erscheinen diese Diskurse als Gegendis-
kurse, die nur als Versuch, die Verinderung zu verstellen und das Bestehende
zu sichern, Sinn ergeben. Damit das, was ist, von der Verinderung ausge-
schlossen bleibt.

Diskurs und Gegendiskurs verschieben Eine Beschreibung der Subjektivierung,
die sich der Verinderung unterwirft — auch wenn Butler es selbst nicht in

42 Didier Eribon: Theorien der Literatur. Geschlechtersystem und Ceschlechtsurteil, Wien: Pas-
sagen 2019, S. 47.

43 Judith Butler: »Was ist Kritik? Ein Essay Uber Foucaults Tugend, in: Rahel Jaeggi & Tilo
Wesche (Hg.): Was ist Kritik?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S. 246.

am 14.02.2026, 05:39:2:

155


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156  Gefragt durch Andere

diese Worte fasst —, die eben der Beschreibung der Schuld und der Beleidi-
gung widerspricht, ihnen ungehorsam ist, kann wie folgt aussehen:

Vollzieht sich diese Selbst-Bildung jedoch im Ungehorsam gegeniiber den
Prinzipien, von denen man geformt ist, wird Tugend jene Praxis, durch wel-
che das Selbst sich in der Entunterwerfung bildet, was bedeutet, dass es sei-
ne Deformation als Subjekt riskiert und jene ontologisch unsichere Position
einnimmt, die von Neuem die Frage aufwirft: Wer wird hier Subjekt sein,
und was wird als Leben z&dhlen?*

Diese letzte Frage zeigt aber auch darauf, dass diese Subjektivierung aus ei-
nem anderen Blickwinkel — wer hitte es gedacht — anders in Erscheinung
treten kann: nicht als Deformierung, sondern als Unterwerfung unter die Ver-
antwortung, als eine Verschiebung der Diskurse. Denn treibt mensch das von
Butler bestimmte Risiko auf die Spitze, dann ist die Wirklichkeit der Subjek-
te der Verantwortung die Moglichkeit, den Diskursrahmen so zu verdndern,
dass nicht mehr das Bestehende als der Diskurs auftritt, zu dem die Verinde-
rung nur ein Gegendiskurs ist, sondern eine Umkehrung erreicht wird, durch
die das Bestehende einen Gegendiskurs darstellt, weil das Bestehende sich
gegen die Veranderung der sozialen Strukturen stellt. Die Verinderung steht
- unter dem Blickwinkel der Verantwortung — nicht gegen das Bestehende,
sondern im Gegenteil steht das Bestehende gegen die Verdnderung. Nun soll
das nicht heifen, dass mensch bei dieser Moglichkeit einfach nur den Dis-
kurs verschieben muss und schon ist der Weg durch und fiir die Subjekte der
Verantwortung bereitet, die dann frei die Probleme angehen konnen. Nein.
Der Widerstand des Gegendiskurses ist hart und alltiglich verankert. Der Ge-
gendiskurs des Bestehenden wird die Subjekte der Verantwortung auf der
Grundlage der neu errichteten Unsicherheit dieser Subjekte der Verantwor-
tung »deformieren«. Diese Deformationen sind vielfiltig und von jeder*m
zu erleben, die*der die momentanen Diskurse verfolgt. So werden Frauen®,
die Verantwortung tibernehmen und laut gegen das Bestehende vorgehen,
Schutzsuchende und viele andere Gruppen kriminalisiert, beleidigt und ge-
sellschaftlich gedchtet.

Die Schwierigkeit der Verantwortung Ich mdochte nach diesem Zwischenschritt
iiber die Benennungen von Diskurs und Gegendiskurs noch einmal auf die

44  Ebd.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

Verantwortung zuriickkommen; auf die Subjekte, die als Subjekte der Ver-
antwortung der Verinderung unterworfen sind. Es gibt einen Unterschied
zwischen ihnen, den durch Widerspruch und Verantwortung subjektivierten
und den Subjekten der Schuld oder Beleidigung auf den ich mit meiner Ar-
gumentation auf den nichsten Seiten noch hinauswill. Aber zunichst; alles
drei sind Formen der Unterwerfung, sei es eben unter ein Gesetz, eine Norm
oder die Verinderung. Alles drei sind damit soziale Prozesse, die aus dem
Miteinander selbst entstehen, niemand ruft sie allein hervor und niemand
entgeht ihnen véllig. Hier sieht mensch nun auch den Zusammenhang: Da
es um soziale Strukturen und Prozesse geht, die nie nur meine, deine oder
ihre sind, wird mensch von ihnen unterworfen, bzw. lebt mensch unter den
Rahmenbedingungen, die in Form von Gesetz, Normalitit und Verinderung
(und vielleicht noch anderen Diskursen, ein weiterer konnte jener der Scham
sein)* wiederholt werden. Dabei gibt es bei den Subjektivierungen von Be-
leidigung und Schuld zwei Méglichkeiten; sie errichten immer eine Dualitit
aus Folgen oder Nichtfolgen. Folge ich der Anrufung des Gesetzes, versuche
ich, nicht schuldig zu sein, folge ich ihr nicht, bin ich schuldig. Folge ich der
Anrufung der Norm, versuche ich, nicht beleidigt zu werden, folge ich nicht,
werde ich beleidigt.

Bei einem Diskurs der Verinderung bzw. der Verantwortung — denn das
eine fithrt immer auch zur Frage nach dem jeweils anderen - sieht dies nun
anders aus. Hier kann keine Dualitit erzeugt werden da die Verinderung
zwar angegangen werden kann oder nicht; es aber unterschiedlichste Formen
gibt, wie mensch die Verinderung verantwortet. Zudem bleibt unklar, ob tat-
sichlich eine Verinderung eintritt, die in die Richtung wirke, auf die mensch
hinaus wollte: denn das Andere der sozialen Strukturen verlangt eine Ver-
inderung, aber es wird nicht genau eine klare Form von ihr vorgeschrieben.
Deshalb ist das Subjekt der Verantwortung eines, dessen Freiheit angerufen
wird; die Freiheit, die sozialen Strukturen mit Anderen neu zu gestalten. Das
Subjekt der Verantwortung kann — wenn es itberhaupt wirkt — somit nur im
Plural wirken, als Mehrere fiir Mehrere oder eben als Andere fiir Andere etwas

45  Vgl. Annie Ernaux: Die Scham, Berlin: Suhrkamp 2020, S. 91. Sie bestimmt das spezifi-
sche im Allgemeinen der Subjektivitat der Scham: »Ich hatte mich der Privatschule,
ihrer Erstklassigkeit und Vollkommenheit, als unwiirdig erwiesen. Von jetzt an lebte
ich in der Scham. Das Schlimmste an der Scham ist, dass man glaubt, man wire die
Einzige, die sie empfindet.«

am 14.02.2026, 05:39:2:

157


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Gefragt durch Andere

verindern. Daraus folgt aber auch, wie es Gayatri Chakravorty Spivak in Righ-
ting Wrongs — Unrecht richten schreibt: Dass »[d]ie Verantwortung, von der ich
hier spreche, [also nicht zwangsliufig eine] ist, die aus einem im Selbst ver-
ankerten Uberlegenheitsgefiihl stammt [...], sondern eine, die zuerst einmal
vor jeglichem Verstand als der Ruf der Anderen vernommen wird.«*

Die einzige Option der Verinderung allein wire, sich selbst zu verindern,
was bedeutet, sich den Strukturen besser anzupassen und sich demnach doch
nicht allein zu verindern, sondern mit den Anderen im Bestehenden zu ver-
bleiben. Das Subjekt dieser Verinderung ist das Ergebnis des neoliberalen
Gegendiskurses der Selbstoptimierung, des »Stell dich nicht so an«, des »So
schlimm ist es nicht«, des »Komm mal wieder klar«, des »Streng dich mehr
anc. Es ist aber auch moglich, die Verinderung zu sehen und sie nicht zu wol-
len — manche der vorhergehenden Aussagen zeugen davon —, weil mensch
sich bspw. vom Bestehenden mehr verspricht oder den Anderen nicht traut.

Zusammengefasst ist die Schwierigkeit der Erzeugung des Subjekts der
Verantwortung, dass es zwar durch ein Widerfahrnis angerufen, aber nicht in
die eine oder andere Richtung gezwungen wird. Das Widerfahrnis der Brii-
che, das sich aus den Widerspriichen der Zwinge der sozialen Strukturen
ergibt, fordert uns auf, Verantwortung fiir die Verinderung zu itbernehmen,
die die sozialen Strukturen lebbarer macht, weder fokussiert auf die Schuld
noch auf die Beleidigung. Es fordert uns auf die Performativitit der Struktu-
ren, als Bedingung ihrer Verinderbarkeit zu verstehen; es fordert uns auf, zu
gestalten, statt nur zu reproduzieren.

Ich schreibe diesen gesamten Essay — wie zu lesen war — von einem Fokus
auf die Verinderung ausgehend, da die Diskurse nicht getrennt voneinander
bestehen. Auch wenn es zur Beschreibung vonnoten war, sie auseinanderzu-
halten, steht mensch in allen Diskursen und blickt von einem aus auch auf die
anderen, da mensch keinen unabhingigen Beobachtungspunkt hat, keinen
Hochsitz, vor dem die Thematik, ohne ihn zu betreffen, vorbeizieht. Die Dis-
kurse von Gesetz, Norm und Verinderung laufen eben nicht zu unterschiedli-
chen Zeiten ab, wihrend mensch in ihnen topologisch-historisch situiert ist.
Es lasst sich dabei vermuten, dass je nach Intensitit und Form des Widerfahr-
nisses sich eher die Schuld, die Beleidigung oder die Verantwortung fokussie-
ren lasst: Die Subjektivitat ist so Produkt der sozialen Strukturen, aber damit
geht nicht jede Aktivitit verloren. Vor allem in der Unterwerfung unter die

46  Gayatri Chakravorty Spivak: Righting Wrongs—Unrecht richten, Ziirich & Berlin: Diapha-
nes 2008, S. 27.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

Veridnderung zeigt sich die Aktivitit als offene Antwort. Unsere verantwort-
liche Reaktion zeugt von der Wirklichkeit, anders sein zu kénnen, sich der
Stellung als Andere unter Anderen ermichtigt zu haben.

Im nichsten und letzten Teil dieses Essays widme ich mich den Ausfith-
rungen von Simone de Beauvoir zum Unterschied zwischen der Anrufung der
Freiheit und der des Zwangs. Dies er6ffnet einen Weg, sich der Bedeutung
der hier bestimmten Subjektivierungen bewusst zu werden, den Rahmen zu
verstehen, der uns ehe das Gesetz, die Norm oder die Verinderung widerfah-
ren und uns zu Menschen mit bestimmten subjektiven Antwortmoglichkeiten
werden lisst. Diese Zeilen verweisen nicht zuletzt auch auf ein normatives
Verstindnis der Rede vom Homo respondens: Wenn der Subjektivierung als
Durch-Andere-angerufen-Sein und somit spezifisch Nach-einem-Verhalten-
gefragt-zu-Sein die Strukturen der Subalterierung mit Gayatri Chakravor-
ty Spivak zur Seite gestellt werden, dann ist die Frage, ob mensch antworten
kann und ob mensch gefragt ist, eine, die, wenn mensch diese Optionen nicht
hat, dazu fiihrt, bestimmen zu kénnen, wer wann als Mensch betrachtet wird
und welches Verhalten menschenverachtend, weil entmenschlichend ist.

Zu viel Zwang, um unfrei zu sein

Es wurde hier entschieden fiir eine Pluralitit der Subjektivierungsprozesse
argumentiert, die ebenfalls unterschiedliche Subjekte hervorbringen. Dabei
stand bisher jedoch aufer Frage, ob es Individuen gibt, ob es Menschen gibt,
die aus diesen Prozessen der Subjektivierung herausfallen, weil sie nicht an-
gerufen werden: weil ihnen keine Freiheit zugesprochen wird und sie da-
mit auch nicht durch andere gefragt werden, niemand ihre Antwort héren
will, selbst wenn diejenigen, die antworten, nicht umhinkommen, zu ant-
worten. Um diese brisante Annahme auszuformulieren, die hier in Anleh-
nung an Spivak gemacht wird und damit mindestens seit 1988 kontroverser
Teil der wissenschaftlichen Diskussion ist, mochte ich bei nachstehendem
Zitat von Simone de Beauvoir beginnen, um eine Vorstellung davon zu ge-
ben, wie Freiheit als wirkendes Prinzip eine Rolle bei der Bestimmung der
Sprachlosen bzw. Subalternen haben kann. De Beauvoir schreibt im Sinne
der existenzialistischen Vorstellung von Freiheit — dass wir zu ihr verurteilt
sind - folgendes: »Die Freiheit des anderen kann ich nur anrufen, nicht aber
zwingen; wohl kann ich die dringlichsten Anrufe ersinnen, den anderen zu
beschworen suchen: aber was ich auch tue, stets bleibt es der Freiheit des
anderen iiberlassen, auf diese Anrufe zu antworten oder auch nicht [Kursiv-

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Gefragt durch Andere

setzung P.H.].«* Wichtig an dieser Feststellung ist aber der Umkehrschluss,
den mensch fiir die Bestimmung der Freiheit daraus ziehen kann: Wer nicht
frei wihlen kann, zu antworten, wer nicht wihlen kann, die anderen zu igno-
rieren oder eine gefragte Antwort zu geben, ist nicht frei im selben Mafle —
moglicherweise sogar vollkommen in der Freiheit beschnitten.

Wer also weder gefragt wird, noch ignorieren kann, gefragt zu sein,
der*die gehért zu denjenigen, deren Freiheit nicht auf Andere wirkt, und
so wirkt auch auf sie nicht die Freiheit der Anderen, sondern ihre Gewalt.
Der Bezug auf Andere ist also dann gewaltvoll, wenn er sich nicht um die
Antworten schert, sondern die Antwort immer schon kennt, weil die Antwort
in diesem Sinne schon in seinem Befehl enthalten ist.*® Dieser Befehl ist das
Erzwingen der je eigenen Antwortvorstellung, die diese oder jene Person fir
die Situation der anderen Person vorgesehen hat. So ist dieses Aufzeigen der
Kehrseite der existenzialistischen Freiheitsidee eine Beschreibung davon,
wie Menschen entmenschlicht werden, zumindest, wenn mensch, wie ich zu
Beginn dieses Essays, die Menschen mit Waldenfels als Homines respondentes
versteht, die durch die Antwort ohne Zwang als Darstellung von Freiheit
zum Menschen gemacht werden. Dabei ist »Mensch« jedoch keine reine
Deskription mehr, sondern ein normativer Begriff: Wer Mensch sein soll,
muss frei antworten, d.h. auf die jeweils unterschiedlichen Situationen, in
denen mensch lebt, unterschiedlich reagieren konnen; mensch muss sich —
um es zuzuspitzen — wirklich fiir eine Verinderung der sozialen Strukturen
verantworten konnen. Das bedeutet Doppeltes, zum einen verstehen, wie
mensch in die Reproduktion des Bestehenden eingebunden ist; zum anderen
muss mensch sich mit anderen verbiinden kénnen, um die Verinderung zu
verantworten. Dass wir nur im Plural auf eine Verinderung der Strukturen
bezugnehmen kénnen, lisst sich nun gerade daran sehen, dass die Umkeh-
rung der Verurteilung zur Freiheit méglich ist. Verantwortung tibernehmen
zu konnen, ist mithin nicht bloR eine Pflicht, sondern in gewissem Sinne ein
Privileg!

47  Simone de Beauvoir: »Pyrrhus & Cineas«in dies. (Hg.): Soll man de Sade verbrennen? Drei
Essays zur Moral des Existenzialismus, Reinbek b.H.: Rowohlt 1983, S. 258.

48  Vgl. Paul Helfritzsch: Als Andere unter Anderen. Darstellungen des Fiireinander als Weg zur
Solidaritdt, Bielefeld: transcript 2020, S.147.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

Wir miissen gefragt sein, um Mensch zu sein »[W]ir sind verurteilt zu Freiheit«.*
Dieser Satz Sartres sieht in seiner Form wie eine ontologische Bestimmung
des Individuums aus, doch gerade das wire zu kurz gegriffen. Denn durch
wen sind wir verurteilt? Wir sind verurteilt durch Andere, da sie unsere Frei-
heit erfragen, in dem sie uns in Frage stellen. Aber wenn wir nun nicht mehr
in Frage stehen, wenn die Anderen uns nicht hinterfragen, sondern uns durch
ihre Gewalt einfach zwingen zu sein, was sie sehen wollen, dann verschwindet
die Antwort, es verschwindet das Mensch-Sein und mit ihm sogar die mau-
vaise foi sich selbst und Anderen gegeniiber — mensch ist dann ja tatsichlich
festgelegt.”® Es ist also — so verwerflich es auch klingen mag - an Bedin-
gungen gekniipft, ob mensch Mensch ist. Mensch muss als Mensch gefragt
sein. Wenn mensch diesem Satz zustimmt und es Menschen gibt, die nicht
als Menschen gefragt, also entmenschlicht sind, dann ist es unsere Aufgabe,
dann sind wir gefragt, sie als Menschen anzurufen. De Beauvoir gibt dafiir
eine treffende Beschreibung: »Zuerst einmal mufd mir die Moglichkeit gege-
ben sein, ihn anzurufen. Ich kimpfe also gegen alle, die mich zum Schwei-
gen bringen, die mich zum Schweigen bringen wollen, mich auszudriicken,
zu sein. [..] Zum Zweiten muf? ich mir gegeniiber Menschen haben, die fir
mich frei sind, die auf meinen Anruf antworten kénnen.«** Wir brauchen also
den Rahmen, der erlaubt zu antworten — was auch das Anrufen einer anderen
Person einschliefit. Dies allein ist schon etwas, wofiir gekimpft werden muss,
womit zugleich auch dafir gekimpft wird, dass da Andere sind, die eine*n
héren wollen. De Beauvoir schreibt weiter:

Damit mein Anruf nicht im Leeren verklingt, miissen in meiner Nihe Men-
schen sein, die bereit sind, mich zu hdren; die Menschen miissen mit mir
auf einer Stufe stehen. Ich kann nicht zuriickgehen, da mich die Bewegung
meiner Transzendenz unaufhorlich weiterfiihrt. Ich kann aber auch nicht al-
lein der Zukunft entgegengehen, weil ich mich dann in einer Wiiste verirren
wiirde, in der keiner meiner Schritte mehr eine Bedeutung hatte. Also muf3
ich bemiiht sein, fiir die Menschen Situationen zu schaffen, die es ihnen er-
moglichen, meine Transzendenz zu begleiten und zu Giberschreiten; es ist fir
mich eine Notwendigkeit, daf ihre Freiheit die Moglichkeit hat, sich meiner

49  Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phiinomenologischen Ontologie,
Reinbek b.H.: Rowohlt 1993, S. 838.

50 Vgl ebd.S., 139ff, besonders S.140.

51 de Beauvoir: »Pyrrhus & Cineasc, S. 258.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Gefragt durch Andere

zu bedienen, mich zu iiberschreiten und mich dadurch zu erhalten. Ich ver-
lange fiir die Menschen Gesundheit, Bildung, Wohlbefinden, Mufie, auf dafl
ihre Freiheit nichtim Kampf gegen Krankheit, Unwissenheit, Not aufgezehrt
werde.>?

Dies ist eine allgemeine Formulierung, die wohl im Kontext wirkender Ver-
anderung konkretisiert, d.h. situiert werden muss. Einen Anhaltspunkt da-
fiir kann Spivaks unverindert aufwithlender und inhaltlich starker Essay Can
the Subaltern Speak? sein. Ihre letzten Worte in der 2008 ins Deutsche iiber-
setzten Version sind folgende: »Die Subalterne kann nicht sprechen. Es liegt
kein Wert in globalen Endlosaufzihlungen, die »Frauc als frommen Begriff an-
fithren. Reprisentation ist nicht abgestorben. Die weibliche Intellektuelle hat
als Intellektuelle eine klar umrissene Aufgabe, die sie nicht mit Pauken und
Trompeten verleugnen darf.«** Die von Spivak bestimmten Subalternen sind
Menschen, denen, gleich wie sehr sie selbst an ihre Grenzen gehen, sich hin-
terfragen, sich verausgaben, es nicht méglich ist, frei zu wirken, da sie mit
ihren Darstellungen Andere nicht treffen, weil sie die sind, die immer igno-
riert werden. Gleich wie sehr sie durch die sozialen Briiche und Widerspriiche
zur Veranderung getrieben werden, sie konnen sich nicht verantworten:

Die Anstrengung, die erforderlich ist, damit Subalterne in eine organische
Intellektualitdt eintreten kdnnen, wird von unserem Wunsch, alles auf ein-
mal zu haben, ignoriert: dass wir weiterhin so bleiben kénnen, wie wir sind,
und doch mit dem/r sprechenden Subalternen in Verbindung stehen. [..]
»Die Subalterne kann nichtsprechen«, das meintalso, dass sogardann, wenn
die Subalterne eine Anstrengung bis zum Tode unternimmt, um zu spre-
chen, dass sie sogar dann nicht fahig ist, sich Gehor zu verschaffen — und
Sprechen und Héren machen den Sprechakterstvollstindig. Das war es, was
ich sagen wollte, und es waren Seelenqualen, die mir diesen Punkt vorgege-
ben haben*

Die Subalternen kénnen nicht Andere werden, kénnen nicht sprechen und
héren, wenn wir nicht Andere werden, wenn wir nicht ihnen zuhéren und nach

52 Ebd.S. 259.

53 Gayatri Chakravorty Spivak: Can the Subaltern Speak. Postkolonalitit und subalterne Arti-
kulation, Wien & Berlin: Turia + Kant 2008, S.106.

54  Gayatri Chakravorty Spivak, Donna Landry & Gerald Maclean: »Ein Gesprach iiber Sub-
alternitdt« in Gayatri Chakravorty Spivak: Can the Subaltern Speak. Postkolonalitit und
subalterne Artikulation, Wien & Berlin: Turia + Kant 2008, S. 127.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

ihnen antworten, eben weil wir schon gehort werden und uns gegenseitig im-
mer wieder zum Antworten bringen. Damit benutze ich Spivaks Worte und
sie selbst vor allem als ein Beispiel fiir eine Intellektuelle, die sich der Ver-
inderung verschrieben hat und mit allergréfter Sorgfalt und Heftigkeit die
»Kosten« dieser Verinderung bestimmt.* Ich benutze ihre Worte, da ich mich
selbst nicht von meinem Schreibtisch aus direkt mit denen verbinden kann,
die gerade nicht sprechen kénnen, die somit nicht fir sich selbst antworten
kénnen und denen dadurch das Mensch-Sein im Sinne des Homo respondens
verwehrt wird. Ich muss ihre Worte nutzen, da ich kein ginzlich Anderer bin;
ich eben als weifer Deutscher an einem Schreibtisch in Sicherheit sitze. Ich
benutze ihre Worte also, weil es das ist, was ich von meinem Schreibtisch aus
tun kann (solange ich ihn nicht verlasse); ich kann sie zitieren und ihre Worte,
ihre Aussage dabei wiederholen, auch wenn sie sich in diesem Kontext anders
darstellen als in ihrem urspriinglichen Kontext.

Es geht hier am Ende dieses Essays — in dem viel iiber Unterwerfung
geschrieben wurde — also wieder um den Beginn, um Pathos; es geht um
das Erlittene, in diesem konkreten Fall um das Erleiden des Nicht-gehort-
Werdens, gleich wie hoch die Anstrengung ist. Und damit trifft sich die Ana-
lyse von Spivak und de Beauvoir in de Beauvoirs Ausfithrung in Das andere
Geschlecht: »Das weibliche Los ist umso hirter, je drmer und iiberlasteter die
Frauen sind.«<*® So erscheint auch dieser Punkt zusitzlich zur Subalternitit
immer noch betont werden zu miissen, bis deutlich wird, was de Beauvoir
itber hundert Seiten spiter im selben Buch schreibt: »Und es wird klar, ob
die Frau dem Mann iiberlegen, unterlegen oder ebenbiirtig ist: ihre Situatio-
nen sind grundverschieden.«*” Mit Spivak muss hier erginzt werden: Auch
die Situationen unterschiedlicher Manner und Frauen - je nachdem, wo und
wann sie leben - sind grundverschieden von jener weifler Minner und Frauen
in Europa oder Nordamerika und ebenso muss erginzt werden, dass die Si-
tuation von LGBTQI*-Personen und BIPoC eine andere ist als die der jeweils
Anderen. Die topologisch-historische Verortung eréffnet uns — obwohl wir

55 Ich kann nur hoffen, dass meine Zitation nicht als Gbergriffige Instrumentalisierung
gedeutet wird, sondern als Versuch, sich einer Verdnderung zu Gberantworten, die die
Schritte geht, die notig sind, um den Rahmen zu schaffen, der es Menschen, der es
Subalternen erlaubt geh6rt zu werden, damit sie auf ihre Situation Antworten kénnen.

56 Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Reinbek b.H.: Ro-
wohlt1992, S. 601.

57 Ebd., S.780.

am 14.02.2026, 05:39:2:

163


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Gefragt durch Andere

nicht in dhnlichen Situationen leben — die Unterschiede und Privilegien un-
terschiedlicher Gruppen, und so muss wohl als Erstes bleiben, andere héren
zu wollen, soziale Strukturen zu schaffen, in denen Andere gefragt werden
und gehort werden. So sind die Subjekte — sei es der Schuld, der Beleidigung
oder der Verantwortung — zwar Unterworfene, aber unterworfen werden, be-
deutet zu unterschiedlichen Zeiten und Orten Unterschiedliches. Bedeutet,
dass der Zwang noch nicht so umfinglich ist, dass ein anderes Verhalten un-
moglich ist. Die Subjekte sind die deformierten Zeugnisse der Freiheit, weil
sie angerufen werden, ihnen also zumindest andere Verhaltensweisen zuge-
mutet werden, als die das Gesetz, oder die Norm erwarten, weil sie eben auch
verindern kénnen. Fiir die Subalternen gilt dies nicht.*®

Das traurige Wirken der Freiheit Und doch bleibt die Freiheit als Wirklichkeit be-
stehen.” Wie komme ich darauf? Weil gerade die umfassenden Zwinge, die
uns zu Subjekten der Beleidigung und Schuld machen, und die durchdrin-
gende Gewalt, die den Subalternen das Gehértwerden entreift, sich gegen
das richten, was Simone de Beauvoir und Jean-Paul Sartre als Verurteiltsein
zur Freiheit bezeichnen. Wir stof3en hier wieder auf die Umkehrung vom Be-
ginn dieses Kapitels: »Wer nicht frei wihlen kann, zu antworten, wer nicht
wihlen kann, die anderen zu ignorieren oder eine gefragte Antwort zu geben,
ist nicht im selben Mafe frei. Diese Personen gehoren zu denen, deren Frei-
heit nicht auf Andere wirkt, und so wirkt auch auf sie nicht die Freiheit der
Anderen, sondern ihre Gewalt.« Sie kann nun genutzt werden um die Prazi-
sierung dessen, was ein Subjekt ausmacht (auf die Anrufung auf eine struk-
turell passende Art und Weise zu antworten) und was eine*n Subalterne*n
ausmacht (durch widerfahrene Gewalt nicht antworten zu kénnen) mit dem
groflen Wort der Freiheit zu verbinden. Freiheit, die Wirklichkeit zur Ver-
inderung des Bestehenden, in Frage zu stehen und deshalb anders zu sein,
ist es, was durch Zwang (Beleidigung und Schuld) in der Unterwerfung und
durch Gewalt bis hin zur Subalterierung in Bahnen gelenkt werden soll, die
das Bestehende nicht antasten. Die Umkehrung der Umkehrung wire dann
die Aussage: Es gibt zu viel Zwang, um unfrei zu sein. Ich méchte hier dieser

58  Eindriicklich wird dies in der Ausfithrung Spivaks zum Selbstmord von Bhuvaneswa-
ri, die Spivaks folgende titelgebende Worte fiir ihren Essay widerfahren lassen: »Die
Subalterne als Frau kann nicht gehért oder gelesen werden.« (Spivak: Can the Subaltern
Speak, S.105)

59  Vgl. de Beauvoir: Das andere Geschlecht, S. 780.

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erlittene Subjektivitat: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung

ontologischen Aussage beipflichten, da es eine ontologische Aussage ist, die
Offenheit bedeutet, die Fragilitit bedeutet und die die sozialen Strukturen
nicht auflen vor lisst, die zur Schaffung des Subjekts und der Subalternen
fithren kann — wie schrecklich diese auch sein mégen. Die Frage — und das
macht das Wirken der Freiheit traurig — ist jedoch nicht nur, ob es Freiheit
gibt, sondern Folgende: Kann die Freiheit auch als Freiheit dargestellt wer-
den, also als Verinderung des Bestehenden mit Anderen?

Die Antwort darauf kann keine einfache sein, sondern eine, die gemes-
sen an Ort, Zeit und Personengruppe gegeben wird. Es kann also nur meine
subjektive Antwort sein. So bin ich — der Autor dieser Seiten — wohl ein Sub-
jekt, weil ich sprechen, schreiben, darstellen kann, was mich umtreibt. Zu-
dem gibt es Menschen, die angeboten haben, dieses Darstellen als Antwort
auf das Bestehende zu lesen, noch bevor es veréffentlicht ist, die mir also hel-
fen wollen - ich danke ihnen dafiir. Danach besteht zumindest der Rahmen,
dass es als Antwort auf das Bestehende auch von Anderen gelesen und da-
mit eben gehort wird. Hier stellt also ein Subjekt dar, dass es Menschen gibt,
die nicht als Menschen leben, sondern gewaltvoll davon abgehalten werden,
durch die Darstellung dieser Gewalt durch Andere — exemplarisch durch Ga-
yatri Chakravorty Spivak und Simone de Beauvoir. Welch ein Privileg, welche
Freiheit, versuchen zu konnen, die Verantwortung zu iibernehmen, iiber die
moglichen und wirklichen Verinderungen sozialer Strukturen zu schreiben,
die Menschen durch Gewalt subaltern sein lassen. Eine andere Antwort als
diese personliche, nicht allgemeine, auf die von mir gestellte Frage zu geben,
mafle ich mir nicht an.

am 14.02.2026, 05:39:2:

165


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 05:39:2:


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

