
Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung,

Verantwortung

Christopher Robin hatte immer noch

das Kinn in die Hände gestützt

und betrachtete die Welt; dann rief er

plötzlich: »Pu!«

»Ja?«, sagte Pu.

»Wenn ich …Wenn ich … Pu!«

»Ja, Christopher Robin?«

»Ich werde nicht mehr gar nichts tun.«

»Nie wieder?«

»Kein bisschen. Sie lassen einen nicht.«

Pu wartete, dass er weitersprach, aber

er war wieder verstummt.

(Arthur A. Milne: Pu der Bär Gesamtaus-

gabe, Hamburg: Dressler 2009, S. 330f.

übersetzt von Harry Rowohlt.)

In Bezug auf den Untertitel dieses Essaybandes Über digitale Vernetzung, Wert-

schöpfung, Pathos & Identität ist es an diesem Essay, dem Bereich des Pathos

zugewandt zu sein und zu versuchen Gedanken zu erfassen, die mich schon

beschäftigen, seit ich zum ersten Mal Texte von Simon de Beauvoir und Jean-

Paul Sartre gelesen habe. Es sind Gedanken unter der Frage: Wer ist nicht

frei? Wer wird von uns entmenschlicht? Deshalb geht es um Pathos, um das

Erleiden. Pathos meint dabei in Übereinstimmung mit Bernhard Waldenfels

»die Urtatsache, daß uns etwas zustößt, zufällt, auffällt oder einfällt, daß uns

etwas trifft, glückt und auch verletzt wie das touché aus dem Fechtkampf.«1

1 BernhardWaldenfels: Sozialität und Alterität.Modi sozialer Erfahrung, Berlin: Suhrkamp

2015, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Gefragt durch Andere

In dieser Formulierung liegt nun der Fokus auf dem Widerfahrnis, und ich

möchte betonen, dass damit negiert wird, dass wir uns ursprünglich durch

unsere eigene Aktivität insWerk setzen und so unsere Leben nach einem per-

sönlichen, selbstbestimmten Plan gestalten, als unbefangene und mächtige

Subjekte. Die Negation dieser – etwas übertrieben gesagt – »Allmachtsphan-

tasien« des Subjektes – seien sie impliziert oder unreflektiert explizit ver-

treten – ist der erste Schritt, der ausgehend vom Erleben als umfängliches

Bezugnehmen auf das Leben Anderer gemacht werden kann, um über das

Subjekt und die Subjektivierung anders nachzudenken als in einem Phantas-

ma der allein bestimmenden Aktivität. Diese Erkenntnis ist nun nicht neu,

sondern spätestens seit Louis Althusser Teil der wissenschaftlichen Diskussi-

on darüber, was ein Subjekt sein soll und ist. Ein Subjekt ist demnach nicht

unabhängig und selbstschöpferisch sowie vor allem nicht vorrangig durch

seine*ihre Aktivität zu bestimmen. Ein Subjekt ist vielmehr als ein Produkt

sozialer Strukturen zu verstehen, das auf die widerfahrenen Zwänge in be-

stimmten, schon durch die sozialen Strukturen zur Auswahl gestellten Dar-

stellungen antwortet. In diesem Essay wird also in Übereinstimmungmit Au-

tor*innenwie Judith Butler und ihrer Äußerung »Kein Subjekt ist sein eigener

Ausgangspunkt«2 gedacht. Dies hervorzuheben ist wichtig, da somit folgende

Aussage vonWaldenfels nicht nur als eine Beschreibung dessen, was ist, gele-

sen werden kann, sondern als der Beginn einer sozialen Auseinandersetzung

mit dem,was die Individuen unterwirft und zu Subjektenmacht, demWider-

fahrnis der Anderen: »DasWiderfahrnis bliebe wirkungslos […], käme es nicht

zum Ausdruck oder zur Sprache. Kommt es zum Ausdruck, so nicht als et-

was,worüberwir sprechen, sondern als etwas,worauf wir antworten. In dieser

winzigen Differenz entfaltet sich der Antwortcharakter der Response.«3 Durch

die Fokussetzung mit Butler und Althusser steht hier nicht nämlich nicht nur

eine rein anthropologische Hypothese, dass Menschen Antwortende sind, in

Frage, sondern es steht in Frage, wie wir auf das antworten, das uns auf ei-

ne bestimmte Art und Weise widerfährt; in Anlehnung an Althussers Worte:

2 Judith Butler: »Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der ›Postmo-

derne‹« in Seyla Benhabib, Judith Butler, Drucilla Cornell & Nancy Fraser (Hg.): Der

Streit umDifferenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Fischer

1993, S. 41.

3 Waldenfels: Sozialität und Alterität, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 139

Wir nehmen so in den Fokus, wie wir auf die Anrufung reagieren.4 So wird

das Widerfahrnis der Anrufung durch seine Beantwortung komplettiert, da

das Widerfahrnis, die Anrufung sonst ohne Wirkung verklingen würde. Die

Frage, um die es hier gehen wird, ist also auch jene danach, welchen Rah-

men es gibt und wie dieser Rahmen gestaltet ist und werden muss, damit die

Anrufung zur Response führt. Genauer gefragt: Welche sozialen Strukturen

führen dazu, uns eine Antwortform zu liefern, die zu einer durch die An-

rufung erwarteten Darstellung der eigenen Subjektivität passt; wie gleichen

oder verändern sich die Anforderungen der Anrufung unter Gesichtspunk-

ten der verschiedenen sozialen Sphären, der des Privaten, Ökonomischen,

Politischen und Kulturellen – von denen schon im Essay Mehr Werte für wen?

Mehrwert durch wen? Ein Wert fürs Leben? die Rede war. In diesem Teil werde

ich mich also mit den Auswirkungen der Weltverhältnisse, die die Form von

Ideologien annehmen können, beschäftigen, in denen wir leben, oder eher:

unter denen wir leben müssen. In dieser Hinsicht bedeutet »[d]ie Rede vom Ho-

mo respondens […] nicht bloß, daß der Mensch ein Wesen ist, das antworten

kann und zu antworten bereit ist, sondern daß er zum Menschen wird, in-

dem er antwortet«.5 Die Frage ist dabei aber zu erweitern und zu präzisieren:

Zu welchemMenschen werden wir, welches Subjekt wird angerufen und wel-

ches antwortet, während wir uns in der Antwort zumMenschenmachen, und

können wir immer antworten?

Es soll bei dieser Frage also besonders darum gehen, in den alltäglichen

Verhaltensweisen solche zu entdecken, die das Verdecken von Leid und ge-

sellschaftlichen Ursachen begünstigen und somit mit dem Bestehenden und

der Unterdrückung kollaborieren. Zum Abschluss soll in diesem Essay in Be-

zug auf Spivaks Can the Subaltern Speak? gezeigt werden, dass all diese Verde-

ckungen deshalb benötigt werden, weil der Zwang, den die Gesellschaft aus-

übt, nicht nur dafür ausreicht, die Freiheit der Menschen zum Verschwinden

zu bringen, sondern auch noch die Momente überdeckt werden müssen, in

denen sich die Freiheit im Pathos ihren Weg bricht; als leibliche Kritik am

Bestehendem. Wir erleben in bestehenden Gesellschaften zu viel Zwang, als

dass wir unfrei seien könnten. Er wäre nicht nötig, wären wir nicht trotz al-

ledem frei.

4 Vgl. Louis Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate« in Frieder OttoWolf

(Hg.): Louis Althusser Gesammelte Schriften Ideologie und ideologische Staatsapparate 1.

Halbband, Hamburg: VSA 2010, S. 88.

5 Waldenfels: Sozialität und Alterität, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Gefragt durch Andere

Im Angesicht des Pathos

Der Ausgangspunkt ist folgender: Wir stehen inmitten von Gedanken, Ideen

und Vorstellungen, die unsere Verhaltensweisen bestimmen und sich als Se-

dimente früherer Verhaltensweisen undGesellschaften auf uns legen; uns den

Blick auf Anderes verstellen, weil es in den gegebenen Strukturen keinenWeg

gibt, der vorschreibt, wie es sich darzustellen hat. So bleibt es unerlebt, bis

es sich trotz allem zeigt, bis mensch dem Zwang des Gegebenen eine ande-

re Darstellung abtrotzt. Die Blickverstellung durch die gegebenen Sedimen-

te ist nun wohl das, was man mit Althusser Ideologie nennen kann.6 Butler

bestimmt den für die Ideologie konstitutiven Akt der Anrufung nach Althus-

ser wie folgt: »Der Angesprochene ist gezwungen, sich dem Gesetz zuzuwen-

den, ohne daß er noch die Möglichkeit hat, kritische Fragen zu stellen: Wer

spricht?«7 Diese Frage stellt sich deshalb nicht, da nicht vorrangig jemand, ein

anderes Individuum zum*r Anderen spricht, sondern jedes Verhalten und so-

gar jeder Gegenstand, alles, womit wir uns umgeben. Die Verhaltensweisen

und die Gegenstände sowie ihr Zu-einander-in-Bezug-stehen ist die gesam-

te materielle Verfasstheit der Ideologie. Wir sind eingebettet in ein Netz aus

materiellen Formationen, genauer aus »Praktiken« und »Ritualen«, die uns

anrufen und in der Subjektidentität festigen.8

Das Subjekt, nein eher die Subjekte – man wird im Fortlaufenden sehen,

warum hier der Plural angebracht ist – stehen in diesem Essay also immer

noch im Zentrum der Lenkung und der Macht, nur nicht als deren mächtige

Lenker*innen, sondern als gelenkte fast ohnmächtig scheinende Erzeugnis-

se von sozialen Kontexten. Heißt dies nun, mensch muss hinnehmen, wie

mensch ist, und dass mensch sich eben auf eine bestimmte Art und Weise

verhält? Die folgende Antwort überrascht möglicherweise, da diese Form zu

fragen meist eine Negation nach sich zieht: ja, und zwar, wenn hinnehmen

bedeutet, anzunehmen, dass das eigene Verhalten nicht nur Eigenes ist, son-

dern mitbestimmt durch Andere, besonders durch die sozialen Strukturen,

6 Vgl. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 71: »Die Ideologie ist

nun das Systemvon Ideen undVorstellungen, das denGeist einesMenschen oder einer

gesellschaftlichen Gruppe beherrscht.«

7 Judith Butler: Psyche derMacht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2001, S. 102.

8 Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 82f. Vgl. dazu auch Butler:

Psyche der Macht, S. 115f.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 141

die wir jeweils verkörpern, und mensch sich so als angewiesen und ausgelie-

fert an Andere verstehen muss; nicht nur wenn es darum geht, Verhaltens-

weisen und damit auch immer die problematischen Züge der Gesellschaft

am eigenen Leib zu erleiden und selbst zu reproduzieren. Ausgeliefert und

angewiesen auf Andere sind wir nicht nur durch den Zwang, wenn wir zu

seinem Gegenstand gemacht werden, sondern gerade dann, wenn wir diese

Strukturen verändernwollen,wennwir die Zwänge zu unserenGegenständen

machen, weil wir uns dann gegen die Zwänge zwingen.

Aber wie können wir diese Strukturen verändern, wenn wir immer schon

in diesem ideologischen Netz eingebettet sind? Oder anders gefragt: Wir

werden angerufen und so zum Subjekt. Ja, aber zu welchem Subjekt? Sowohl

bei Althusser als auch bei Butler bleibt – obwohl ihre Arbeit in die hier

eingeschlagene Richtung weist9 – die explizite Form der Ideologie oder des

Weltverhältnisses wenig beachtet, so dass als Subjekt eben immer allgemein

bestimmt das unterworfene Subjekt beschrieben und mit dem Subjekt der

Schuld gleichgesetzt wird. Die Unterwerfung kann jedoch unterschiedliche

Formen annehmen; Unterwerfung unter das Gesetz aus Schuld, so wie es

Butler und Althusser beschreiben, aber auch Unterwerfung unter eine Norm

aus Beleidigung, wie ich es an den Ausführungen von Didier Eribon zeigen

werde, oder Unterwerfung unter eine Veränderung aus Verantwortung, wie

es von mir in Anlehnung an den Existenzialismus bestimmt werden wird.10

Was ich also vorschlagen werde, sind sich kreuzende Diskurse, die auf unter-

schiedliche Art und Weise eine Subjektivierung betreiben, zusammenfallen

können, aber ebenso gut auch explizit das in Erscheinung tretende Subjekt

der Schuld, der Beleidigung oder der Verantwortung bedingen können.

Dabei wird bspw. die Frage, welcher Subjektivierungsprozess grundlegender

ist, unsinnig, da Norm, Gesetz und Veränderung bestimmende Teile jeder

sozialen Struktur und der Verhaltensweisen sind. Zunächst komme ich

aber – da mensch irgendwo beginnen muss – zur Subjektivierung bzw.

Unterwerfung unter das Gesetz, zum Subjekt der Schuld.

9 Judith Butler: »Für ein sorgfältiges Lesen« in Benhabib, Butler, Cornell & Fraser (Hg.):

Der Streit um Differenz, Frankfurt a.M.: Fischer 1993, S. 131f.

10 Die Verknüpfungen der Begriffe von Norm und Beleidigung sowie Veränderung und

Verantwortung sind erste Versuche der Bestimmung dieses Feldes. Es mag sein, dass

diese Bestimmungen noch nicht zur Gänze ausgereift sind und einer weiteren Präzi-

sierung bedürfen.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Gefragt durch Andere

Subjekt der Schuld Die Begriffe, um die die Beschreibung der Subjektivierung

bei Butlers Althussers-Rezeption kreist, sind – wie gesagt – jene der Schuld

und des Gesetzes. Deutlich wird dies an folgendem Zitat:

»Subjekt« werden [heißt], permanent damit beschäftigt zu sein, sich eines

Schuldvorwurfs zu entledigen. Es heißt, […] zu einem Bürger mit gutem

Leumund [zu werden], aber doch zu einem, für den diese Stellung brüchig

ist[.] Da […] diese Schuld das Subjekt bedingt, liegt in ihr die Vorgeschichte

der Unterwerfung unter das Gesetz, durch die das Subjekt hervorgebracht

wird.11

Das Bestehende ist das Gesetz, hier im speziellen das juristische Gesetz des

Staates, das ausgehend vom Anrufungsbeispiel Althussers durch die Polizei

verkörpert wird, die jemanden auf der Straße anspricht.12 Bei diesem Vor-

gang wird aus Anrufung und Antwort ein Subjekt performativ geschaffen,

dass immer schon vor dem Gesetz schuldig sein kann und ihm so unterwor-

fen ist. D.h., dass ich, weil ich in eine Gesellschaft mit verschiedensten sozia-

len Strukturen geboren bin, die schon bestehen und gelebt werden, bevor ich

in Erscheinung trete, durch Vertreter*innen dieser Strukturen, durch Rituale

und Praktiken als dasjenige Subjekt angerufen werden kann, das von diesen

Strukturen erwartet und für ihre Wiederholung gebraucht wird. Mit Blick

auf das Gesetz braucht es jemanden, der nicht hinterfragt, sich im Rahmen

bewegt, der vorgegeben ist und dennoch über die Bestrafung weiß, die eine

Schuldhaftigkeit, eine Verfehlung zur Folge hätte. Das Subjekt ist also nicht

der vorgängige Kern, der Handlungen, soziale Interaktionen undGesellschaf-

ten ermöglicht, um den herum dies alles überhaupt erst entsteht, sondern es

ist das widerfahrene Ergebnis der Strukturen, hier der Gesetzesstrukturen,

die ritualisiert auf es Bezug nehmen. Diese Bezugnahme generiert die duali-

sierte Möglichkeit: gehorchen oder schuldig sein.

Das Subjekt unter dem Gesetz in unserer Gesellschaft ist das des Gehor-

chens, dasjenige, das nicht anders ist, nicht queer steht zu den Geboten, kurz

es ist in dem Sinne bürgerlich, wie es Raymond Geuss versteht. Wer bürger-

lich ist, vertritt oder verkörpert nach ihm folgende Punkte:

1. Die Welt, wie sie uns entgegentritt, ist wirklich in Ordnung.

2.Deshalb kann ich die Welt (im Prinzip) verstehen (das heißt , als sinnvoll

11 Butler: Psyche der Macht, S. 112.

12 Vgl. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 88f.

darstellen).

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 143

3. Die angemessene Darstellung derWelt als sinnvoll hat die Form eines sys-

tematischen Wissens um die Welt, das a. instrumentell verwendbar ist und

b. »gerechtfertigt« werden kann.

4. Ich sollte die Welt herzlich umarmen/ihr von Herzen zustimmen.13

Diese vier Punkte, die alle einen durch und durch positiven und wohlwollen-

den Umgang mit dem Bestehenden, suggerieren, zu stabilisieren und nicht

ins Wanken geraten zu lassen, ist die Aufgabe des Gesetzes und nicht un-

bedingt einfach. Vielfach widersprechen das eigene Erleben und die Berich-

te Anderer diesen Annahmen des Bestehenden als richtig. Die Anrufung des

Gesetzes kennt – bei allen totalisierenden Bestrebungen – das Scheitern nur

zu gut; will sich davor immer weiter wappnen. Vor allem am letzten Punkt

scheint nun die Anrufung, wenn sie denn scheitert, zu scheitern, da sie zwar

zum Gehorsam, zur Wiederholung der Unterwerfung ruft, aber doch nicht

jeden Winkel der Wirklichkeit erreicht hat. Es bleibt also Raum, der Welt,

den sozialen Strukturen nicht zuzustimmen, sich zu entziehen: Die Geset-

zesstruktur ist nicht totalitär errichtet und so bleibt Raum für Störungen im

bürgerlichen Diskurs, gibt es neben der Darstellung des Subjekts der Schuld,

das dieser entgehen will, auch noch die Darstellung des Subjekts der Schuld,

das schuldig wird, der Schuld zu trotzen.14 Das trotzige Subjekt unterbricht

die Formen der Darstellung des bürgerlichen Diskurses der Schuld und ver-

schiebt ihn somit: »In diesem Sinne ist der Diskurs der Horizont der Hand-

lungsfähigkeit, aber außerdem ist es wichtig, Performanz als Umdeutung neu

zu denken.«15 So ist zwar schuldig sein zu können und damit der diskursive

Rahmen des Gesetzes der Grund, auf dem wir unsere Darstellungen als Teil

dieses Diskurses als Antworten ausführen, aber dieser Rahmen besteht nur durch

seine Wiederholung. Muss dieser Rahmen aber wiederholt werden, um zu be-

stehen, ist sein Gefüge fragil und kann in Rechtfertigungsprobleme geraten.

So ist das Trotzen eine performative Geste der Veränderung.

Beispiele sind die momentan immer mehr in den Diskurs vorrückenden

Berichte über Polizeigewalt, Racial Profiling und Rechte bei der Polizei,16 wo-

13 Raymond Geuss: »Bürgerliche Philosophie und der Begriff der ›Kritik‹« in Rahel Jaeggi

& Tilo Wesche (Hg.):Was ist Kritik?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S. 176.

14 Vgl. Butler: Psyche der Macht, S. 121.

15 Butler: »Für ein sorgfältiges Lesen« S. 124.

16 Vgl. Polizeiproblem. Rassismus und Nazinetzwerke: Warum die sogenannten Sicherheitsbe-

hörden nicht reformierbar sind, Sonderbeilage Winter 2020, analyse & kritik, besonders

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

transcript
Notiz
Marked festgelegt von transcript

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Gefragt durch Andere

durch viele Anrufungen nicht mehr als gerechtfertigt erscheinen – und das

nicht nur für die Betroffenen – und die Antworten darauf performativ zur

Neugestaltung des Verhältnisses von Anrufung und Response führen. Der Po-

lizei und damit demGesetz unhinterfragt zu gehorchen, scheint als Verhalten

mehr undmehr seine Berechtigung zu verlieren.Manmuss hier abermit But-

ler Folgendes betonen: »Dies [die Verknüpfung von Diskurs und möglichem

Gegendiskurs, P.H.] bedeutet politisch, daß es keine Opposition zur Macht

gibt, die nicht selbst bereits Teil des Machtapparates wäre; daß die Hand-

lungsfähigkeit in das impliziert ist, dem sie sich widersetzt; daß ›Emanzipa-

tion‹ niemals die Transzendenz der Macht an sich sein kann.«17

Die Frage, die mich hier aber weitergehend interessiert – obwohl die Dar-

stellung der Subjekte der Schuld bisher kurz gehalten wurde –, ist jene da-

nach, ob der Gesetzesdiskurs der einzige ist, der zur Subjektivierung und

Unterwerfung unter etwas Bestehendes führt, bzw. wie – wenn man die Idee

der Performativität ernst nimmt – unterschiedliche Unterwerfungen zu ver-

schiedenen Subjektivierungen führen. Das Subjekt der Schuld wurde, wie

hier, schon oft bestimmt. Ich möchte als Nächstes anhand von Didier Eri-

bons Ausführungen ein anderes Subjekt vorstellen; jenes der Beleidigung, der

Unterwerfung unter die Norm.

Subjekt der Beleidigung »Am Anfang war die Beleidigung.«18 Dieser gewalti-

ge Satz, dieser für eine Gewalttat stehende Satz beginnt Didier Eribons Be-

trachtungen zur Schwulenfrage. (Der Text erschien im Original schon 1999 in

Frankreich.) Er trifft jede*n hart, der*die sich darin wiedererkennt, weil ei-

ner*m dadurch die Wahrheit dieses Satzes hell, wie ein Blitz, vors Gesicht

schlägt. Die Beleidigung durch Schimpfworte wie »Schwuchtel« oder Wor-

te wie »Homo«, die durch eine bestimmte Verwendungsweise und Genese

zur Beschimpfung gemacht worden sind, lässt eine Wahrheit für den*die Ge-

troffene aufsteigen, eine Gewissheit über die eigene Stellung, darüber, wie

mensch gesehen wird: als Fehler, als jemand anderes, der*die nicht sein soll,

wie sie*er sich darstellt; oder in Eribons Worten: »Das Schimpfwort macht

mir bewusst, dass ich nicht bin wie die anderen, nicht in der Norm.«19

»›Wir müssen uns aus dem polizeilichen Blick herausarbeiten‹ Warum identifizieren

sich so viele Menschen mit der Polizei? Das erklären Vanessa E. Thompson und Daniel

Loick«, S. 17ff.

17 Ebd. S. 127.

18 Didier Eribon: Betrachtungen zur Schwulen Frage, Berlin: Suhrkamp 2019, S. 25.

19 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 145

Hier geht es nicht um eine Schuld, ein Subjekt, das durch ein Gesetz und

seinematerialisierten Formen in Ritualen,Gesten,Dingen, der Anrufung per-

formativ zur Erscheinung kommt.20 Es geht um die Norm, die zwar mit dem

Gesetz Überschneidungen haben kann, sich aber nicht mit ihm deckt.21 So

sind Differenzen zwischen Gesetz und Norm zu erhoffen, die sich gegensei-

tig in Frage stellen, damit wir sie selbst auch in Frage stellen können. Obwohl

die Beleidigung auch auf eine Unterwerfung abzielt, wie sich in untenste-

hendem Zitat von Eribon zeigt, ist dies nicht eine unter das Gesetz, sondern

unter eine Norm, ein Urteil darüber, was sein soll. In diesem Sinne ist es die

Setzung eines Ideals, die eine*n unterwirft, weil durch das Ideal etwas nicht

Erreichbares generiert wird, das sich gegen alle wenden kann, auch gegen

jene, die es gerade noch gegen Andere verwendet haben. Im Gegensatz dazu

wird bei der Anrufung durch das Gesetz das Verbot heraufbeschworen, damit

mensch das Verbotene nicht begeht, sich nicht schuldigmacht: Nicht schuldig

zu sein muss auch im Sinne der Unterwerfung erreichbar sein – zumindest

teilweise und für einige. Nicht beleidigbar zu sein – dieses Privileg hat nie-

mand, mensch wird jedoch unterschiedlich stark davon getroffen. Dies zu

trennen ist von Bedeutung, um bei der Beschreibung gesellschaftlicher Sub-

jektbildung einenmöglichst umfassenden Phänomenbereich differenziert be-

stimmen zu können. Der Unterschied ist dabei nicht ausschließend, in dem

Sinne, dass mensch entweder Subjekt der Schuld oder der Beleidigung wä-

re; im Gegenteil ist hier ein Sowohl-als-auch mehr als vorstellbar. So ist es

bspw. möglich, dass eine homosexuelle Person, je nachdem, wo und wann sie

lebt, sowohl aus dem Rahmen des Gesetzes fällt, sich also anpasst, um sich

nicht »schuldig« zu machen, als auch aus der Norm fällt, also beleidigt wird,

weil sie trotz der Versuche und vielleicht des Erfolges darin, nicht das Ge-

setz zu übertreten, nicht zur Gänze in die sexuelle Norm zu passen scheint;

was Strafen bis zum Tode und gesellschaftliche Ächtung und Diffamierung

gleichermaßen bedeuten kann. Oder aber, was auch nicht selten ist: Die be-

leidigende Person interessiert nicht,was ist oder wasmensch selbst darstellen

20 Vgl. ebd. S. 27. Auch Eribon verweist auf die Performativität derHandlungen, Praktiken

und Gesten, die durch die Beleidigung ein Subjekt schaffen.

21 Eine Ausnahme könnte die totale Herrschaft darstellen. Da hier Gesetz und Norm völ-

lig bestimmt sein sollen und durch sie das Leben aller, so wäre es nur wahrscheinlich,

dass, wer als nicht normal angesehenwird, auch schuldig ist. DieGeschehnisse undbe-

sonders die Konzentrationslager während der NS-Diktatur stehen wie ein mahnender

Beleg dafür, dass alle nicht als normal angesehenen Gruppen auch schuldig im Sinne

einer menschenverachtenden Anklage waren.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Gefragt durch Andere

will, sondern die beleidigende Person will eine*n nur in der Gewalt haben. Es

interessiert dann nicht,was außer diesemDie*Den-Andere*n-in-der-Gewalt-

Haben mit der Person noch passiert. Es interessiert nicht, wie es erlebt wird,

unterworfen zu sein, und welche Konsequenzen von Selbstzweifel bis Flucht

in die Kriminalität damit einhergehen:22

Die Beleidigung ist nicht nur eine deskriptive Bezeichnung. Sie begnügt sich

nicht damit,mir zu verkünden,was ich bin.Wermich als »dreckige Schwuch-

tel« (oder »dreckigerN[****, P.H.]« oder »dreckiger Jude«) traktiert, oder auch

einfach nur als »Schwuchtel« […], versucht nicht, mir eine Information über

mich mitzuteilen. Wer mir das Schimpfwort an den Kopf wirft, gibt mir zu

verstehen, dass er mich in der Hand hat, dass ich in seiner Gewalt bin.23

Das Subjekt der Beleidigung ist somit nicht allgemein, sondern spezifisch

unterworfen in der Form, dass jemand es in der Gewalt haben will. So wird

mensch in Gewalt der Beleidigung gestoßen. Dabei ist sie aber nur ein in-

dividuelles Phänomen, das jemand Konkretes jemand Anderem*r zufügt. Sie

ist ein strukturelles Phänomen, da sie an einem Ideal einer Gruppe ausge-

richtet ist; sonst hätte sie gar nicht die Kraft einer Subjektivierung. Die Be-

leidigung ist der sich materialisierende Ausruf der normierenden Struktur.

Sie ist die Anrufung eines Subjektes, das dadurch immer schon außerhalb

der Norm gestellt ist: »Die Beleidigung sagt mir, was ich bin, in dem Maße,

wie sie mich zu dem macht, was ich bin.«24 Diese Aussage Eribons stellt den

Fokus auf die Beleidigung als soziale Struktur der Ausgrenzung bei gleich-

zeitiger Einschließung: Als Beleidigte*r steht mensch außerhalb der Norm,

ist ausgegrenzt, dabei aber gleichzeitig in die von der Beleidigung getroffe-

ne Darstellung eingeschlossen.25 So entsteht eine Subjektivität unter ähnlichen

22 Vgl. zu diesem Punkt Jean-Paul Sartres Studie Saint Genet. Komödiant oder Märtyrer,

Reinbek b.H.: Rowohlt 1982, besonders S. 17ff. & 45f.

23 Eribon: Betrachtungen zur Schwulen Frage, S. 26.

24 Ebd., S. 28.

25 Die Idee zu dieser Formulierung kam mir beim Lesen von Édouard Louis` Im Herzen

der Gewalt, das 2019 in Frankfurt a.M. im Fischerverlag erschienen ist: »Ich begriff an

jenem Abend nicht, wie es angehen sollte, dass mein Bericht nicht mehr mir gehören

sollte, sondern der Justiz (dass ich also zugleich aus meiner Geschichte ausgeschlos-

sen sein sollte als auch zwangsweise eingeschlossen, da man mich nötigte, von ihr zu

reden, ununterbrochen, dass also das Eingeschlossensein eine Bedingung des Ausge-

schlossenseins sein sollte, dass sie ein und dasselbe sind und das Ausgeschlossensein

vielleicht sogar dem Eingeschlossensein vorausgeht, zumindest in derWeise, dass das

Ausgeschlossensein mir ganz allein und als Erstes in meinem Bewusstsein das Schick-

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 147

Vorzeichen – denen der Unterwerfung und Anrufung – wie die der Schuld,

aber ohne sie auf einen Diskurs der Schuld und des Gesetzes reduzieren zu

können. Es ist eine Subjektivität, die im Fokus der Beleidigung besteht. Die-

ses Bestehen im Fokus der Beleidigung bedeutet, wie auch beim Subjekt der

Schuld, dass eine Selbstermächtigung nicht das vollständige Überschreiten

dieser Subjektivierung ist, sondern als Teil des Fokus auf die Beleidigung

gesehen werden muss. So bestimmt es auch Eribon in Anlehnung an Fou-

caults Begrifflichkeit: »Das Subjekt und die Subjektivität werden durch den

Prozess der Unterwerfung ebenso definiert wie durch die Wiederaufnahme

der Kategorisierung in einem ›Gegendiskurs‹«.26 Der Gegendiskurs der Wie-

deraneignung verläuft also auf der Grundlage der Anrufung als Aneignung

des*der Anderen in der Beleidigung. Ohne diese Grundlage wären auch die

Bestimmungen der Emanzipation von der Struktur, die durch die Beleidigung

materialisiert wird, als Gegendiskurs oder Wiederaneignung sinnfrei. Beide

Bestimmungen sind Negationen des Bestehenden, wie bspw. auch Jean-Paul

Sartre über die Emanzipation von BIPoC schreibt.27 Ein anderes Beispiel ge-

rade auch für die erlebte Strukturalität der Beleidigung ist das der Schlagfer-

tigkeit: Sie ist eine –mensch ist geneigt zu sagen –über Generationen hinweg

eingeübte Antwort auf die Beleidigung, das Resultat wiederholter Treffer aus

Richtung derselben herrschenden bspw. rassistischen oder homosexuellen-

sal vermittelt, in dem ich eingeschlossenwar, dieGeschichte, aus dermich auszuschlie-

ßen ich nun kein Recht mehr hatte.« (Ebd. S. 47.)

26 Didier Eribon: Grundlagen eines kritischen Denkens, Wien & Berlin: Turia + Kant 2018,

S. 19f.

27 Ein sehr eindrückliches Beispiel dafür findet sich in Jean-Paul Sartres Text »Schwarzer

Orpheus«. Er schreibt dort: »Der N[****, P.H.] kann nicht leugnen, daß er N[****, P.H.]

ist, noch jenes farblose abstrakte Menschsein für sich beanspruchen: er ist schwarz.

So ist er zur Authentizität verdammt: beschimpft, unterjocht, richtet er sich wieder

auf, hebt dasWort ›N[****, P.H.]‹, das man ihmwie einen Stein hinterhergeworfen hat,

auf und behauptet sich gegenüber demWeißen stolz als Schwarzer.« Um dann einige

Seiten weiter folgendes zu schreiben: »Doch die Négritude, die sie aus ihren tiefsten

Abgründen herausfischen wollen, fällt nicht von selbst unter den Blick der Seele: in

der Seele ist nichts gegeben. Der Herold der schwarzen Seele ist durch weiße Schulen

gegangen, gemäß dem ehernen Gesetz, das dem Unterdrückten alle Waffen verwei-

gert, die er dem Unterdrücker nicht selbst gestohlen haben wird«. Jean-Paul Sartre:

»Schwarzer Orpheus. Vorwort zu Léopold Sédar Senghor, Anthologie de la nouvelle poésie

nègre et malgache de langue française«, in: ders.: Schwarze und Weiße Literatur. Aufsätze

zur Literatur 1946-1960, Reinbek b.H.: Rowohlt 1984, S. 45. & S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Gefragt durch Andere

feindlichen Diskurse. Dabei erscheint sie im Moment der Beleidigung als zu

schnelle und deshalb schlagfertige Antwort auf eine Situation.28

Wann trifft eine*n der herrschende Diskurs und wann trifft eine*n der Gegendiskurs?

Bei der Subjektivierung zum Subjekt der Beleidigung stellt sich nun aber ei-

ne Frage, die sich bei jener durch das Gesetz nicht unmittelbar stellt, da die

bestehenden Gesetze zumeist schon vor der Geburt wirken und so die Sub-

jektivierung schon beeinflussen, noch bevor irgendein spezifisches Ich diese

ausfüllt.29 Die Beleidigung hingegen erscheint zumeist als etwas Nachträgli-

ches, aber sie ist genau wie das Gesetz schon da, bevor sie mich (in Form der

Anrufung als »Schwuchtel«) oder Andere trifft. Selbst wenn es durch das Ge-

setz, unter demmensch lebt, nicht verboten ist, homosexuell zu sein,mensch,

egal welche Hautfarbe mensch hat, dieselben Rechte haben soll, steht die Be-

leidigung strukturell für die bestehende Ausgrenzung Anderer durch den Ein-

schluss dieser Anderen in ihrer scheinbaren, oder besser in ihrer erzwunge-

nen Anormalität, die für eine Darstellung steht, die nicht die eigene ist.

Mit Eribon lässt sich dieser Textteil in folgenden Fragen und der Antwort

auf sie zusammenbringen und abschließen: »Wo und wann beginnt meine

Autobiographie? Auf welchem Terrain muss ich diesen Beginn verorten? Wo

und wann beginnt das ›Ich‹? Das ›Ich‹ setzt sich aus seiner Geschichte und

Geographie zusammen und diese Zusammensetzung macht aus uns, wer wir

sind.«30 Das Subjekt ist durch seine Zeit und seinen Platz geformt: Eine Defi-

nition, die wenig neu erscheint, aber in der hier bestimmten Weise den Weg

öffnet, diese Relation zwischen Zeit und Platz in verschiedenen Formen zu

beschreiben, um die Subjekte in ihrer differenten Subjektivierung ernst zu

nehmen. Demnach geht es auch darum, ihren differenten Formen der Wie-

deraneignung bzw. ihren spezifischen Gegendiskursen sowie ihren Emanzi-

pationsbestrebungen Rechenschaft abzulegen. Diese Bestrebung hat nur des-

halb den Hauch einer Erfolgsaussicht, weil die Subjektivierung ein Prozess

ist, der versucht, durch unterschiedliche Anrufungen bspw. in Beleidigung

und Schuldzuweisung Stabilität zu erzeugen, wo vorher keine ist. Diese In-

stabilität ist der Grund für die beständigeWiederholung der Beleidigung und

Anrufung des Subjektes, damit »Ich« »Ich« bleibt.

28 Helfritzsch: Als Andere unter Anderen, S. 105f.

29 Vgl. Althusser: »Über Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 90.

30 Eribon: Grundlagen eines kritischen Denkens, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 149

Wie kann mensch aber zugleich die Beachtung der eigenen Subjektivität

als emanzipatorisch-politische Kategorie einfordern und ihre Stabilität ver-

neinen; sie als performativ geschaffen durch Unterwerfung problematisie-

ren?31 Weiter gefragt: Gibt es eine Subjektivität, die nicht aus Unterwerfung

entspringt? Diesen Fragenwerde ich im nächsten Abschnitt nachgehen, gelei-

tet durch die Betrachtung dessen, was ich Subjekt der Verantwortung nennen

werde.

Subjekt der Verantwortung Wie sieht es mit diesem Subjekt der Verantwortung

aus, einem »Ich«, das – so könntemenschmeinen – sich aus sich selbst heraus

»ermächtigt«? Dies werde ich am Beispiel der Intellektuellen durchspielen,

die sich gerade durch den selbstgewählten, Risiko behafteten Einsatz ihres

Wissens oder Könnens füreinander von denen unterscheiden, die nur wis-

sen, dieses aber Anderen verschließen oder etwas können aber Anderen nicht

zeigen, wie es geht (dabei ist natürlich nicht beschränkt, wer sich intellektu-

ell verhalten kann und ohne Zweifel bezieht sich diese Bestimmung nicht nur

auf Akademiker*innen). Der*Die Intellektuelle benennt aus Verantwortung

die Probleme gesellschaftlicher Strukturen und ermächtigt sich so gegenüber

dem »Techniker des Wissens«, der*die sich den Gesetzen und Beleidigungen

des Bestehenden unterwirft, selbst, um die ungerechten Strukturen zu ver-

ändern.32 Die*Der Intellektuelle bemächtigt sich der Beschreibung dessen,

was ist, als der Form, wie es nicht sein darf; das Bestehende wird verneint,

um seine Probleme anzugehen.33 Mensch unterwirft sich einer Anrufung, die

eine dritte Form der Subjektivierung erschafft, eine, durch die mensch der

Veränderung unterworfen ist, das Bestehende ruft uns also an, wenn wir es

31 Die Ausformulierung dieses Paradoxes findet sich sowohl in Debatten der breiten Ge-

sellschaft wieder als auch oft diskutiert im wissenschaftlichen Diskurs. Vgl. beispiel-

haft Eribon:Grundlagen eines kritischenDenkens, S. 51f., oder Butler: »Für ein sorgfältiges

Lesen« S. 126f.

32 Vgl. Jean-Paul Sartre: »Plädoyer für die Intellektuellen« in ders.: Plädoyer für die Intel-

lektuellen. Interviews, Artikel, Reden 1950-1973, Reinbek b.H.: Rowohlt 1995, S. 106. & vgl.

auch Paul Helfritzsch: »Dann sind es Monster, also Intellektuelle. Eine Frage der Ver-

antwortung«, in Jens Bonnemann, Paul Helfritzsch & Thomas Zingelmann: 1968. So-

ziale Bewegungen, geistige WegbereiterInnen, Springe: zu Klampen 2019, S. 228.

33 Mit einer*m Intellektuellen meine ich dabei, wie schon in meinem Text Dann sind

es Monster, also Intellektuelle, eine Person oder Personengruppe, die sich mit den be-

stehenden Strukturen auskennt, gleich ob theoretisch oder praktisch, und auf die

einem*r widerfahrenden Probleme hinweist, um sie zu verändern. Vgl. Helfritzsch:

»Dann sind es Monster, also Intellektuelle«, S. 229.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Gefragt durch Andere

verstehen, es ruft uns an und diese Anrufung widerfährt uns als Forderung,

es zu verändern, weil es nicht bestehen soll. DiesemWiderfahrnis kommt ei-

ne Besonderheit zu, denn es ist keine Anrufung einer spezifischen Form, wie

mensch sein darf (Gesetz), oder der Form, wie mensch sich normalerweise zu

verhalten habe, sondern eine, die sich durch eine offene Form dem Bestehen-

dem entgegenzustellen scheint; es ist eine Anrufung zur Verantwortung, um

sich der Veränderung zu unterwerfen, die jedoch keine spezifische Form hat,

sondern der mensch erst eine Form geben muss.

Diese Anrufung der Verantwortung lässt sich auch in folgender Textstel-

le Sartres finden, die wieder zu den Intellektuellen zurückführt: »Im Grunde

ist jeder Techniker des Wissens ein potentieller Intellektueller, da ihn ein Wider-

spruch definiert, der nichts anderes ist als der ständige Kampf in ihm[.] Die

niedrigen Löhne können gewiß zu größerer Abhängigkeit verdammen. Sie

können aber auch zum Protest drängen«.34 Dieser Drang soll aus jedem*r,

die*der ihn erlebt, ein Subjekt der Verantwortung machen, das die Unge-

rechtigkeit negiert und eine Veränderung formt: »Als Produkt gespaltener

Gesellschaften legt der Intellektuelle Zeugnis über sie ab, denn er hat ihre

Zerrissenheit verinnerlicht. Er ist also ein geschichtliches Produkt. In diesem

Sinn kann sich keine Gesellschaft über ihre Intellektuellen beklagen, ohne sich

selbst anzuklagen, denn sie hat nur die, die sie selbst hervorbringt.«35 Auch

die Subjekte der Verantwortung sind an Platz und Zeit gebunden, an denen

sich dieses Subjekt zeigt. Ohne diese genaue Bestimmung lässt sich ein Sub-

jekt nicht denken, weder das der Schuld, das der Beleidigung, noch das der

Verantwortung. Letzteres scheint jedoch tatsächlich einen gesonderten Stel-

lenwert in der Reihe der Subjekte zu haben. So schreibt Sartre weiter:

Die tatsächliche intellektuelle Forschung […] setzt die Einbeziehung der Be-

sonderheit desUntersuchenden indieUntersuchung voraus.Diesermuß sich

selbst in die Gesellschaft einordnen, um in sich selbst und außerhalb seiner

selbst die Schranken, die die Ideologie demWissen setzt, zu erfassen und zu

zerstören.36

Diese Verortung und Historisierung des Subjektes sind Materialisierungen

der Verantwortung, die das Subjekt durch die Anrufung der gesellschaftli-

chen Widersprüche auferlegt bekommt. Durch diese Verortung und Histori-

34 Sartre: »Plädoyer für die Intellektuellen«, S. 106.

35 Ebd., S. 108.

36 Ebd., S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 151

sierung wird das, was besteht, vom übermächtigen Gebot zu einem Phantas-

ma dessen, was es behauptet zu sein, nämlich der einen richtigen unwider-

sprüchlichen Form zu leben; nur behaupten dies mehrere, die sich in sich und

gegenseitig widersprechen. Genau diese Erkenntnis widerfährt dem Subjekt

der Verantwortung, und es unterwirft sich der Veränderung, als etwas, das

durch es selbst mitentstehen muss: »Der Intellektuelle ist also ein Techniker

des Allgemeinen, der in seinem eigenen Bereich sich bewußt wird, daß die

Allgemeinheit nicht einfach schon geschaffen, sondern stets zu schaffen ist.«37

Was Sartre hier das Allgemeine nennt, kann in eine Vorstellung davon über-

setzt werden, wie die Gesellschaft sein soll. Dieses »So-soll-es-Sein« wird als

nicht dasjenige benannt, was gerade ist, sondern etwas, das zu schaffen ist,

das Allgemeine bzw. die Art und Weise wie wir miteinander leben wollen.

Damit ist dieses Allgemeine performativ: Es muss durch unsere Verhaltens-

weisen mitgeschaffen werden.38

Was wir aber, denken wir zurück an Eribon und seine Foucault-Adaption,

nicht vergessen sollten, ist, dass das Subjekt, auch jenes der Verantwortung,

nicht nur durch den Diskurs geschaffen wird, der seine Subjektivierung her-

aufbeschwört, sondern auch durch einen Gegendiskurs. In diesem Fall ist es

der der Eigenverantwortung, der als neoliberaler Gegendiskurs denjenigen

der sozialen Verantwortung – denn so muss die Verantwortung benannt wer-

den, die aus den Widersprüchen der sozialen Strukturen entsteht, eben weil

sie eine Verantwortung durch die sozialen Strukturen ist – zu verdrängen

versucht. Denn da es kein Jemand ist, der eine*n beleidigt, kein Polizist, der

eine*n anruft, kein Gesetz und keine Norm, dem mensch sich unterordnen

muss, sondern einWiderspruch, der eine*n anruft, der zur Veränderung ruft,

ist die Frage, wie die Veränderung entstehen soll und damit auch, was verän-

dert werdenwird.Der Gegendiskurs desNeoliberalismus lenkt nun das »Wie«

auf die eigenen Verhaltensweisen zurück und stellt das Subjekt somit als das-

jenige dar, an dem die Veränderung beginnen muss. Wenn einem*r also ein

Widerspruch in den sozialen Strukturen widerfährt, dann ist die Antwort, die

in dem Diskurs gegeben werden soll: Schuld an dem Widerspruch ist »Ich«,

also sollte das Subjekt sich verändern, sich demBestehendem anpassen. Passt

die geforderte Arbeitsweise nicht zu meiner Art und Weise zu arbeiten, dann

muss ich mich anpassen, bin ich zu langsam,muss ich schneller werden, ver-

diene ich zu wenig Geld, muss ich bescheidener leben oder mehr arbeiten.

37 Ebd.

38 Vgl. Helfritzsch: »Dann sind es Monster, also Intellektuelle«, S. 231 & S. 240f.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Gefragt durch Andere

Steht eine Erkenntnis in Konflikt mit dem, was allgemein als das Richtige

gilt, dann muss ich diese Erkenntnis in Zweifel ziehen, sie neu einordnen

und verändern, damit sie zum Bestehenden passt und es nicht bedrängt, da-

mit ich meine Bezüge weiter bekomme und meine Stellung nicht gefährde,

um auf den Intellektuellen in Form des*derWissenschaftler*in, die*den Sart-

re im Sinn hat zurückzukommen:

Hier muß der Intellektuelle, ohne aufzuhören, sich aufgrund seiner Arbeit

als Techniker desWissens, aufgrund seines Einkommens und seines Lebens-

standards als privilegierter Kleinbürger zu bezeichnen, seine eigene Klasse

bekämpfen, die […] in ihm notwendigerweise bürgerliche Ideologie, klein-

bürgerliche Gedanken und Gefühle reproduziert.39

D.h.: Auch wenn Sartre den Gegendiskurs nicht in der Form der Selbstopti-

mierung als Spielart der Eigenverantwortung benennt, stellt er – nicht nur

in dieser Textstelle – heraus, dass mensch sich gegen die Vereinzelung und

alleinige Besinnung auf sich selbst als Ursprung der eigenen Probleme weh-

ren muss, indem mensch die im Neoliberalismus bestehenden Diskurse be-

kämpft, die allgemein behaupten, wie wir gerade zu leben haben: selbstop-

timiert. Die daraus resultierenden Unstimmigkeiten und Widersprüche wi-

derfahren einem*r als soziale Phänomene und somit ist das Subjekt der Ver-

antwortung eines, dass sich der Veränderung in eben einer solchen sozialen

Formunterwirft und damit die sozialen Strukturen als zu Veränderndes sieht.

Mensch überantwortet – es könnte auch verantwortet heißen – sich der Ver-

änderung der sozialen Strukturen, mensch überantwortet sich der Verände-

rung jedoch nicht individuell, sondern aus Verantwortung als Andere*r unter

Anderen zu leben.

Was wir mit der Verantwortung anfangen können, ist also, zu versuchen,

die zum Fetisch gewordenen Gewohnheiten, wie wir etwas tun sollen, auch

wie wir Verantwortung denken sollen, von uns zu weisen, um durch die Ne-

gation der wirkenden Veränderung nahezukommen. Das Subjekt der Verant-

wortung, sei es ein*eWissenschaftler*in, ein*e Fabrikarbeiter*inmit Einblick

in die Strukturen oder jemand völlig anderes, dem*der die Widersprüche der

sozialen Strukturen heftig genug widerfahren, um sie problematisieren zu

müssen, ist ein Subjekt, das seine Unterwerfung historisch verortet und sich

selbst als Produkt der Anderen versteht, um so in der Unterwerfung unter

die Veränderung einen Zwang zur Veränderung des Sozialen zu erkennen.

39 Sartre: »Plädoyer für die Intellektuellen«, S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 153

Die Veränderung des Sozialen ist eine Veränderung füreinander, durch die

mensch zu Anderen gelangt, nicht als eingeschlossen und ausgegrenzt kon-

stituiert wird, sondern als Andere*r unter Anderen.

Im nächsten Kapitel möchte ich nun nochmals den Fokus auf Formen des

Gegendiskurses zum Subjekt der Verantwortung lenken. Es sind Formen, die

versuchen, die Verantwortung zu individualisieren und ihr damit ihren von

Grund auf sozialen Ursprung als Antwort auf die Widerfahrnisse der wider-

sprüchlichen Strukturen nehmen wollen, um das Individuum in die Reihe

der unter das Gesetz und die Norm geworfenen Subjekte zurückzustellen.

Abschließend kann mensch sagen, dass das Subjekt der Verantwortung al-

so unpassend und trotzig ist, weil es nicht hinnimmt, was übermächtig er-

scheint.

Zwänge, gerichtet an Andere

Nachdem ich bisher vorrangig die Materialisierungen der Diskurse um

Schuld, Beleidigung und Verantwortung beschrieben habe, möchte ich in

diesem Teil diejenigen Darstellungen betrachten, die man als Resubjektivie-

rungen bezeichnen könnte. Die kleinen Ausrufe bzw. Anrufungen, die uns

im Alltag begegnen und sich als Widerfahrnis einer bestimmten Antwort

bemächtigen wollen, sind Gebote der Ruhe und Stabilisierung des Subjektes

der Schuld und Beleidigung, die ohne bösenWillen oder eine unterdrückende

Absicht geäußert werden. Diese Ausrufe – wie »Komm doch mal klar!« oder

»Man muss dabei nur gelassen bleiben.« oder »Das könnte alles noch viel

schlimmer sein.« – bilden den Rahmen, den Hintergrund oder Horizont

für die eindeutigeren Anrufungen des Subjektes. Warum den Hintergrund?

Weil sie beständig ablaufen; sich in diesen Sprechakten, aber auch in den

eigenen Gedanken daran, wie das alles bewältigt werden sollte, wenn man

Veränderung anstrebt, zeigen. Überall gibt es diese Resubjektivierung der

Schuld und Beleidigung, überall wird an das bestehende Gesetz und die

Norm erinnert.

Nur auf diesem Hintergrund sind dann Anrufungen zur Gesetzeskon-

formität und Normalität keine einzelnen Ereignisse ohne wirkliche Folgen,

sondern die explizite Inszenierung dessen, was sich selbst als allgemein oder

als das Richtige versteht. Die kleinen Wiederholungen des Gesetzes oder der

Norm im Alltag durch diejenigen, die selbst Unterworfene sind, erzeugen die

Stabilität des Bestehenden, die es braucht, um explizit als Forderung des All-

gemeingültigen aufzutreten. Denn gerade, weil alltäglich von unterschiedli-

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Gefragt durch Andere

chen Seiten immer wieder auf das Bestehende verwiesen wird, kann es als

etwas dargestellt werden, was allen gemein ist. Betont mensch hingegen die

Widersprüche und Brüche der unterschiedlichen Anforderungen der Diskur-

se und sozialen Strukturen, dann setzt mensch einen Diskurs fort, der auf

eine andere Subjektivierung baut und in die Reihe der Normalität und Geset-

ze zurückgerufen werden soll; gerade weil neben den Verweisen auf das, was

ist, mit einhergeht, was daran widerspricht. Der Diskurs der Verantwortung

ist eben der, in dem diese Widersprüche das Thema sind.40

An einem Beispiel: Verzweifle ich an der momentanen Situation, zu ar-

beiten, ohne bezahlt zu werden, und diskutiere dies mit Anderen, denen es

nicht besser geht, und werde ich bei diesem Gespräch immer trotziger dem

gegenüber, was den Weg, es anders zu handhaben, verstellt, stehen nicht alle

hinter diesem Trotz; einige finden ihn verstörend, andere finden ihn über-

zogen, da es ja alles in allem nicht so schlecht sei, wieder andere meinen,

mensch könne nichts tun und müsse deswegen gelassen bleiben, da etwas zu

tun, nichts bringe.

In diesem Gespräch und den dabei in Erscheinung tretenden Gesten gibt

es viele Stimmen, die demWiderfahrnis des Widerspruchs, das zur Verände-

rung aufruft, nachkommen, nicht verantworten wollen, dass es so bleibt und

dennoch nicht in Richtung der Veränderung sprechen; die von anderen Dis-

kursen angerufen sind, die lauter erscheinen. Diese lauteren Diskurse sind

auch jene, die diejenigen, die Subjekte der Verantwortung sind, als Schuldi-

ge oder Anormale bestimmen.41 Dies verweist deutlich darauf, was Eribon in

einem Kapitel namens Gegendiskurse und Gegenverhalten auf den Punkt bringt:

»dass der beherrschte – von den Beherrschten selbst gehaltene – Diskurs in

vielerlei Hinsicht die Neigung hat, die ›Schuldigen‹ wieder der Norm, der

Normalität einzugliedern, um ihnen ein Entkommen aus jener Theorie zu er-

möglichen, die sie mit Verbissenheit zu pathologisieren, zu partikularisieren

40 Als ein Beispiel für den Diskurs der Verantwortung kann neben de Beauvoirs und Sar-

tres Werk auch folgende Aussage von Thomas Bedorf gewertet werden: »Was trotz

aller Gewalt und Erniedrigung bleibt, ist nicht ein gemeinsames humanes Residuum,

sondern die Verantwortung, die wir auch dann nicht ablegen können, wenn wir uns

für die ›unmenschliche‹ Tat entschieden haben.« (Thomas Bedorf: Verkennende Aner-

kennung, Berlin: Suhrkamp 2010, S. 144).

41 Mensch fühlt sich hier an Kurt Tucholskys viel zitierten Satz »In Deutschland gilt derje-

nige, der auf denSchmutzhinweist, für viel gefährlicher als derjenige, der denSchmutz

macht« erinnert.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 155

oder zu ent-normalisieren versucht.«42 Das bedeutet: imGlauben, den Betrof-

fenen zu helfen oder zumindest ihnen nichts Schlechtes zu tun, werden die,

denen mensch helfen will, in die Reihen des Gesetzes oder der Norm zurück-

gerufen, nicht explizit und eindeutig von Polizisten oder anderen Insignien

der Macht, sondern von den anderen Subjekten der Schuld und der Beleidi-

gung. Sie rufen dazu auf, sich wieder in die Reihe zu stellen und weiter in

der Struktur zu verbleiben, um die Anderen und sich selbst nicht zu offen zu

präsentieren, sich zur Angriffsfläche zu machen und Sanktionen gegen sich

heraufzubeschwören.

Diejenigen, die trotzen und durch die Widersprüche der sozialen Struk-

turen zu Subjekten der Verantwortung geworden sind, sollen unter Schuld-

zuweisung und Beleidigung resubjektiviert werden. Die Subjekte der Schuld

und Beleidigung bestehen schon vor dem eigenen Angerufen-worden-Sein,

aber nicht nur sie, auch die Anrufung zur Veränderung und damit ebenfalls

die Subjekte der Verantwortung sind älter als wir je selbst, ebenso wie die

Widersprüche der Gesellschaften. So lapidar es klingen mag, lässt sich dies

folgendermaßen mit Butler zusammenfassen: »Man könnte auch sagen, das

Subjekt ist gezwungen, sich in Praktiken zu formen, die mehr oder weniger

schon da sind.«43 Die Anrufung – sei es durch Gesetz, Norm oder Verände-

rung – ist so nicht nur als direkte Inszenierung zu denken, die explizit durch

das Bestehende vorgenommen wird, sondern sie ist das Sinnbild aller mate-

rialisierten Formen, in denen das Bestehende erscheint, sie ist als permanen-

ter Hintergrund der Darstellungen das, was uns immer wieder begegnet, in

Form von Freund*innen, Familie, Kolleg*innen und anderen alltäglichen Be-

kanntschaften. Aus der Perspektive der Subjektivierung zur Veränderung, je-

ner der Subjekte der Verantwortung, erscheinen diese Diskurse als Gegendis-

kurse, die nur als Versuch, die Veränderung zu verstellen und das Bestehende

zu sichern, Sinn ergeben. Damit das, was ist, von der Veränderung ausge-

schlossen bleibt.

Diskurs und Gegendiskurs verschieben Eine Beschreibung der Subjektivierung,

die sich der Veränderung unterwirft – auch wenn Butler es selbst nicht in

42 Didier Eribon: Theorien der Literatur. Geschlechtersystem und Geschlechtsurteil,Wien: Pas-

sagen 2019, S. 47.

43 Judith Butler: »Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend«, in: Rahel Jaeggi & Tilo

Wesche (Hg.):Was ist Kritik?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S. 246.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Gefragt durch Andere

diese Worte fasst –, die eben der Beschreibung der Schuld und der Beleidi-

gung widerspricht, ihnen ungehorsam ist, kann wie folgt aussehen:

Vollzieht sich diese Selbst-Bildung jedoch im Ungehorsam gegenüber den

Prinzipien, von denen man geformt ist, wird Tugend jene Praxis, durch wel-

che das Selbst sich in der Entunterwerfung bildet, was bedeutet, dass es sei-

ne Deformation als Subjekt riskiert und jene ontologisch unsichere Position

einnimmt, die von Neuem die Frage aufwirft: Wer wird hier Subjekt sein,

und was wird als Leben zählen?44

Diese letzte Frage zeigt aber auch darauf, dass diese Subjektivierung aus ei-

nem anderen Blickwinkel – wer hätte es gedacht – anders in Erscheinung

treten kann: nicht als Deformierung, sondern als Unterwerfung unter die Ver-

antwortung, als eine Verschiebung der Diskurse. Denn treibt mensch das von

Butler bestimmte Risiko auf die Spitze, dann ist die Wirklichkeit der Subjek-

te der Verantwortung die Möglichkeit, den Diskursrahmen so zu verändern,

dass nicht mehr das Bestehende als der Diskurs auftritt, zu dem die Verände-

rung nur ein Gegendiskurs ist, sondern eine Umkehrung erreicht wird, durch

die das Bestehende einen Gegendiskurs darstellt, weil das Bestehende sich

gegen die Veränderung der sozialen Strukturen stellt. Die Veränderung steht

– unter dem Blickwinkel der Verantwortung – nicht gegen das Bestehende,

sondern im Gegenteil steht das Bestehende gegen die Veränderung. Nun soll

das nicht heißen, dass mensch bei dieser Möglichkeit einfach nur den Dis-

kurs verschieben muss und schon ist der Weg durch und für die Subjekte der

Verantwortung bereitet, die dann frei die Probleme angehen können. Nein.

DerWiderstand des Gegendiskurses ist hart und alltäglich verankert. Der Ge-

gendiskurs des Bestehenden wird die Subjekte der Verantwortung auf der

Grundlage der neu errichteten Unsicherheit dieser Subjekte der Verantwor-

tung »deformieren«. Diese Deformationen sind vielfältig und von jeder*m

zu erleben, die*der die momentanen Diskurse verfolgt. So werden Frauen*,

die Verantwortung übernehmen und laut gegen das Bestehende vorgehen,

Schutzsuchende und viele andere Gruppen kriminalisiert, beleidigt und ge-

sellschaftlich geächtet.

Die Schwierigkeit der Verantwortung Ich möchte nach diesem Zwischenschritt

über die Benennungen von Diskurs und Gegendiskurs noch einmal auf die

44 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 157

Verantwortung zurückkommen; auf die Subjekte, die als Subjekte der Ver-

antwortung der Veränderung unterworfen sind. Es gibt einen Unterschied

zwischen ihnen, den durch Widerspruch und Verantwortung subjektivierten

und den Subjekten der Schuld oder Beleidigung auf den ich mit meiner Ar-

gumentation auf den nächsten Seiten noch hinauswill. Aber zunächst; alles

drei sind Formen der Unterwerfung, sei es eben unter ein Gesetz, eine Norm

oder die Veränderung. Alles drei sind damit soziale Prozesse, die aus dem

Miteinander selbst entstehen, niemand ruft sie allein hervor und niemand

entgeht ihnen völlig. Hier sieht mensch nun auch den Zusammenhang: Da

es um soziale Strukturen und Prozesse geht, die nie nur meine, deine oder

ihre sind, wird mensch von ihnen unterworfen, bzw. lebt mensch unter den

Rahmenbedingungen, die in Form von Gesetz, Normalität und Veränderung

(und vielleicht noch anderen Diskursen, ein weiterer könnte jener der Scham

sein)45 wiederholt werden. Dabei gibt es bei den Subjektivierungen von Be-

leidigung und Schuld zwei Möglichkeiten; sie errichten immer eine Dualität

aus Folgen oder Nichtfolgen. Folge ich der Anrufung des Gesetzes, versuche

ich, nicht schuldig zu sein, folge ich ihr nicht, bin ich schuldig. Folge ich der

Anrufung der Norm, versuche ich, nicht beleidigt zu werden, folge ich nicht,

werde ich beleidigt.

Bei einem Diskurs der Veränderung bzw. der Verantwortung – denn das

eine führt immer auch zur Frage nach dem jeweils anderen – sieht dies nun

anders aus. Hier kann keine Dualität erzeugt werden da die Veränderung

zwar angegangen werden kann oder nicht; es aber unterschiedlichste Formen

gibt, wie mensch die Veränderung verantwortet. Zudem bleibt unklar, ob tat-

sächlich eine Veränderung eintritt, die in die Richtung wirkt, auf die mensch

hinaus wollte: denn das Andere der sozialen Strukturen verlangt eine Ver-

änderung, aber es wird nicht genau eine klare Form von ihr vorgeschrieben.

Deshalb ist das Subjekt der Verantwortung eines, dessen Freiheit angerufen

wird; die Freiheit, die sozialen Strukturen mit Anderen neu zu gestalten. Das

Subjekt der Verantwortung kann – wenn es überhaupt wirkt – somit nur im

Plural wirken, als Mehrere fürMehrere oder eben als Andere für Andere etwas

45 Vgl. Annie Ernaux: Die Scham, Berlin: Suhrkamp 2020, S. 91. Sie bestimmt das spezifi-

sche im Allgemeinen der Subjektivität der Scham: »Ich hatte mich der Privatschule,

ihrer Erstklassigkeit und Vollkommenheit, als unwürdig erwiesen. Von jetzt an lebte

ich in der Scham. Das Schlimmste an der Scham ist, dass man glaubt, man wäre die

Einzige, die sie empfindet.«

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Gefragt durch Andere

verändern. Daraus folgt aber auch, wie es Gayatri Chakravorty Spivak in Righ-

ting Wrongs – Unrecht richten schreibt: Dass »[d]ie Verantwortung, von der ich

hier spreche, [also nicht zwangsläufig eine] ist, die aus einem im Selbst ver-

ankerten Überlegenheitsgefühl stammt […], sondern eine, die zuerst einmal

vor jeglichem Verstand als der Ruf der Anderen vernommen wird.«46

Die einzige Option der Veränderung allein wäre, sich selbst zu verändern,

was bedeutet, sich den Strukturen besser anzupassen und sich demnach doch

nicht allein zu verändern, sondern mit den Anderen im Bestehenden zu ver-

bleiben. Das Subjekt dieser Veränderung ist das Ergebnis des neoliberalen

Gegendiskurses der Selbstoptimierung, des »Stell dich nicht so an«, des »So

schlimm ist es nicht«, des »Komm mal wieder klar«, des »Streng dich mehr

an«. Es ist aber auchmöglich, die Veränderung zu sehen und sie nicht zu wol-

len – manche der vorhergehenden Aussagen zeugen davon –, weil mensch

sich bspw. vom Bestehenden mehr verspricht oder den Anderen nicht traut.

Zusammengefasst ist die Schwierigkeit der Erzeugung des Subjekts der

Verantwortung, dass es zwar durch einWiderfahrnis angerufen, aber nicht in

die eine oder andere Richtung gezwungen wird. Das Widerfahrnis der Brü-

che, das sich aus den Widersprüchen der Zwänge der sozialen Strukturen

ergibt, fordert uns auf, Verantwortung für die Veränderung zu übernehmen,

die die sozialen Strukturen lebbarer macht, weder fokussiert auf die Schuld

noch auf die Beleidigung. Es fordert uns auf die Performativität der Struktu-

ren, als Bedingung ihrer Veränderbarkeit zu verstehen; es fordert uns auf, zu

gestalten, statt nur zu reproduzieren.

Ich schreibe diesen gesamten Essay –wie zu lesen war – von einem Fokus

auf die Veränderung ausgehend, da die Diskurse nicht getrennt voneinander

bestehen. Auch wenn es zur Beschreibung vonnöten war, sie auseinanderzu-

halten, steht mensch in allen Diskursen und blickt von einem aus auch auf die

anderen, da mensch keinen unabhängigen Beobachtungspunkt hat, keinen

Hochsitz, vor dem die Thematik, ohne ihn zu betreffen, vorbeizieht. Die Dis-

kurse von Gesetz, Norm und Veränderung laufen eben nicht zu unterschiedli-

chen Zeiten ab, während mensch in ihnen topologisch-historisch situiert ist.

Es lässt sich dabei vermuten, dass je nach Intensität und Form desWiderfahr-

nisses sich eher die Schuld, die Beleidigung oder die Verantwortung fokussie-

ren lässt: Die Subjektivität ist so Produkt der sozialen Strukturen, aber damit

geht nicht jede Aktivität verloren. Vor allem in der Unterwerfung unter die

46 Gayatri Chakravorty Spivak: RightingWrongs –Unrecht richten, Zürich & Berlin: Diapha-

nes 2008, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 159

Veränderung zeigt sich die Aktivität als offene Antwort. Unsere verantwort-

liche Reaktion zeugt von der Wirklichkeit, anders sein zu können, sich der

Stellung als Andere unter Anderen ermächtigt zu haben.

Im nächsten und letzten Teil dieses Essays widme ich mich den Ausfüh-

rungen von Simone de Beauvoir zumUnterschied zwischen der Anrufung der

Freiheit und der des Zwangs. Dies eröffnet einen Weg, sich der Bedeutung

der hier bestimmten Subjektivierungen bewusst zu werden, den Rahmen zu

verstehen, der uns ehe das Gesetz, die Norm oder die Veränderung widerfah-

ren und uns zuMenschenmit bestimmten subjektiven Antwortmöglichkeiten

werden lässt. Diese Zeilen verweisen nicht zuletzt auch auf ein normatives

Verständnis der Rede vom Homo respondens: Wenn der Subjektivierung als

Durch-Andere-angerufen-Sein und somit spezifisch Nach-einem-Verhalten-

gefragt-zu-Sein die Strukturen der Subalterierung mit Gayatri Chakravor-

ty Spivak zur Seite gestellt werden, dann ist die Frage, ob mensch antworten

kann und obmensch gefragt ist, eine, die, wennmensch diese Optionen nicht

hat, dazu führt, bestimmen zu können, wer wann als Mensch betrachtet wird

und welches Verhalten menschenverachtend, weil entmenschlichend ist.

Zu viel Zwang, um unfrei zu sein

Es wurde hier entschieden für eine Pluralität der Subjektivierungsprozesse

argumentiert, die ebenfalls unterschiedliche Subjekte hervorbringen. Dabei

stand bisher jedoch außer Frage, ob es Individuen gibt, ob es Menschen gibt,

die aus diesen Prozessen der Subjektivierung herausfallen, weil sie nicht an-

gerufen werden: weil ihnen keine Freiheit zugesprochen wird und sie da-

mit auch nicht durch andere gefragt werden, niemand ihre Antwort hören

will, selbst wenn diejenigen, die antworten, nicht umhinkommen, zu ant-

worten. Um diese brisante Annahme auszuformulieren, die hier in Anleh-

nung an Spivak gemacht wird und damit mindestens seit 1988 kontroverser

Teil der wissenschaftlichen Diskussion ist, möchte ich bei nachstehendem

Zitat von Simone de Beauvoir beginnen, um eine Vorstellung davon zu ge-

ben, wie Freiheit als wirkendes Prinzip eine Rolle bei der Bestimmung der

Sprachlosen bzw. Subalternen haben kann. De Beauvoir schreibt im Sinne

der existenzialistischen Vorstellung von Freiheit – dass wir zu ihr verurteilt

sind – folgendes: »Die Freiheit des anderen kann ich nur anrufen, nicht aber

zwingen; wohl kann ich die dringlichsten Anrufe ersinnen, den anderen zu

beschwören suchen: aber was ich auch tue, stets bleibt es der Freiheit des

anderen überlassen, auf diese Anrufe zu antworten oder auch nicht [Kursiv-

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Gefragt durch Andere

setzung P.H.].«47 Wichtig an dieser Feststellung ist aber der Umkehrschluss,

den mensch für die Bestimmung der Freiheit daraus ziehen kann: Wer nicht

frei wählen kann, zu antworten, wer nicht wählen kann, die anderen zu igno-

rieren oder eine gefragte Antwort zu geben, ist nicht frei im selben Maße –

möglicherweise sogar vollkommen in der Freiheit beschnitten.

Wer also weder gefragt wird, noch ignorieren kann, gefragt zu sein,

der*die gehört zu denjenigen, deren Freiheit nicht auf Andere wirkt, und

so wirkt auch auf sie nicht die Freiheit der Anderen, sondern ihre Gewalt.

Der Bezug auf Andere ist also dann gewaltvoll, wenn er sich nicht um die

Antworten schert, sondern die Antwort immer schon kennt, weil die Antwort

in diesem Sinne schon in seinem Befehl enthalten ist.48 Dieser Befehl ist das

Erzwingen der je eigenen Antwortvorstellung, die diese oder jene Person für

die Situation der anderen Person vorgesehen hat. So ist dieses Aufzeigen der

Kehrseite der existenzialistischen Freiheitsidee eine Beschreibung davon,

wie Menschen entmenschlicht werden, zumindest, wenn mensch, wie ich zu

Beginn dieses Essays, die Menschen mit Waldenfels als Homines respondentes

versteht, die durch die Antwort ohne Zwang als Darstellung von Freiheit

zum Menschen gemacht werden. Dabei ist »Mensch« jedoch keine reine

Deskription mehr, sondern ein normativer Begriff: Wer Mensch sein soll,

muss frei antworten, d.h. auf die jeweils unterschiedlichen Situationen, in

denen mensch lebt, unterschiedlich reagieren können; mensch muss sich –

um es zuzuspitzen – wirklich für eine Veränderung der sozialen Strukturen

verantworten können. Das bedeutet Doppeltes, zum einen verstehen, wie

mensch in die Reproduktion des Bestehenden eingebunden ist; zum anderen

muss mensch sich mit anderen verbünden können, um die Veränderung zu

verantworten. Dass wir nur im Plural auf eine Veränderung der Strukturen

bezugnehmen können, lässt sich nun gerade daran sehen, dass die Umkeh-

rung der Verurteilung zur Freiheit möglich ist. Verantwortung übernehmen

zu können, ist mithin nicht bloß eine Pflicht, sondern in gewissem Sinne ein

Privileg!

47 Simone de Beauvoir: »Pyrrhus & Cineas« in dies. (Hg.): Soll man de Sade verbrennen? Drei

Essays zur Moral des Existenzialismus, Reinbek b.H.: Rowohlt 1983, S. 258.

48 Vgl. Paul Helfritzsch: Als Andere unter Anderen. Darstellungen des Füreinander als Weg zur

Solidarität, Bielefeld: transcript 2020, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 161

Wir müssen gefragt sein, um Mensch zu sein »[W]ir sind verurteilt zu Freiheit«.49

Dieser Satz Sartres sieht in seiner Form wie eine ontologische Bestimmung

des Individuums aus, doch gerade das wäre zu kurz gegriffen. Denn durch

wen sind wir verurteilt? Wir sind verurteilt durch Andere, da sie unsere Frei-

heit erfragen, in dem sie uns in Frage stellen. Aber wenn wir nun nicht mehr

in Frage stehen,wenn die Anderen uns nicht hinterfragen, sondern uns durch

ihre Gewalt einfach zwingen zu sein,was sie sehenwollen, dann verschwindet

die Antwort, es verschwindet das Mensch-Sein und mit ihm sogar die mau-

vaise foi sich selbst und Anderen gegenüber – mensch ist dann ja tatsächlich

festgelegt.50 Es ist also – so verwerflich es auch klingen mag – an Bedin-

gungen geknüpft, ob mensch Mensch ist. Mensch muss als Mensch gefragt

sein. Wenn mensch diesem Satz zustimmt und es Menschen gibt, die nicht

als Menschen gefragt, also entmenschlicht sind, dann ist es unsere Aufgabe,

dann sind wir gefragt, sie als Menschen anzurufen. De Beauvoir gibt dafür

eine treffende Beschreibung: »Zuerst einmal muß mir die Möglichkeit gege-

ben sein, ihn anzurufen. Ich kämpfe also gegen alle, die mich zum Schwei-

gen bringen, die mich zum Schweigen bringen wollen, mich auszudrücken,

zu sein. […] Zum Zweiten muß ich mir gegenüber Menschen haben, die für

mich frei sind, die auf meinen Anruf antworten können.«51 Wir brauchen also

den Rahmen, der erlaubt zu antworten –was auch das Anrufen einer anderen

Person einschließt. Dies allein ist schon etwas, wofür gekämpft werdenmuss,

womit zugleich auch dafür gekämpft wird, dass da Andere sind, die eine*n

hören wollen. De Beauvoir schreibt weiter:

Damit mein Anruf nicht im Leeren verklingt, müssen in meiner Nähe Men-

schen sein, die bereit sind, mich zu hören; die Menschen müssen mit mir

auf einer Stufe stehen. Ich kann nicht zurückgehen, da mich die Bewegung

meiner Transzendenz unaufhörlich weiterführt. Ich kann aber auch nicht al-

lein der Zukunft entgegengehen, weil ich mich dann in einerWüste verirren

würde, in der keiner meiner Schritte mehr eine Bedeutung hätte. Also muß

ich bemüht sein, für die Menschen Situationen zu schaffen, die es ihnen er-

möglichen,meine Transzendenz zubegleiten und zuüberschreiten; es ist für

mich eine Notwendigkeit, daß ihre Freiheit die Möglichkeit hat, sich meiner

49 Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie,

Reinbek b.H.: Rowohlt 1993, S. 838.

50 Vgl. ebd. S., 139ff., besonders S. 140.

51 de Beauvoir: »Pyrrhus & Cineas«, S. 258.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Gefragt durch Andere

zu bedienen, mich zu überschreiten und mich dadurch zu erhalten. Ich ver-

lange für die Menschen Gesundheit, Bildung,Wohlbefinden, Muße, auf daß

ihre Freiheit nicht im Kampf gegen Krankheit, Unwissenheit, Not aufgezehrt

werde.52

Dies ist eine allgemeine Formulierung, die wohl im Kontext wirkender Ver-

änderung konkretisiert, d.h. situiert werden muss. Einen Anhaltspunkt da-

für kann Spivaks unverändert aufwühlender und inhaltlich starker Essay Can

the Subaltern Speak? sein. Ihre letzten Worte in der 2008 ins Deutsche über-

setzten Version sind folgende: »Die Subalterne kann nicht sprechen. Es liegt

keinWert in globalen Endlosaufzählungen, die ›Frau‹ als frommen Begriff an-

führen. Repräsentation ist nicht abgestorben. Die weibliche Intellektuelle hat

als Intellektuelle eine klar umrissene Aufgabe, die sie nicht mit Pauken und

Trompeten verleugnen darf.«53 Die von Spivak bestimmten Subalternen sind

Menschen, denen, gleich wie sehr sie selbst an ihre Grenzen gehen, sich hin-

terfragen, sich verausgaben, es nicht möglich ist, frei zu wirken, da sie mit

ihren Darstellungen Andere nicht treffen, weil sie die sind, die immer igno-

riert werden.Gleich wie sehr sie durch die sozialen Brüche undWidersprüche

zur Veränderung getrieben werden, sie können sich nicht verantworten:

Die Anstrengung, die erforderlich ist, damit Subalterne in eine organische

Intellektualität eintreten können, wird von unserem Wunsch, alles auf ein-

mal zu haben, ignoriert: dass wir weiterhin so bleiben können, wie wir sind,

und doch mit dem/r sprechenden Subalternen in Verbindung stehen. […]

»Die Subalterne kannnicht sprechen«, dasmeint also, dass sogar dann,wenn

die Subalterne eine Anstrengung bis zum Tode unternimmt, um zu spre-

chen, dass sie sogar dann nicht fähig ist, sich Gehör zu verschaffen – und

Sprechen undHörenmachen den Sprechakt erst vollständig. Daswar es, was

ich sagen wollte, und es waren Seelenqualen, die mir diesen Punkt vorgege-

ben haben.54

Die Subalternen können nicht Andere werden, können nicht sprechen und

hören, wenn wir nicht Andere werden, wenn wir nicht ihnen zuhören und nach

52 Ebd. S. 259.

53 Gayatri Chakravorty Spivak: Can the Subaltern Speak. Postkolonalität und subalterne Arti-

kulation, Wien & Berlin: Turia + Kant 2008, S. 106.

54 Gayatri Chakravorty Spivak, Donna Landry & GeraldMaclean: »Ein Gespräch über Sub-

alternität« in Gayatri Chakravorty Spivak: Can the Subaltern Speak. Postkolonalität und

subalterne Artikulation, Wien & Berlin: Turia + Kant 2008, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 163

ihnen antworten, eben weil wir schon gehört werden und uns gegenseitig im-

mer wieder zum Antworten bringen. Damit benutze ich Spivaks Worte und

sie selbst vor allem als ein Beispiel für eine Intellektuelle, die sich der Ver-

änderung verschrieben hat und mit allergrößter Sorgfalt und Heftigkeit die

»Kosten« dieser Veränderung bestimmt.55 Ich benutze ihreWorte, da ichmich

selbst nicht von meinem Schreibtisch aus direkt mit denen verbinden kann,

die gerade nicht sprechen können, die somit nicht für sich selbst antworten

können und denen dadurch das Mensch-Sein im Sinne des Homo respondens

verwehrt wird. Ich muss ihre Worte nutzen, da ich kein gänzlich Anderer bin;

ich eben als weißer Deutscher an einem Schreibtisch in Sicherheit sitze. Ich

benutze ihre Worte also, weil es das ist, was ich von meinem Schreibtisch aus

tun kann (solange ich ihn nicht verlasse); ich kann sie zitieren und ihreWorte,

ihre Aussage dabei wiederholen, auch wenn sie sich in diesem Kontext anders

darstellen als in ihrem ursprünglichen Kontext.

Es geht hier am Ende dieses Essays – in dem viel über Unterwerfung

geschrieben wurde – also wieder um den Beginn, um Pathos; es geht um

das Erlittene, in diesem konkreten Fall um das Erleiden des Nicht-gehört-

Werdens, gleich wie hoch die Anstrengung ist. Und damit trifft sich die Ana-

lyse von Spivak und de Beauvoir in de Beauvoirs Ausführung in Das andere

Geschlecht: »Das weibliche Los ist umso härter, je ärmer und überlasteter die

Frauen sind.«56 So erscheint auch dieser Punkt zusätzlich zur Subalternität

immer noch betont werden zu müssen, bis deutlich wird, was de Beauvoir

über hundert Seiten später im selben Buch schreibt: »Und es wird klar, ob

die Frau dem Mann überlegen, unterlegen oder ebenbürtig ist: ihre Situatio-

nen sind grundverschieden.«57 Mit Spivak muss hier ergänzt werden: Auch

die Situationen unterschiedlicher Männer und Frauen – je nachdem, wo und

wann sie leben – sind grundverschieden von jener weißerMänner und Frauen

in Europa oder Nordamerika und ebenso muss ergänzt werden, dass die Si-

tuation von LGBTQI*-Personen und BIPoC eine andere ist als die der jeweils

Anderen. Die topologisch-historische Verortung eröffnet uns – obwohl wir

55 Ich kann nur hoffen, dass meine Zitation nicht als übergriffige Instrumentalisierung

gedeutet wird, sondern als Versuch, sich einer Veränderung zu überantworten, die die

Schritte geht, die nötig sind, um den Rahmen zu schaffen, der es Menschen, der es

Subalternen erlaubt gehört zuwerden, damit sie auf ihre Situation Antworten können.

56 Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Reinbek b.H.: Ro-

wohlt 1992, S. 601.

57 Ebd., S. 780.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Gefragt durch Andere

nicht in ähnlichen Situationen leben – die Unterschiede und Privilegien un-

terschiedlicher Gruppen, und so muss wohl als Erstes bleiben, andere hören

zu wollen, soziale Strukturen zu schaffen, in denen Andere gefragt werden

und gehört werden. So sind die Subjekte – sei es der Schuld, der Beleidigung

oder der Verantwortung – zwar Unterworfene, aber unterworfen werden, be-

deutet zu unterschiedlichen Zeiten und Orten Unterschiedliches. Bedeutet,

dass der Zwang noch nicht so umfänglich ist, dass ein anderes Verhalten un-

möglich ist. Die Subjekte sind die deformierten Zeugnisse der Freiheit, weil

sie angerufen werden, ihnen also zumindest andere Verhaltensweisen zuge-

mutet werden, als die das Gesetz, oder die Norm erwarten, weil sie eben auch

verändern können. Für die Subalternen gilt dies nicht.58

Das traurige Wirken der Freiheit Und doch bleibt die Freiheit als Wirklichkeit be-

stehen.59 Wie komme ich darauf? Weil gerade die umfassenden Zwänge, die

uns zu Subjekten der Beleidigung und Schuld machen, und die durchdrin-

gende Gewalt, die den Subalternen das Gehörtwerden entreißt, sich gegen

das richten, was Simone de Beauvoir und Jean-Paul Sartre als Verurteiltsein

zur Freiheit bezeichnen. Wir stoßen hier wieder auf die Umkehrung vom Be-

ginn dieses Kapitels: »Wer nicht frei wählen kann, zu antworten, wer nicht

wählen kann, die anderen zu ignorieren oder eine gefragte Antwort zu geben,

ist nicht im selben Maße frei. Diese Personen gehören zu denen, deren Frei-

heit nicht auf Andere wirkt, und so wirkt auch auf sie nicht die Freiheit der

Anderen, sondern ihre Gewalt.« Sie kann nun genutzt werden um die Präzi-

sierung dessen, was ein Subjekt ausmacht (auf die Anrufung auf eine struk-

turell passende Art und Weise zu antworten) und was eine*n Subalterne*n

ausmacht (durch widerfahrene Gewalt nicht antworten zu können) mit dem

großen Wort der Freiheit zu verbinden. Freiheit, die Wirklichkeit zur Ver-

änderung des Bestehenden, in Frage zu stehen und deshalb anders zu sein,

ist es, was durch Zwang (Beleidigung und Schuld) in der Unterwerfung und

durch Gewalt bis hin zur Subalterierung in Bahnen gelenkt werden soll, die

das Bestehende nicht antasten. Die Umkehrung der Umkehrung wäre dann

die Aussage: Es gibt zu viel Zwang, um unfrei zu sein. Ich möchte hier dieser

58 Eindrücklich wird dies in der Ausführung Spivaks zum Selbstmord von Bhuvaneswa-

ri, die Spivaks folgende titelgebende Worte für ihren Essay widerfahren lassen: »Die

Subalterne als Frau kann nicht gehört oder gelesen werden.« (Spivak: Can the Subaltern

Speak, S. 105)

59 Vgl. de Beauvoir: Das andere Geschlecht, S. 780.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erlittene Subjektivität: Unterwerfung, Beleidigung, Verantwortung 165

ontologischen Aussage beipflichten, da es eine ontologische Aussage ist, die

Offenheit bedeutet, die Fragilität bedeutet und die die sozialen Strukturen

nicht außen vor lässt, die zur Schaffung des Subjekts und der Subalternen

führen kann – wie schrecklich diese auch sein mögen. Die Frage – und das

macht das Wirken der Freiheit traurig – ist jedoch nicht nur, ob es Freiheit

gibt, sondern Folgende: Kann die Freiheit auch als Freiheit dargestellt wer-

den, also als Veränderung des Bestehenden mit Anderen?

Die Antwort darauf kann keine einfache sein, sondern eine, die gemes-

sen an Ort, Zeit und Personengruppe gegeben wird. Es kann also nur meine

subjektive Antwort sein. So bin ich – der Autor dieser Seiten – wohl ein Sub-

jekt, weil ich sprechen, schreiben, darstellen kann, was mich umtreibt. Zu-

dem gibt es Menschen, die angeboten haben, dieses Darstellen als Antwort

auf das Bestehende zu lesen, noch bevor es veröffentlicht ist, die mir also hel-

fen wollen – ich danke ihnen dafür. Danach besteht zumindest der Rahmen,

dass es als Antwort auf das Bestehende auch von Anderen gelesen und da-

mit eben gehört wird. Hier stellt also ein Subjekt dar, dass es Menschen gibt,

die nicht als Menschen leben, sondern gewaltvoll davon abgehalten werden,

durch die Darstellung dieser Gewalt durch Andere – exemplarisch durch Ga-

yatri Chakravorty Spivak und Simone de Beauvoir. Welch ein Privileg, welche

Freiheit, versuchen zu können, die Verantwortung zu übernehmen, über die

möglichen und wirklichen Veränderungen sozialer Strukturen zu schreiben,

die Menschen durch Gewalt subaltern sein lassen. Eine andere Antwort als

diese persönliche, nicht allgemeine, auf die von mir gestellte Frage zu geben,

maße ich mir nicht an.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454725-006 - am 14.02.2026, 05:39:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

