2. AUSGANGSLAGE UND THEORETISCHE PERSPEKTIVE

Die islamischen Gemeindebildungen in der Bundesrepublik stellen eine Sonderform
Offentlicher Religionsgemeinschaften dar. Turkische Muslime erlangen Eigenstin-
digkeit gegeniiber der Mehrheitsgesellschaft, wenn sie hier Religionsgemeinschaften
etablieren, jedoch zu Bedingungen eben dieser Gesellschaft: Sie mussen sich auf das
deutsche Vereinsrecht stiitzen.!® Die beteiligten Muslime treten dabei in eine neuarti-
ge Bezichung zur deutschen Gesellschaft.'# Auch daraus leitet sich ihte Forderung
her, die Mehrheitsgesellschaft moge ihre besondere Identitit als Muslime respektie-
ren. Damit ist ein Problemkreis berthrt, der in den vergangenen Jahren intensiv von
Sozialphilosophen's erértert worden ist: Es geht um die Quellen von personlicher
Identitit. Wenn die nicht abstrakt aus einer individuellen Entscheidung entsteht,
sondern geschichtlich und kulturell vermittelt zustande kommt, muss dann nicht die
dominante Gesellschaft kulturelle Differenzen anerkennen?1

13 Alle relevanten Dachverbinde bemiihen sich seit Jahren um den Status einer Korperschaft
Offentlichen Rechts (vgl. dazu Abschn. 4.4.4 und dort insbesondere die FuBnote 294). Die Is-
lamische Féderation Berlin (IFB) hat im Februar 2000 vor dem Bundesverwaltungsgericht die
Anerkennung als Religionsgemeinschaft im Sinne des Berliner Schulgesetzes erstritten und damit nun-
mehr das Recht auf Erteilung islamischen Religionsunterricht an Berliner Schulen (BVerwG 6 C 5.99).
Abgesehen davon, dass nunmehr mégliche Inhalte eines schulischen Religionsunterrichts erar-
beitet und die Lehrerausbildungen angepasst werden miissen — entsprechende Bemiithungen
gibt es auch tber Berlin hinaus — stellt das Urteil im Hinblick auf die bisherige Rechtspraxis in
der Korperschaftsfrage aus der Sicht der Muslime einen groflen Fortschritt dar (vgl. ap, ,,Rich-
ter erlauben Islam-Unterricht®, Weser-Kurier Nr. 46, 24. 02. 00: 1; Mehrt, ,,Schulfrei fur alle
Gotter™, DIE ZEIT Nr. 48, 19. 11. 98: 4; Spiewak, ,,Das Recht auf Unterricht™, DIE ZEIT Nr.
10, 02. 03. 00: 32.).

14 S. a. Amiraux (1999: 30).

15 Hier: Taylor (1997). Vgl. Kippenberg (2000: 107).

16 Taylor (1997): Uber die These, dass Identitit der Einzelnen wie gesellschaftlicher, ethnischer
oder religioser Gruppen sich abhingig von Anerkennung oder Nichtanerkennung durch dritte
bilde, fand die Forderung nach Anerkennung als ein menschliches Grundbediirfuis Eingang in die Politik.
Damit verbunden ist eine universalistische und egalitare Vorstellung von menschlicher Wiirde, die
sich aus dem ,,Zusammenbruch der gesellschaftlichen Hierarchien, die frither die Grundlage
der Ehre bildeten®, entwickelten. ,,Nur dieses Konzept von Wiirde (ist) mit einer demokrati-
schen Gesellschaft zu vereinbaten [...], es (musste) das dltere Konzept der Ehre notwendiger-
weise iiberlagern® (ebd. 15f)). Denn der Begriff der Ehre war immer mit Ungleichheit verkniipft.
Die ,,Politik der gleichheitlichen Anerkennung® ist mit zwei tiefgreifenden Wandlungen ver-
bunden. ,,Aus dem Ubergang von der Ehre zur Wiirde ist eine Politik des Universalismus er-
wachsen®, ,,aus der Entwicklung der modernen Identititsvorstellungen ist dagegen eine Politik

19

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Die Gemeinden bilden einen sozialen Kreis, in dem Normen und Erzihlungen tra-
diert werden, die von denen der Mehrheitsgesellschaft abweichen. Die Analyse die-
ser Institutionen greift die Uberlegungen Georg Simmels auf, dass eine Mehrzahl
sozialer Kreise fur den Einzelnen die Herausbildung von Identitit gestattet.!” Die
Kreuzung verschiedener sozialer Kreise im Einzelnen bedeutet fir die jugendlichen
Migranten die Teilnahme an einer Grundform des modernen Individuationsprozes-
ses. Folgerichtig geht es um die Frage, ob und inwiefern diese sich explizit musli-
misch verstehenden Jugendlichen von der Mehrheit der Gleichaltrigen innerhalb der
sturkischen community’ signifikant abweichen, und zwar gleichermafen hinsichtlich
ihrer Einstellungen zur Religion, ihres sozialen Status und ihrer Stellung zur bzw. 7
der Aufnahmegesellschaft. Aus den Antworten sind Rickschliisse auf die Entwick-
lungen der ,tirkischen community’ im Verhiltnis zur Aufnahmegesellschaft, auf die
Bedeutung von Islam bzw. islamischer Religiositit fiir diese Entwicklungen und
schlieBllich die Verinderungen, die sich fir den Islam selber aus der Diasporasituati-
on und den ihr angepassten neuen Formen und Bedeutungen von religitser Zugeho-
rigkeit ergeben, zu erwarten. Die Wechselwirkung zwischen sozialer Integration und
religiéser Differenz wurde in der Religionswissenschaft historisch vor allem am Ju-
dentum studiert. Im Blick auf den Islam ist dieses Thema neu.

Im Gegensatz zu den Situationen in einigen europiischen Nachbarlindern ist die
Prisenz einer wachsenden muslimischen Bevolkerungsgruppe in der Bundesrepublik
Deutschland keine unmittelbare Folge des Kolonialismus, sondern in erster Linie ein
migrationsspezifisches Phinomen. Daraus folgt fir die Aufnahmegesellschaft, dass
sie sich, abgesehen von den Entwicklungen mit eher globaler Bedeutung, im hier
gegebenen Umfang allein wegen der Arbeitsmigration der Tirken mit dem Islam
auseinandersetzen muss. Fur die Migranten eréffnet sich im Gegenzug nicht nur der
schwierige Erfahrungshorizont der Diaspora: Sie missen vielmehr erleben, dass sich
die Bedeutung der Religion wandelt, insofern sie nicht linger dem blofen Leben,
sondern nunmehr dem besonderen Leben in der Migration einen Sinn verleiht. Die For-
men der Religionszugehérigkeit verdndern sich dabei: Nicht mehr nur das Hineingebo-
remwerden, nicht mehr nur das Bekenntnis definieren sie, sondern jetzt auch die Mitglied-
schaft als ein Status biesigen Rechts. Die Trennung von religioser Gemeinschaft und
Gesellschaft wird fir tirkische Migranten in einer Dimension etlebbar, die sich von
der kemalistischen Trennung von Staat und Religion vollstindig unterscheidet. Ttr-
kische Jugendliche stellen nun diejenige Gruppe, in der die vielfiltigen spannungs-
geladenen Affekte der Mehrheits- sowie der Minderheitsgesellschaft sich nicht nur
treffen, sondern einen personalen Ausdruck verschaffen, der den Erwachsenen bei-
der Gruppen lingst nicht immer recht sein kann. Faktische, praktizierende und —
vehementer — organisierte Muslime sehen in der Erziehung der Kinder und Jugendli-

der Differenz hervorgegangen. Jeder Mensch und jede Gruppe soll um seiner unver-
wechselbaren Identitit willen anerkennt werden® (ebd. 27f.).
17  Simmel (1992: 456-511).

20

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

chen zu kompetenten und integren Muslimen ein, wenn nicht das zentrale Anliegen
ihrer gemeindlichen Aufgaben, das wesentlich auch tber den eigentlichen Kreis der
Gemeindemitglieder und deren Familien hinaus auf die gesamte ,tiirkische community*
zielt. Gleichzeitig ist offenkundig, dass dieses Ziel gegen Vorbehalte der Aufnahme-
gesellschaft'8 formuliert und — so weit méglich — durchgesetzt wird. Auf der anderen
Seite macht die Aufnahmegesellschaft den Jugendlichen Integrationsangebote, deren
Annahme oftmals mit einer Bereitschaft zu dem Eingestindnis verbunden scheint,
dass die westliche Lebensweise die bessere (fortschrittlichere, aufgeklirtere, zivili-
siertere) sei. Wie auch immer, die besondere Lage der jugendlichen Migranten ist
ohne eingehende Beschiftigung mit der Migration nicht zu verstehen.

Schiffauer (u.a. 1983, 1984, 1991) und Mihgtyazgan (1986, 1994) haben, deutlich
friher als andere wissenschaftliche Autoren im deutschsprachigem Raum, die indivi-
duelle Be- und Umdeutung des Islam und den Zusammenhang von islamischer Reli-
gion und Identitit im Migrationsprozess beschrieben. So verwundert es nicht, dass
sich neuere Arbeiten zu islamischer Religiositit (u.a. Sandt 1996; Nokel 1996, 1999;
Karakasoglu-Aydin 1999; Klinkhammer 2000; Tietze 2001) durchgingig auf diese
Autoren beziehen. Weil und insofern sich in der Migration die Struktur der Gruppe
andere, so machen beide Autoren deutlich, muss sich auch das Verhiltnis zum Islam
und seine Rolle fiir die bzw. in der Gruppe dndern. Der imaginierte Erfahrungshori-
zont des Dorfes?, in dem 6konomische, politische und soziale Beziehungen mit de-
nen der religisen Gemeinschaft identisch sind, bricht in der Migration auf. Der Be-
reich Religion findet eine vollstindig neue Bewertung (vgl. Schiffauer 1984: 485-
516). Das driickt sich unter anderem in der Notwendigkeit aus, die entstehenden
Moscheegemeinden nach MaBigabe des deutschen Vereinsrechts zu organisieren.
Damit verindert sich die #mma zu einer Beitrittsgemeinschaft und entwickelt sich so
zu einem Spezialinteresse, das neben anderen von Teilen der konsolidierten heteroge-
nen Minderheit der tiirkischen Migranten verfolgt wird. Diese Entwicklungen schaf-
fen oft erst die Mdoglichkeit, dass tiirkische Migranten ein Bewusstsein hinsichtlich
ihres Status® als Angehorige einer Minoritit entwickeln, aus dem heraus soziale und
politische Forderungen gegeniiber der Aufnahmegesellschaft formuliert und schlie3-
lich eingeklagt werden kénnen.

Zu den sichtharen sozialen Verinderungen zihlen neue Beziehungsmuster. Das
soziale und familidre Geflige der dorflichen tiirkischen Lebenswelt, aus dem sich z.B.
Erziechungsideale tirkischer Eltern auch in der Migration entwickeln, ist Verinde-
rungen ausgesetzt. Das differenzierte System von Ehre, Achtung und Respekt, aus

18  Ein zentrales Symbol dieser gesellschaftlichen Vorbehalte ist sicher das Kopftuch und die daran
gekniipften oberflichlichen Riickschliisse auf die Erziehung und die ,Stellung’ von Midchen
bzw. Frauen.

19 Erstaunlich ist, dass auch Jugendliche, die von einer vorausgegangenen Land-Stadt-Migration
ihrer Eltern berichten, sich durchgingig auf lindliche Lebensformen bezichen, wenn sie die
Turkei als ,Heimat thematisieren.

21

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

dem sich im Dorf die Verpflichtungen, aber auch die berechtigten Anspriche der
einzelnen gegeniiber seiner Familie und dariiber hinaus der Gemeinschaft herleiten,
verdndert sich in der Fremde und zwar zunehmend dann, wenn sich die Perspektive
der Einwanderer von der zunichst angestrebten Riickkehr zu einer dauerhaften Pri-
senz verschiebt. Durch den Kontakt mit einer modernen, urbanisierten und industri-
alisierten Gesellschaft, die zudem eine weitgehend, und zwar in einem anderen als
dem turkischen Sinn, sikularisierte ist, entwickelt sich ein neues Verhiltnis von reli-
gioser Gemeinschaft, Gesellschaft und Individuum.2

Schiffauer (1990: 146ff.) zufolge erleben zumindest tiirkisch-islamische Migran-
ten mit dorflich-lindlichem biografischen Hintergrund eine vollstindig anders
strukturierte Beziehung zwischen Individuum, islamischer Gemeinschaft und Gesell-
schaft als diejenigen, die sie mit der Migration verlassen haben. Okonomische, politi-
sche und soziale Beziehungen sind nicht mehr mit denen in der religisen Gemein-
schaft identisch. Die religiose Gemeinschaft dient nicht mehr dazu, Personen ken-
nen zu lernen, mit denen man auf sozialer Ebene Beziechungen austauscht, sondern
solche, die geistig dhnlich gesinnt sind. Die Erfahrung eines oszillierenden Verhilt-
nisses von heiliger und sdkularer Zeit, die noch im Dorf allgemeingtltig war, ist in
der Auslandsmigration obsolet. Nicht die ganze Gesellschaft wandelt sich wihrend
sakraler Zeiten in eine religidse Gemeinschaft, sondern der einzelne verldsst die si-
kulare Gesellschaft, um sich einer — eigenstindigen — religidsen Gesellschaft tempo-
rir anzuschlieBen. Der soziale Status wird nicht mehr Gber den Status in der religit-
sen Gemeinschaft vermittelt, sondern er wird zu einer Privatangelegenheit. So ver-
dndert sich die religiose Gemeinschaft oftmals zu einem Gegengewicht zur sikularen
Gesellschaft, einem Ort des Riickzugs und der Zuflucht, an dem, in einer christli-
chen Gesellschaft, die islamischen (und tiirkischen) Werte (Respekt, Achtung, Wiir-
de des Individuums) Bestand haben, im Gegensatz zu einer gesellschaftlichen Um-
gebung, in der sich der einzelne hiufig diskriminiert und gedemdtigt fithlt. Speziell in
Deutschland ist das Verhiltnis von religioser Gemeinschaft und Gesellschaft kein
komplementires mehr, sondern ein gegensitzliches. Deshalb werden die Beziehun-
gen innerhalb der religiosen Gemeinschaft héher bewertet: die ,kalten® sozialen, von
Ausbeutung, Diskriminierung und Ungerechtigkeit bestimmten Bezichungen stehen
im Gegensatz zu den ,warmen‘ briiderlichen Bezichungen, die von gegenseitigem
Respekt und Achtung bestimmt sind.

Durch den neuen Status der religiosen Gemeinschaft verindert sich auch der
symbolische Gehalt der rituellen Praxis fiir den Einzelnen: In ihr driickt man nicht
mehr seine Zugehoérigkeit zur ganzen Gesellschaft des Dotfes aus, sondern bezeugt
seine Zugehorigkeit zu einer gesellschaftlichen Minderheit. Dabei wird das Ritual
von der Mehrheit hdufig verlacht und muss gegen die 6ffentliche Meinung vollzogen
werden. Entsprechend ziehen sich aktive Mitglieder der gesellschaftlichen Minder-

20 Vgl. Schiffauer (1990: 146-158).

22

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

heit die Verachtung der Mehrheit zu. Das bedeutet, dass detjenige, der das Ritual
praktiziert, sich von der Mehrheitsgesellschaft trennt, mit besonders offensichtlichen
und ernsthaften Auswirkungen auf die Sozialisation von Kindern (vgl. ders. 1990:
150ft.). Die Entscheidung fiir oder gegen eine bestimmte Handlungsweise wird indi-
vidualisiert. Daraus folgt auch, dass sich die Migranten bezogen auf die religitse Pra-
xis viel deutlicher voneinander unterscheiden als es die Leute im Dorf tun. So kén-
nen sich einige mit der Begriindung, ,,das hier ist Deutschland®, den religidsen
Pflichten v6llig entziehen, wihrend andere sie weit ernster nehmen, als sie es daheim
getan hitten. Bemerkenswert ist ferner die im Vergleich zum Dotf deutlich verin-
derte Teilhabe der Frauen an der religidsen Praxis (vgl. ders. 1983: 102; 1990: 152).
Die Erziehung der Jugendlichen markiert deshalb eine wichtige Schnittstelle zwi-
schen der urspriinglichen und der gegenwirtigen Lebensweise, an die sich zum Bei-
spiel Bediirfnisse nach Konsistenz und Kontinuitit kniipfen, an der sich die Haltung
gegentber der Herkunfts- sowie der Aufnahmegesellschaft einen Ausdruck ver-
schafft. Die Inkorporation der adoleszenten Jugend in beide Gesellschaften (oder in
beide Gesellschaftsteilel) bildet so ein Konfliktfeld zwischen Herkunfts- und Auf-
nahmegesellschaft. Zwischen Eltern und jugendlichen Kindern entsteht ein heftiger
Generationskonflikt. Mihetyazgan (1994: 195-200) sicht in solchen Generationskon-
flikten eine Hochislamisiernng angestoBen: Eltern, die sich argumentierend mit ihren in
der Migration aufgewachsenen Kindern iiber den Islam auseinandersetzen wollten,
seien gezwungen, ihren bisherigen Wissensstand zu erweitern. Der Qur'an, zuneh-
mend in tiirkischer Ubersetzung gelesen, verliere dabei allmihlich seine urspriingli-
che rituelle Bedeutung. Seine wie die Lektire weiterer religiéser Schriften erweitere den
Wissensbestand der muslimischen Migranten und fiihre zu einer Hochislamisierung,
die gleichzeitig aber nicht gleichermaBlen von unten nach oben wie umgekehrt ver-
laufe22 Dieses Konfliktgemenge fithrt hiufig zu einem Pendeln der tiirkischen Ju-

21 Durch den Erfahrungshorizont Migration bekommen zusitzlich die einzelnen Generationen
folgenreiche Bedeutung: Sie sind nimlich voneinander deutlicher abgrenzbar, als sie es im tiirki-
schen Kontext waren. Die Ubetlegungen Mannheims (1970) zum Problem der Generationen
sind deshalb weiterfiihrend und erhellend fir den Untersuchungsgegenstand (s. S. 50-52).

22 Im Gegensatz zu der verbreiteten islamwissenschaftlichen Vorstellung, unter dem Begriff
Volksislam alle moglichen aberglaubischen und magischen Praktiken zusammenfassen zu kon-
nen, sicht Mihgtyazgan (1994: 197f) den Volksislam der ,einfachen Leute® als Gegeniiber zum
Hochislam der Theologen. Der Volksislam beinhalte ein ebenso kohirentes Wissenssystem wie
der Hochislam, entscheidender Unterschied sei die Form der Vermittlung: wihrend letzterer G-
berwiegend schriftlich vermittelt wiirde und sich auf die S#nna beziehe, erhalte sich der Volks-
islam in miindlichen Ubetlieferungen mit den Hadisen, die nur zum kleineren Teil den Hadithen
des Hochislam entsprechen, als Quelle. Zusitzliches Unterscheidungsmerkmal sei der Umgang
und das Verstindnis des Qur'an: wihrend der Hochislam theologische Qurian-Interpretationen
auf Grundlage der Sunna einschlieBe, haben die Qur'an-Suren im Volksislam rituelle Funktionen,
die keiner Interpretation bediirften. Ahnlich gelte dem Hochislam die Ausfithrung der Rituale
als unabdingbar, wihrend die Tradition des Volksislam diese Rituale eher relativiere: die gute Ab-
sicht, das Ritual ansfithren zu wollen, sei Glaubensbasis der ,,einfachen Muslime®, nicht die eigentli-
che Ausfiihrung. (Mihgtyazgan 1994: 197f). Verinderungen der Migranten, insbesondere in Be-

23

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

gendlichen zwischen zwei Lebensweisen. Das Pendeln stellt insofern eine Lebensstrategie
dar, als beide Gruppen, die ,tirkische community in Deutschland und die deutsche
Aufnahmegesellschaft, scheinbar einander gegenseitig ausschlieBende Erwartungen
an die Jugendlichen stellen, die in den vermeintlichen Alternativen Integritit oder
Integration eine Zuspitzung erfahren. Mittels der Kulturkonfliktthese suchen ver-
schiedene Autoren solche Mechanismen zu deuten. Klirungsbedarf besteht ange-
sichts dieser Versuche, insofern ihnen undeutliche Definitionen des Kulturbegriffs
zugrunde liegen (s. S. 28ff.).

Deshalb gilt der Frage, inwiefern ein Anteil an der Definitionsmacht innerhalb
eines kulturellen Diskursfelds (vgl. Schiffauer 1995: 14) allein durch soziale Reprisentanz
gewihrleistet wird, breitere Aufmerksamkeit. Immer haufiger verlangen tirkische
Muslime von der Mehrheitsgesellschaft, zuzulassen, dass muslimische Werte, die
eine Art der von Esser (1996: 79f)) definierten ,,Positionsgliter* darstellen, sichtbare
Spuren hinterlassen: In der Architektur, im Erziehungswesen, in Medien, Politik und
Justiz. Die Verweigerung eines der GréBle der Bevélkerungsgruppe angemessenen
Anteils an der Definitionsmacht erklirt umgekehrt eine Uberreaktion der ausge-
schlossenen Minderheit in den Forderungen ihrer Rechte und in der Kompensation
der erlittenen Zuriickweisung. Dazu kommt das Phinomen, dass die Bindung der
organisierten Muslime an die Gemeinden in der Diaspora offenbar stirker ist als in
der Tirkei, weil diese hier nicht selbstverstindlich da sind, sondern erst durch eigene
Initiative geschaffen werden missen. Die Bildung einer solchen Interessengruppe,
respektive die Mitgliedschaft in ihr, verindert offenbar nicht nur das Engagement
fir eine Sache — hier: das religiése Bekenntnis —, sondern auch die Intensitit der
Identifikation mit ihr. Aus diesem Blickwinkel erscheint es denn auch zweifelhaft, ob
das Engagement Migranten in religiosen Organisationen Teil einer (Re-)Islami-
sierung ist, die sich womdglich in einem globalen Zusammenhang vollzieht, oder ob
es nicht vielmehr mit der Migrationserfahrung verbunden ist und sich nur deshalb
anbietet, weil Religion als ,kulturelles Kapital“ dafiir besonders gut geeignet er-
scheint? Das weist in eine Richtung, die auch Geertz (1991: 37) andeutet, wenn er
,»Verinderungen im allgemeinen Charakter des spirituellen Lebens, in der Art des
religisen Empfindens® als ,,soziale Prozesse, Umgestaltungen in der Qualitit des
kollektiven TLebens® bezeichnet. Ubertragen auf die Situation der tiirkischen
Migranten folgt daraus, dass ihr wie auch immer geartetes Verhiltnis zur ,tirkisch-
islamischen Tradition‘ keine Bastion darstellt, auf die sie sich zuriickziehen konnen,
wenn die sozialen Umstinde der Migration sich als unangenehme herausstellen, son-
dern dass eben dieses Verhiltnis zur Religion im Zentrum der Krise steht, weil Reli-
giositit gleichzeitig aktiv und passiv Teil von Verdnderungsprozessen ist.

zug auf religiése Praxis und die ,,religidsen Wurzeln des modernen Selbst® (Mihgtyazgan 1994:
203), sind in diesem Sinne zu analysieren.
23 Vgl. Esser 1996: 64f.

24

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

Jugendliche sind durch diese Krise auf eine besondere Art und Weise beriihrt, eben
weil sie, mit grofleren Integrationserwartungen ausgestattet, nur umso mehr ent-
tduscht werden, wenn sich ihre Hoffnungen zerschlagen. Fir viele junge tiirkische
Migranten war die deutsche ,Wiedervereinigung® und das Ende des ,eisernen Vor-
hangs® eine traumatisierende Erfahrung: Menschen, die der westdeutschen Gesell-
schaft aus freilich anderen Griinden fast ebenso fremd waren wie die tlrkischen
Migranten, wurden innerhalb kurzer Zeit unter groflen gesellschaftlichen Anstren-
gungen in einem Umfang integriert, wie er fir tiirkische Einwanderer offenbar nie
vorgesehen war. Nahezu gleichzeitig gab es eine Eskalation fremdenfeindlicher Ge-
walttaten, die sich vor allem gegen Tirken und ihre Einrichtungen richteten. Erkldr-
bar sind solche Entwicklungen aus der Sicht der Jugendlichen nur, wenn die Religi-
onszugehorigkeit als Grund fir die nicht eingelésten Versprechen der Aufnahmege-
sellschaft angesehen wird. Aus dieser Erfahrung des Ausgeschlossenseins und der
Bedrohung erklirt sich, dass zum Beispiel Konflikte zwischen hiesigen tiirkischen
Jugendlichen und jungen russischen Spitaussiedlern hiufiger gewaltférmig eskalie-
ren.

Moscheevereine treten nun an, um Jugendliche, die auch aus ihrer Sicht gefihr-
det sind, Uber spezielle Angebote einzubinden. In manchen Bremer Stadtteilen fith-
ren die Verantwortlichen an, dass es einen Zusammenhang zwischen dem jugend-
spezifischen Angebot der Gemeinden und rickldufigen Zahlen krimineller Aktionen
mit tirkischer® Beteiligung gebe. Es wire eigens zu priifen, inwieweit diese Meinung
nicht echer eine Wunschvorstellung darstellt. Der Anteil Jugendlicher an den Besu-
chern einer Moschee geht jedenfalls mit der Qualitit des Angebots und der Durch-
lassigkeit der Vereinsstrukturen fiir Jugendliche und ihre spezifischen Bedirfnisse
einher. Die Struktur des deutschen Vereinsrechts beschert den Moscheevereinen
ganz neue Personalia und trdgt so zur Bildung einer v6llig neuen Schicht von Funk-
tionstrigern bei. Der jugendliche ,Sekretir® einer Moschee gab auf die Frage, ob sich
der Islam in der Fremde dndere, die Antwortt: ,,Der Islam dandert sich nicht, aber das Da-
nach-zu-leben dndert sich*. Dieses sich dndernde ,Danach-zu-leben® stellt einen Reflex
auf die verinderten sozialen Bedingungen der Migration dar. Diese Anpassung wird
generell als unausweichlich angesehen. Die Grundlagen des Islam bleiben in dieser
Vorstellung bestehen, nur wiirden sich neue Lebensweisen und Lebensstile entwi-
ckeln, wiirden neue Normen entstehen. Deshalb gelte es, die Anforderungen der
Gesellschaft, aber auch die eigenen Rechte und Pflichten kennen zu lernen; es sei ein
»groBer Wunsch®, mit der deutschen Gesellschaft zusammenzuleben. Viele Ge-
spriachspartner beweisen damit, dass sie begriffen haben, was dem westlichen Dis-
kurs iber den Islam oft abgeht: Dass eine Religion in unterschiedlichen geografi-
schen und kulturellen Kontexten anders ausgeprigt ist. Und sie zeigen gleichzeitig
eine Perspektive auf: Die Entstehung eines deutschen Islam. Das bedeutet auch, dass
ein ,geschlossenes Weltbild‘, das allzu leicht religiosen Organisationen hiesiger Mus-
lime zugesprochen wird, sich nicht in erster Linie an Priferenzen fiir bestimmte Ot-

25

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

ganisationen festmachen lisst, sondern dass eher Personen diese Weltbilder aus den
verschiedensten Griinden pflegen und unter Umstinden das Klima in einer Ge-
meinde so sehr prigen, dass die ganze Gemeinde sich diesem Weltbild unterordnet.
Dariiber finden in den Gemeinden teils heftige Auseinandersetzungen statt, die bis
hin zu Spaltungen reichen.2

Alle Moscheevereine und dariiber hinaus zum Teil auch die zugehérigen Dach-
verbinde? sind migrantenspezifische Organisationen, die tber ihren eigentlichen
Zweck (der Schaffung eines organisatorischen Rahmens fir religiése Praxis) hinaus
wichtige soziale und politische Funktionen wahrnehmen. Auch die Rolle der Ju-
gendlichen ist eine migrationsspezifische. Aufgrund ihrer vielfiltigen Erfahrungen
mit der Mehrheitsgesellschaft gelten sie innerhalb der ,tirkischen community® als ,Spe-
zialisten® fir das Leben innerhalb der Migration? und werden von den migran-
tenspezifischen Organisationen mit entsprechenden Aufgaben, die sich hiufig aus
dem deutschen Vereinsrecht herleiten, betraut. Bereits Anfang der 80-er Jahre griff
Elwert (1982) die zuweilen in Vergessenheit geratene und bis heute nicht unumstrit-
tene These der ,,Binnenintegration® auf. Zwei bis dahin nebeneinander stehenden
Integrationsmodellen, die Integration entweder quantitativ, nach der Menge der In-
teraktionen der Einwanderer mit den Autochtonen oder aber als einen Idealtypus
aus Assimilation, Akkulturation und Absorption beschrieben, stellte Elwert ein &zu/-
turfreies, sozialstrukturelles Konzept entgegen, das Integration als Teilhabe an den
gesellschaftlichen Giitern definiert (ebd. 720)2. Thre Schlissigkeit gewinnt Elwerts
These dadurch, dass sie, im Gegensatz zu anderen Modellen, erstmals auch die Inte-
ressen der (tirkischen) Einwanderer aufnimmt, die sich mehrheitlich ,,eigene Orga-
nisationen [wiinschten; HLF], in denen sich die Auslinder selbst um ihre Belange
kimmern sollen (ebd. 717). Gerade in solchen Organisationen sei es den Migranten
méglich, psychisch stabile, selbstbewusste Identititen als Migranten auszubilden, die
nicht zwangsliufig Opfer von drohender Isolation wiirden, die sich gegenseitig mit
dem notwendigen Alltagswissen ausstatteten und interne Kohision als Machtquelle
entdeckten (ebd. 721ff.).28 Die potenziellen Einschrinkungen, die Elwert selber fur
das Modell ,Binnenintegration® formulierte, sind im Verlauf von nahezu 20 Jahren
fiir den organisatorischen Hintergrund der hier Befragten in aller Regel nicht einge-
treten. Elwert hatte eingeschrinkt, dass weder das gesamtgesellschaftliche Gewalt-

24 Solche Prozesse zeigt auch Schiffauer (2000: 17-27).

25 Siehe dazu Seufert (1999: 287f; 321f.).

26 Vgl. Sen (1996: 268).

27  Elwert grenzt sich in dem betreffenden Aufsatz, wie er selber sagt, polemisch gegen die ,,schein-
progtessive®, hauptsichlich pidagogische Literatur ab, die seit der zweiten Hailfte der 1970er-
Jahre vor ,,Ghetto-Bildung* und einer ,,Brutstitte neuer sozialer Krankheitsherde® warnte (ebd.
717).

28 Als Ausgangspunkt einer Gegenthese zur Binnenintegrationsthese formulierte Esser (1980)
deutliche Zweifel am Nebeneinander von Offenheit einerseits und Koloniebildung andererseits;
Koloniebildung gehe mit verstirkter Etikettierung des Anderen einher und senke die Bereit-
schaft zur Kontaktaufnahme (vgl. Dichl/Urban 1999: 55).

26

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

monopol in Frage gestellt werden dirfe (,,Mafia-dhnliche Strukturen®), noch soziale
Isolate gebildet (die Isolation tirkischer Frauen in der BRD, die nicht eigentlich
kulturspezifisch sei) oder Mythen tiber die aufnehmende Gesellschaft verfestigt wer-
den durften, wie es laut Elwert in den Islamischen Kulturzentren oder bei den
,Grauen Wolfen‘ der Fall sei (vgl. ebd. 724-726).2

Tatsichlich ist in jiingerer Zeit von vielen Moscheegemeinden eine Offnung, die
grundsitzlich mit dem Eintritt in gesellschaftliche Diskurse verbunden ist, versucht
worden. Dabei fillt ins Auge, dass den Jugendlichen hiufig daran gelegen ist, nicht
,nur als Person, sondern gerade als Muslim respektiert zu werden. Die Forderung
von Respekt ist jedoch eine ausgesprochen modernel Es scheint, als wiirde der
Punkt, der als Grund fiir Benachteiligungen identifiziert wird, noch betont. Das er-
innert nicht von ungefihr an andere moderne Birgerrechtsbewegungen.

Nun ist meine Meinung nicht, dass man dieser Forderung alle Zweifel gegeniiber
den religiésen, sozialen und politischen Organisationen der Migranten ,opfern® sollte.
Im Gegenteil halte ich eine Auseinandersetzung fiir notwendig, um genau auszulo-
ten, wo tatsdchlich die Streitpunkte zwischen unterschiedlichen Vorstellungen liegen.
Allerdings muss diese Auseinandersetzung scheitern, wenn eine Seite von vornherein
in den Gestus des Verlierers gezwungen wird, weil die andere das moralische Recht
der Aufklirung auf ihrer Seite wihnt3! Wenn sich Jugendliche tiirkischer Herkunft
solchen Auseinandersetzungen stellen, tun sie das trotz wiederholter ,schlechter Er-
fahrungen‘! Insbesondere stellt sich die Frage, ob die Mitgliedschaft in den Mo-
scheegemeinden, und zwar hier im vereinsrechtlichen Sinn, die ja auch formale und
juristische Anforderungen stellt, im Sinne Elwerts Erwdgungen zur Bedeutung der
Binnenintegration eine Rolle spielt. Dabei geht es auch darum, zu prifen, ob die
gemeinsamen Aktivititen von erwachsenen und jugendlichen Migranten innerhalb
der Gemeinden angesichts der fortschreitenden Heterogenisierung einer Re-
Integration der Minderheit selber dienen. Dass die Stellung der tirkischen Jugendli-
chen, die in der Migrationssituation eine Mittlerfunktion zwischen Aufnahme- und
Herkunftsgesellschaft einnehmen, innerhalb der religiésen Institutionen eine beson-

29 Beide Organisationen werden in der vorliegenden Arbeit nicht untersucht. Einige wenige Be-
fragte stehen allerdings in (unterschiedlicher) Nihe zu den ,Grauen Wolfen’, andere haben sich
tber diese Organisation geduflert (s. dazu Kap. 4). Gegeniiber den Islamischen Kulturzentren
(VIKZ), die ebenfalls nicht Gegenstand der Untersuchung waren, lisst sich diese Kritik beute
nicht mehr ohne Weiteres aufrecht erhalten. So weisen Diehl/Urban (1999: 56) nach, dass sich
,»kein negativer Zusammenhang zwischen herkunftslandorientierter Partizipation und dem As-
similationsgrad finden (lieB). [...] Die Besucher religidser Veranstaltungen fiihlten sich etwas
mehr als Deutsche und sprechen etwas besser Deutsch als die Nichtbesucher®.

30 Vgl Taylor (1997); siche Anm. 15.

31 Das schlieBt die Erkenntnis ein, dass die ,,Diskussion dartiber, inwieweit der Ausbau einer reli-
giosen Infrastruktur der Integration zu- oder abtriglich ist, noch aussteht. Die Beantwortung
dieser Frage hingt letztlich davon ab, welche Form der Integration als wiinschenswert betrach-
tet wird. Diese Entscheidung ist primir eine politische und nur bedingt aus wissenschaftlichen
Uberlegungen ableitbar* (Diehl/Urban, 1999: 54).

27

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

dere ist, driuckt sich in ihrer Rolle in den Vereinsstrukturen aus. Welche Rolle sie
dagegen tatsichlich fir die Aufnahmegesellschaft haben (werden), lisst sich, gestiitzt
auf das bisher vorliegende Material, schwer vorhersagen. Denn die meisten Ansitze
beschrinken sich auf eine Sicht von auflen, die nicht die subjektive Perspektive der
Jugendlichen abbilden kann! Um eine Prognose tiber die weitere Entwicklung der
Lage der jugendlichen Muslime und ihr Verhiltnis zu Religion und religiésen Orga-
nisationen zu stellen, miisste man Uber quantitative Ansitze hinaus die personliche
Begegnung mit ihnen suchen. Die tatsidchliche Substanz, die Brisanz und schliellich
die Mechanismen der beschriebenen Verinderungen kénnen wohl nur in einem For-
schungsansatz aufgespirt werden, der sich im Blick auf seinen ,Gegenstand® eine
dialogische Struktur gibt.

2.1 Die Forschungslage — eine Auswahl

In bundesdeutschen sozialwissenschaftlichen Migrationsforschungen® wurde seit
den 1970er-Jahren zunichst allenfalls am Rande tber die Bedeutung von Religion
und Religiositit nachgedacht, dann aber ab Mitte der 80er-Jahre insbesondere mit
Blick auf das Alltagsleben tiirkischer Migranten und deren Kinder. So geriet, anders
als im Fall beispielsweise italienischer oder jugoslawischer Einwanderer, deren Reli-
gionszugehoérigkeit kaum je Beachtung fand, mit den tirkischen zunehmend die Re-
ligion des Islam in den Blick, wobei der Islam hiufig als Ausdruck eines kulturellen
Kontextes begriffen wurde und wird, der eine wiinschenswerte Integration behinde-
re, wenn nicht gar ausschliee. So weist Alacacioglu (1999: 7f.) darauf hin, dass ,,die
Darstellung der tirkischen Familie in der auslinderpidagogischen Literatur weitge-
hend auf einer westeuropiischen Sichtweise (basiert), welche die deutschen Wert-
und Normvorstellungen als idealisierten MaBstab“ nehme. ,,Die tiitkischen Familien
werden wegen ihrer Religion, Kultur, Werthaltungen und Tradition pauschal als
Problemfamilien oder als Hindernis far die Integration der tirkischen Kinder in die
deutsche Gesellschaft und in die deutsche Regelschule betrachtet. Die tirkischen
Jugendlichen gelten als ,Opfer® ihrer Herkunftskultur® (ebd. 7).3 Tirkische Kultur

32 Umfassende (bibliografische) Darstellungen der fritheren Forschungen finden sich bei: Weida-
cher/Lépez-Blasco (1982) oder Treibel (1988). Erst seit dem Beginn detr Fundamentalismuns-
Debatte erschien eine grofle Anzahl Veroffentlichungen, die sich speziell mit dem Islam be-
schiftigen. So z.B.: Mihgiyazgan (1986), Gerholm/Lithman (1990), Eickelman/Piscatoti (1990;
darin: Mandel, S. 153-171), Schiffauer (u.a. 1984, 1990, 1991, 2000); Spuler-Stegemann (1998),
Breuer (1998), Heine (1997). Die drei letztgenannten Autoren wenden sich mit dem Versuch an
ihre Leserschaft, einem breiterem Publikum den Islam der tiirkischen Einwanderer zu erklaren.

33 Als ,Leitbegriffe* einschligiger Untersuchungen identifiziert Alacagioglu mit Bezug auf die Ar-
beiten von Holtbriigge (1975), Berkenkopf (1984), Neumann (1980), Renner 1975), Schrader
(1975) und Akgin (1993) u.a. ,,Personlichkeits- und Identititsstorungen®, , Kulturschock®,
Kulturkonflikt®, (Eltern als) ,,Integrationshindernis etc. (ebd. 7). — Ahnlich wie Alacagioglu
interpretieren auch Nokel (1996, 1999), Karakasoglu-Aydin (1999), Klinkhammer (2000) und
Tietze (2001) den Stand der (frithen) Migrationsforschung und ihrer Aussagen in Bezug auf die

28

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

und insbesondere der Islam wiirden, so Alacagioglu, hiufig als Ursache von diag-
nostizierten ,,Personlichkeits- und Identititsstorungen erkannt. Die tirkische Kul-
tur und der Islam stiinden der hiesigen, ,fortschrittlichen® Kultur unvereinbar gegen-
tber (vgl. ebd. 7f.).3¢ Die so genannte Kulturkonfliktthese (vgl. Giordano 1988: 246)
wird seit Mitte der 80er-Jahre von einer kulturalistisch argumentierenden Sozialwis-
senschaft vertreten. Sie versucht das Verhalten insbesondere jugendlicher Migranten
zu erkliren, das als potenziell widerspriichlich und zerrissen zwischen eher traditio-
nalistischen familialen und modernen westlichen Lebensstilen verstanden wird. Die-
ser Sachverhalt sei deshalb so problematisch, weil die Jugendlichen unter den ge-
nannten Bedingungen keine gefestigte Identitit ausbauen kénnten, sondern stattdes-
sen unter Identititsdiffusionen litten. Diese Identititsdiffusionen miissen dann alle
moglichen sozialen Probleme erkliren, bis hin zu der — tatsichlich oder nur ver-
meintlich héheren — Kriminalitdtsrate unter jugendlichen Migranten (vgl. Tellenbach
1995; Kandil 1996; Heitmeyer et al. 1997).35 Tatsdchlich degradiert die Kulturkon-
flikttheorie die Migranten, Tirken zumal, zu passiven Opfern eines Konflikts, bei
dem sie stets Unterlegene sind; in diesem Sinne ist und wirkr die Kulturkonfliktthese
ethnozentrisch (vgl. Giordano 1988: 248).

Kandil (1996: 401ff.) sieht den Zweck der Kulturkonflikttheorie hauptsichlich
darin, eine (vermeintliche) Kulturdifferenz zwischen der Aufnahmegesellschaft und
den Zuwanderern zu konstatieren, die, sozialwissenschaftlich legitimiert, die Frem-
denfeindlichkeit der Aufnahmegesellschaft gleichzeitig begriindet, verstirkt und ka-
schiert. So lehnt er die ,,Kulturdifferenzhypothese ab, weil sie den Progesscharakter
der Kultur negiere und bestimmte Bevolkerungsteile, nimlich die tiirkischen Zu-
wanderer, von gesellschaftlichen Entwicklungen ausschlieBe. In Zusammenhang mit
globalen geopolitischen Entwicklungen sicht er die Kulturdifferenzhypothese in jiin-
gerer Zeit Wandlungstendenzen in Richtung auf Ideologiedifferens ausgesetzt, als deren

Bedeutung von Islam und Kultur fir das Leben tiirkischer Migranten und ihrer Familien in der
Bundesrepublik. Und sie weisen darauf hin, dass viele der Prophezeiungen hinsichtlich der
nachfolgenden Generationen tiitkisch-islamischer Einwanderer nicht eingetroffen sind (so Ka-
rakasoglu-Aydin 1999: 44).

34 Alacagioglu bezieht sich mit seinen Folgerungen insbesondere auf Schaumann (1988), Boos-
Niinning (1994), Thomi-Venske (1981). Boos-Nuning hatte mit Nicke schon 1982 darauf hin-
gewiesen, ,,dass Alltags- und Identititskonflikte nicht in dem MaBe als ,Kulturkonflikt® zu deu-
ten sind, wie es in der frithen Migrationsfoschung oftmals getan wurde (Klinkhammer 2000:
20£).

35 Speziell in der Frage der Kriminalitit jugendlicher Ttrken weist Tellenbach (1995: 229f) darauf
hin, dass zugunsten der Kulturkonflikttheotie wichtige soziale und psychologische Parameter
wie mangelnde Sprachkenntnisse, fehlende oder mindere Schulabschliisse, Jugendarbeitslosig-
keit, aber auch spezifische Sozialisationsbedingungen und Lebenssituationen jugendlicher
Migranten tiirkischer Herkunft (wann sind sie den Eltern nachgekommen, sind sie in der BRD
geboren, wurden sie, aufgrund von Erzichungs- und Entwicklungsproblemen zeitweise in die
Tirkei zuriickgeschickt, in welchen Sozialisationsstufen fanden diese Wechsel jeweils statt etc.)
nicht angemessen beachtet werden.

29

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Folge islamische Religionszugehorigkeit ,,offenbar immer stitker einen ,Ausgren-
zungsstatus® zu begriinden scheint® (ebd. 421).

Diesen Ausgrenzungsstatus meint wohl auch Schiffauer (1995: 14f), wenn er
von , kulturellem Rassismus® schreibt. Universalistische wie kulturalistische Theo-
rien, so Schiffauer, operierten gleichermallen mit einem reduktionistischen Kultur-
begriff, der ,Kultur als Substanz, als Wesen oder Struktur auffasse (Schiffauer
1997: 148). Von der zeitgendssischen Kulturanthropologie dagegen werde, jenseits
kulturalistischer #nd universalistischer Positionen, ,,Kultur immer hiufiger als ,Dis-
kursfeld® konzipiert, als eine Arena, in der Werte, Normen, Deutungsmuster von
kulturellen Akteuren stindig neu ,,verhandelt“ werden — ,verhandelt” in Anfih-
rungsstrichen, weil kulturelles Handeln zwar immer zeichenhaft, aber nicht immer
sprachlich ist: Kulturelle Rebellionen finden oft im Bereich der Moden, der Musik
oder bildenden Kiinste statt. Mit dieser Konzeption wird nun jeder Bestimmung von
Kultur als Substanz, als Wesen oder als Struktur eine Absage erteilt — statt dessen
wird sie primir als Prozess konzipiert™ (ebd. 14). Mangelnde wulturelle Kompetenzg, also
die Unfahigkeit, an diesem Prozess aktiv teilzuhaben, verringere die Chancen, eigene
Dentungen durchzusetzen (vgl. ebd. 14). Ubertragen auf die Situation der tiirkischen
Migranten, die in sich nach zahlreichen ethnischen und/oder religiosen Kriterien
unterschieden sind, zeigen Schiffauers Erkenntnisse, ,,dass von der ,tiirkischen Kul-
tur® in der Bundesrepublik nur in dem Sinne eines lebendigen und offenen Diskurs-
feldes gesprochen werden kann, in dem sich auf verschiedenen Ebenen auseinander-
gesetzt wird. [...] Was nach Anerkennung heischt und der Anerkennung bitter be-
darf, ist nicht die Anerkennung als Tirke (oder auch als Muslim), sondern die Aner-
kennung der besonderen Lage, als Tiirke in Dentschland zu leben. Es geht um die An-
erkennung der Prozesshaftigkeit, der Komplexitit und der Dynamik der Situation:
Es geht um die Tatsache, dass man in einer der tiirkischen Kulturen aufwichst, dort
eine bestimmte Kompetenz erwirbt und sich mit dieser Ausgangslage in einer Ge-
sellschaft bewegt, deren Diskurs sich auf zum Teil diametral entgegengesetzte Werte
bezieht™ (ebd. 15).

Tatsdchlich ist die gingige Interpretation der Alltagsprobleme tirkischer Ein-
wanderer als ein zwangsldufig mit dem Islam einhergehender Kulturkonflikt Folge
einer spezifischen Geschichte tradierter Konfrontationen, die, im Gegensatz zu
durchaus positiven Erfahrungen von kultureller Befruchtung, das Bild des jeweils
Anderen bestimmen: die wechselhafte Erfahrung von Unter- und Uberlegenheit
gehdrt zum kollektiven Bewusstsein christlicher und islamischer Gesellschaften.’
Deutlich wirkt sich hier ein wissenschaftlicher Mangel aus, der seine Ursache in der

36 Dazu gehort lingst nicht nur die Erfahrung der Kreuzzige oder etwa die ,Tiirken vor Wien',
sondern auch die Geschichte des Kolonialismus’, der wechselseitigen und nicht immer friedfer-
tigen Mission, das Etleben von technischer, wirtschaftlicher und ,kultureller* Unter- und Uber-
legenheit, das sich auf beiden Seiten nicht selten zu komplexen Feindbildern verdichtet hat (vgl.
u.a.: Busse 1991; Esposito 1992; Lueg 1993; Hoffmann 1997; Schiriazi 1993).

30

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

fehlenden Durchlissigkeit und Anschlussfihigkeit zwischen einer hiufig mehr ,phi-
lologisch® interessierten Islamwissenschaft’” und sozialwissenschaftlichen Ansitzen
hat, die sich in Ermangelung ecines tiefergehenden Verstindnisses des Islam hiufig
Einschitzungen hinsichtlich der Bedeutung der Religionszugehorigkeit zu eigen ma-
chen, die eher den Ausdruck einer vorhandenen Vorurteilsstruktur denn ein realisti-
sches Bild muslimischer Lebenswirklichkeit in der europiischen Diaspora darstellen.

Die Migrationsforschung erscheint in Teilen von religionskritischen wenn nicht
antireligiosen Einstellungen der sechziger und siebziger Jahre geprigt. Religion an
sich wurde nur selten untersucht. Dass sie nun zurtckkehre, wird hdufig und mit Er-
staunen festgestellt. Dabei haben Begegnungen zwischen Angehérigen der (christli-
chen) Aufnahmegesellschaft und (muslimischen) Einwanderern auch in der sikula-
ren Gesellschaft stets einen religiésen Aspekt. Wichtiges Augenmerk ist dabei auf die
Anteile dieser Aspekte an der jeweiligen Konstruktion des Fremden zu richten. Von
besonderem Interesse ist dabei die Rolle der Religion bei der Wahrnehmung von
Differenz.

Wie auch immer: Es besteht ein ziemlicher Mangel an empirischem Material G-
ber den ,,Islam im Westen“®, der krasser noch als Religion die Religiositit betrifft.
Auch deshalb konnte eine Untersuchung Heitmeyers et al. (1997) in jingerer Zeit
breitere Aufmerksamkeit erregen. Deren umfangreiches Datenmaterial erweitert
zwar den Kenntnisstand iber Lebenssituation, religiose und politische Orientierung
von jugendlichen tiirkischen Migranten, bleibt aber, abgeschen von Fehlern der Fra-
gestellung, die eine Wurzel in einer oberflichlichen islamkundlichen Reflexion des
Gegenstands haben, wegen der Grofe der Befragtengruppe, ihrer Auswahl, des
standardisierten Erhebungsbogens mit seinen naturgemil3 eingeschrinkten Ant-
wortmdglichkeiten angreifbar. Vor allem wegen ihrer Wirkungsgeschichte, nicht zu-
letzt bei hiesigen Muslimen, soll diese Studie im Folgenden einer eingehenden kriti-
schen Betrachtung unterzogen werden.# Daran anschlieBend werden die Arbeiten

37  So lautet denn auch eine Kritik von Heitmeyer/Miiller/Schréder (1997: 28), die aber insofern
tiber das Ziel hinausschieBt, als dass die Autoren ihrerseits offensichtlich keine Anregungen o-
der Korrekturen ihres Ansatzes aus den pauschal kritisierten Disziplinen bezichen wollten.

38  Vgl. Riesebrodt (2000: 9).

39 Leggewie (1993b: 271).

40  Deutlichen Widerspruch zu Heitmeyer et al. (1997) duBern auch: Dichl/Urbahn (1999): ,,Ange-
sichts der Diskrepanz zwischen den Einstellungen der Eliten religiser Vereinigungen und der
einfachen Mitglieder ist es besonders wichtig, Informationen tber letztere zu gewinnen. Den-
noch sind die von Heitmeyer, Miiller und Schréder in Umlauf gebrachten Zahlen zu hinterfra-
gen. Thre in den Medien vielfach erwihnte Studie, in der die These eines hohen religiés moti-
vierten Gewaltpotentials bei den in Deutschland lebenden tiirkischen Jugendlichen aufgestellt
wird, weist zum Beispiel einige methodische Probleme wie eine hohe Suggestivitit und Kom-
plexitit der Fragen auf. Dariiber hinaus sei die Reprisentativitit fragwiirdig, die Stichprobe
verzerrt. ,,Eine Quantifizierung des Phinomens ,religidsen Fundamentalismus unter tirkischen
Migranten® ist deshalb auch angesichts dieser Studie noch nicht méglich.” (ebd. 27). Der Islam
habe zwar bei Tirken groBere Bedeutung fiir die Lebenszufriedenheit als bei Deutschen das
Christentum. ,,Die Werte fiir die restlichen Nationalititen zeigen jedoch, dass es sich bei diesem

31

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sandts (1996), Alacacioglus (1999) und Tietzes (2001) vorgestellt. Sandts Veroffent-
lichung, ein Jahr »or der Heitmeyer-Studie erschienen, weist bereits in eine deutlich
andere Richtung als diese; Alacagioglu (1999: 8ff)) und Tietze (2001: 40ff.) bezichen
sich explizit und kritisch auf Heitmeyer. Und schlieBlich operieren auch neuere Ver-
offentlichungen zu Religiositit und Selbstbehauptung, Lebensstilen und Erziehungs-
vorstellungen junger muslimischer Frauen von Nokel (1996, 1999), Klinkhammer
(2000) und Karakasoglu-Aydin (1999), die im Widerspruch gegen Heitmeyer et al.
ebenfalls eine Gemeinsamkeit haben, mit einem Set von Fragestellungen, das dem
hier vertretenen Ansatz durchaus nahe kommt. Deshalb sollen auch diese Arbeiten
kurz dargestellt werden.

2.1.1 ,,Verlockender Fundamentalismus‘?

Absicht der Autorengruppe um Heitmeyer# ist nicht in erster Linie, die Diskriminie-
rung der rund 450.000 Jugendlichen tiirkischer Herkunft in Deutschland zu untersu-
chen, sondern deren Reaktionen darauf: Es geht um die Frage, wie Jugendliche ihr
Verhiltnis zur eigenen Minderheit und zur Mehrheitsgesellschaft bestimmen, ob sie
sich in so genannte ,eigenethnische® Gruppen zuriickzichen, namentlich in ,,national-
religiése® und ,,ethnisch-kulturelle” (ebd. 92) Organisationen und Institutionen oder,
und hier sehen die Autoren die Alternative, sich in einer Art und Weise integrieren,
die jede Unterscheidbarkeit von deutschen Jugendlichen quasi aufhebt.

Diskriminierung, Fremdenfeindlichkeit und Integrationsverweigerung durch die
Aufnahmegesellschaft, genauso aber ein unterstelltes restriktiv traditionales Klima in
den Familien tirkischer Migranten, gelten als Beschleuniger von Riickzugsprozessen,
in die ein Drittel der befragten Jugendlichen involviert sei. Diese Gruppe ist es, die
im Heitmeyerschen Sinne als gefdhrdet gilt, sich dem militanten islamischen Funda-
mentalismus und radikalen politischen Ideologien zuzuwenden.

Die Untersuchung beruht auf der Befragung von 1.221 jugendlichen Schilern
tirkischer Herkunft im Alter zwischen 15 und 21 Jahren, die alle in Nordrhein-
Westfalen wohnen und reprisentativ aus stidtisch und lindlich geprigten Wohnor-
ten kommen. Die Fragebégen wurden auf Deutsch vorgelegt, ihre Beantwortung
war, wenn auch im Schulunterricht durchgefthrt, freigestellt, und die Fragen, deren
Authentizitdt bereits im Vorfeld Anlass zu Zweifeln gab, waren aus vorab mit Mus-

zentralen Stellenwert der Religion nicht primér um ein ,islamtypisches’ Phinomen handelt: Fir
alle Zuwanderer hat Religion unabhingig von ihrer Konfessionszugehorigkeit einen héheren
Stellenwert als fiir die Deutschen® (ebd. 30). ,,Bei der isolierten Betrachtung der Turken zeigt
sich jedoch analog zur Wichtigkeit von Religion, dass sie den hochsten Anteil an regelmiBigen
Besuchern religiéser Veranstaltungen aufweisen. Dennoch besuchen insgesamt 60 % selten o-
der nie eine religiose Veranstaltung® (ebd. 31). Die Autorinnen weisen mit ihren Ergebnissen
,eklatante Divergenzen® zu Heitmeyers Ergebnissen nach: Insbesondere ,,zeigen sich [...] keine
Anzeichen fiir eine besonders starke Hinwendung zum Islam bei jiingeren und schlecht-
assimilierten Zuwanderern® (ebd. 32).
41  Heitmeyer/Miiller/Schréder (1997).

32

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

limen gefiihrten Einzelinterviews generiert worden.#? Hinsichtlich ihrer Ergebnisse
nehmen die Autoren einen eher defensiven Standpunkt ein: Es gebe, schreiben sie,
geniigend Anlisse, sehr sorgfiltic mit der untersuchten Problematik umzugehen.
Einer dieser Anlisse wird sein, dass die Studie insgesamt von viel Vorab-Kritik be-
gleitet wurde, und zwar sowohl von Betroffenen, also von Migranten oder migran-
tenspezifischen Organisationen, als auch von Wissenschaftlern.#* Weil die Studie in
einer publizistisch breit angelegten Kampagne bereits ab dem Frihjahr 19954 also
gut zwei Jahre vor ihrer Veroffentlichung, bekannt wurde, gab es entsprechend Ge-
legenheit, durchsickernde Ergebnisse zu kritisieren.

Wenn sich die Autoren mit dem Islam vertraut gemacht hitten, jenseits der ste-
reotypen Vorurteile, die auch die gesellschaftlichen Feindbilder reproduzieren, hitte
die Kritik schmilern kénnen! Islam, das zeigt ein Blick auf die Literaturliste, kommt
(fast) nur in Zusammenhang mit Fundamentalismus bezichungsweise fundamenta-
listischen Bestrebungen in den Blick, und die deuten die Autoren, darin blindlings
Meyer (1989) folgend, als ,,Ablehnung der Moderne® (ebd. 128). Es findet offen-
sichtlich keine religionssoziologische und/oder -historische Analyse statt; sie wird
sogar verworfen, weil den Autoren zufolge islamwissenschaftliche und religionsphi-
losophische Ansitze sich dadurch auszeichneten, dass sie auf sozialwissenschaftliche
Analysen der komplexen Ursachen von demokratie- und menschenfeindlichen Tenden-
zen in entsprechenden Bevolkerungsteilen der Migrantengruppe verzichteten (ebd.
28f)! Zugunsten einer fir notwendig erachteten ,,Operationalisierung® (ebd. 30)
wird auf differenzierte Betrachtung verzichtet. Funktion, Charakter und Inhalt der
sooft als positive Alternative zu organisiert praktizierter Religion angefithrten ,indivi-
duellen Religiositit® bleiben so unklar. Die Frage, ob grundsitzlich Religion mit Re-
gression gleichgesetzt, religise ,Betitigung* also immer nur als Rickzug verstanden
wird, bleibt ungestellt. Um der Redlichkeit willen, die der Behandlung eines in der
Tat sensiblen Themas angemessen gewesen wire, hitten sich die Autoren auch die-
ser Frage stellen mussen.

Der Abschnitt iber den islamischen Fundamentalismus ist einer der zitatreichs-
ten der Studie. Das deutet darauf hin, dass die Autoren dieses Phinomen nur ek-
klektizistisch reflektiert haben. Dabei ist ihnen offensichtlich entgangen, dass die

42 Vgl. ebd. 45f.

43 Vgl. Hoffmann (1997). Gleichlautend neu veréffentlicht in: Hannemann/Meiet-Hiising (2000:
63-81). Der Aufsatz geht zurlick auf einen Vortrag, der im Oktober 1996 in Bielefeld gehalten
wurde.

44 Am 28. April 1995 beschrieb der Koélner Hauptschullehrer R. Hocker, der fir das authentische
Kolorit in den Heitmeyerschen Interviews zustindig war (vgl. Heitmeyer et al. 201ff), zum
ersten Mal in der Siiddeutschen Zeitung, dass er beobachten musste, ,,wie lebenslustige Mad-
chen immer stiller wurden und plétzlich das Kopftuch trugen (Kliver 1995: 3). Im Laufe der
Zeit und im Fortschreiten der Kampagne wurde aus dez Midchen schlielich eznes, es erhielt den
Namen Mera/ und durfte noch hiufiger in diversen Presseveréffentlichungen und schlieBllich in
Hockers Aufsatz ,, Tirkische Jugendliche im ideologischen Zugriff* auftreten und wurde stiller
und stiller (Hocker 1996: 426-449).

33

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Arbeiten, deren Definitionen sie sich anschlieBen (vgl. ebd. 27ff.), je andere histori-
sche Situationen in verschiedenen Teilen der Welt — und mit einander widerspre-
chenden Ergebnissen — untersuchen: Jedenfalls kaum die der tiirkischen Muslime im
Deutschland des ausgehenden zwanzigsten Jahrhunderts.#s Hier aber wird der Ein-
fluss der tiirkischen Refah-Partei auf das hiesige Geschehen unbelegt behauptet, e-
benso eine organisatorische Verflechtung von religids-politischen und rechts-
nationalistischen Gruppen wie Mi/li Goriis und den ,Grauen Wélfen®, obwohl gerade
die sich hinsichtlich ihrer politischen Ziele #nd ihres Islamverstindnisses deutlich
unterscheiden, ja sogar Konkurrenten sind. Dariiber hinaus wird eine zzbaltliche Nihe
von islamischen Organisationen und terroristischen Gruppen konstatiert, die tber
bloB3e Sympathie weit hinausgeht: Sie liefere terroristisch aktiven Gruppen die Legi-
timation und béte ihnen ein Unterstiitzungspotenzial (vgl. ebd. 29). Heitmeyer
spricht, um das Gefahrenpotenzial des ,,kommunizierenden Zusammenhangs® von
islamischem Fundamentalismus und terroristischen Gruppen zu verdeutlichen, von
,»schwirenden Konflikten® (ebd. 29)4 Ist denn eine ,,Durchsetzung der Prinzipien und
Ausbreitung der Machtsphire® (ebd. 28) des politischen Islam durch die turkischen
Migranten in der deutschen Mehrheitsgesellschaft tberhaupt denkbar?4? Der tatsdch-

45  U.a. Tibi (1992, 1993), Meyer (1989), Riesebrodt (1990), Kepel (1991).

46 Pfeifer et al. (Hg.) (1995), Etymologisches Worterbuch des Deutschen. Unter dem Eintrag
,schwiren® findet sich unter anderem: esern, schwellen, schmergen; zugehorig: Geschwiir, schwierig,
vergleichbar mit Waunde, 1V erwundung, Schware fir eiternde Benle, Geschwiir. Man erkennt das Inven-
tar des Feindbilds, wie es Hoffmann (1997: 16) erldutert.

47  Dass auch die tiirkische Innenpolitik wie jede andere nicht statisch verlduft, sondern in hohem
Mafe dynamisch, dass die damalige Refah-Partei wie jede andere Partei in taktischen Mandvern
des politischen Alltagsgeschifts auch Kompromisse mit den Koalitionspartnern vereinbaren
musste, wenn sie das Heft des politischen Handelns nicht aus der Hand geben wollte, blendet
die Studie aus. Welche Dynamik der tirkischen Innenpolitik eigen ist und wie viel Bewegung
tatsichlich stattfindet, zeigen dpa-Meldungen von Anfang Mirz bis Mitte Juni 1997, die ein-
drucksvoll belegen, dass auch unter einer Regierung, der ,Fundamentalisten® angehorten, die
Politik von zaktischem Kalkiil bestimmt blieb: Am Ende dieser kleinen Serie, die einen Zeitraum
umfasst, in dem stindig mit einem Militdrputsch zu rechnen war, legt der Ministerprisident Er-
bakan, von Angehérigen des Sicherheitsrats begleitet, schlieBlich am Grab Atatirks einen
Kranz nieder! Der Sicherheitsrat, im wesentlichen aus Militirs zusammengesetzt, gilt vielen
westlichen Beobachtern neuerdings als der Hort der Demokratie. Den Putsch, den auch von
Bremer Dichern schon die Spatzen pfiffen, haben Herr Erbakan und Frau Ciller wohl verhin-
dert, indem sie baldige Neuwahlen in Aussicht gestellt haben. Nach diesen Wahlen hatte die
Refah-Partei ihre Regierungsbeteiligung eingebiif3t. Eine tatsichlich wichtige Frage fiir die Orga-
nisationsstrukturen der tirkischen Muslime wire, wie sich die Regierungsbeteiligung der Refab-
Partei in der Tirkei auf die staatlichen Institutionen zur ,Verwaltung® der Religion in einem
nach tlirkischem Verstindnis sikularen Staat ausgewirkt hat. Stattdessen ist pauschal die Rede
von ,,hartleibigen Kadern® (Heitmeyer et al. 1997: 30) und ,,religios-politischen Eliten* (ebd.
31), die die Massen instrumentalisierten, als ob sie nicht selber ein Teil des gemeinsamen Erfah-
rungshorizontes ,Migration‘ wiren. So zeigt zum Beispiel Seufert (1999: 322), wie sich DITIB
und Milli Goriig insofern unterscheiden, als dass zwar beide Organisationen je Zentrale und Peri-
pherie unterhalten, in denen jeweils unterschiedliche Diskurse gefithrt werden, dass sich aber die
Milli Gériig-Peripherie im Gegensatz zu derjenigen der DITIB in Europa befindet und daher e-
her in der Lage ist, die Migrationserfahrungen abzubilden, wihrend der Islam der Religionsbe-

34

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

liche Einfluss islamistischer Gruppen auf die Grundfesten der deutschen Gesell-
schaft wird maf3los und irrational Giberschitzt. Auch hier liegt eine Entsprechung zu
Hoffmanns Analyseschema von Feindbildern, demzufolge ,,dem Feind Uberlegen—
heit und aggressive Absichten unterstellt (werden)” (Hoffmann 1997: 19).

Als positive Alternative wird ,persinliche Religiositat, d.h. der Glaunbe des Einzelnen in
der muslimischen Gemeinschaft, dargestellt (ebd. 32). Unklar bleibt, wie diese Form von
Religiositit gelebt werden soll, denn der allzu hiufige Besuch von ,eigenethnischen
Orten, zu denen Moscheen gerechnet werden, weist die Jugendlichen schon als ge-
fihrdet aus, zwar nicht zwangsliufig und in jedem Fall (vgl. ebd. 88), aber doch in
dem Sinne, dass sie dort mit ,,islamszentrierten Uberlegenheitsanspriichen’ (ebd. 32) infiziert
werden konnen, die religiés motivierter Gewaltbereitschaft unmittelbar vorausgehen.
Der Kontakt mit solchen eigenethnischen Einrichtungen berge die Gefahr, dass
wachsende Teile der Migranten sich vom ,,politischen System der Mehrheitsgesell-
schaft” (ebd. 36) abwendeten. Problematisch ist diese Einschitzung insofern, als sie
sich nahtlos in die ,,methodische Anlage® der Studie einfiigt (vgl. ebd. 46f), in der
solche Begriffe wie ,islamzentrierte Uberlegenheitsanspriiche, als Untersuchungs-
kategorie dienen. Was diese Termini tatsichlich bedeuten und woher sie abgeleitet
sind, verschweigen die Autoren. Es verstirkt sich der Eindruck, dass sich hier er-
kenntnisleitende Voraussetzungen zu einem Wahrnehmungsraster verdichten, das
soziale Realititen nicht angemessen abbilden kann.

Die angeblichen Gefdhrdungen wirden begiinstigt durch rigide familidre Kon-
stellationen, die sich von deutschen insofern unterschieden, als dass die Jugendlichen
im Gegensatz zu ihren deutschen Altersgenossen #icht die Méglichkeit des Aushan-
delns von Konflikten hitten (vgl. ebd. 67). Trotz dieses Hinweises heil3t es an ande-
rer Stelle, dass von turkischen Midchen, die unter besonderem Druck familidrer
Kontrolle stinden, ,,extreme Verbotssituationen nicht hingenommen werden und
sie stindig versuchen, ihre Situation neu auszuhandeln® (ebd. 77). Diese Widersprii-
che ergeben sich zwangslidufig, wenn zu Anfang eines Kapitels den tiirkischen Fami-
lien insgesamt eine ,,uniforme® (ebd. 68) Struktur unterstellt wird, und es unwesent-
lich spiter heil3t, ,,dass die familiale Lebenswelt von tiirkischen Jugendlichen sehr
heterogen ist* (ebd. 72). Hier wird der oben konstruierte Unterschied zwischen tir-
kischen und deutschen Familien flugs relativiert, ohne dass daraus fiir die Analyse
Folgen erwiichsen: Denn abgesehen von dem Teil der Jugendlichen, der ,,das Leben
in Deutschland vermutlich bereits in besonderer Weise fiir sich als Normalitit verin-
nerlicht hat* (ebd. 92), orientierten sich tiirkische Jugendliche insgesamt eher an

hérde seine Mitglieder in erster Linie auf den tiirkischen Nationalstaat und die tiirkische Kultur
verpflichtet.

48 Das Analyseschema der Studie (vgl. ebd. 42ff.) verzeichnet in vertikaler Anordnung: personli-
che Religiositit, Einbindung in die Gemeinschaft, gesellschaftliche Rolle in der demokratischen
Gesellschaft, islamzentrierte Uberlegenheitsanspriiche, religiés fundierte Gewaltbereitschaft,
Organisationen. Die drei letztgenannten Kategorien gelten als die gefihtlichen; ihren individu-
ellen und sozialen Ursachen will die Studie auf den Grund gehen.

35

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

»alten Werten®, als da, von Heitmeyer et al. definiert, sind: ,,Leistungsbereitschaft®,
,»Otdentlichkeit/Flei}, ,,Achtung vor den Eltern® und ,,Gehorsam* (ebd. 97£.). Das
kann an den traditionellen Familienstrukturen liegen, aber ebenso ausdriicken, dass
Jugendliche tiirkischer Herkunft den Leistungsgedanken der Aufnahmegesellschaft
aufnehmen und in dem Bemiihen, die eigene Integration zu forcieren, tbersteigern,
dass sie gleichsam versuchen, die besseren Deutschen zu sein. Das sieht zwar auch
Heitmeyer (vgl. ebd. 98), und doch leitet er die Priferenz der ,,alten Werte® allein aus
den ,tirkischen® Familienstrukturen ab. Dass Jugendliche die Verbote ihrer Eltern
und damit auch die moralischen Instanzen der community dennoch heimlich hinterge-
hen, heil3t nicht, dass diese das nicht wiissten. Im Gegenteil: Eltern wie Gemeinden
richten ihren Kindern, jedenfalls den Jungen, noch Schonriume ein, in denen genau
das méglich ist: sich iber Konventionen hinwegzusetzen. Man sieht, auch in den
Moscheen, solche Bereiche geradezu als notwendig fir einen gelungenen Exziehungspro-
zess an.* Tatsichlich bietet nicht nur die deutsche Gesellschaft den Jugendlichen
Freirdume, auch die ,traditionelle® Struktur halt solche vor. Damit sind nicht nur die
speziellen Angebote gemeint, die den Jugendlichen von den Moscheen gemacht
werden. Wenigstens fiir die minnlichen Jugendlichen gibt es eine Statuspassage, in
der vom eigentlichen Kodex abweichendes Verhalten nicht nur geduldet, sondern
fast gefordert wird. Der tiirkische Begriff delikanis steht fiir diesen Freiraum.0

Die Autoren vertreten die Ansicht, in tiirkischen Familien seien Konflikte tiber-
proportional vorhanden. Ferner wird behauptet, dass Jugendliche, die den wenigsten
Widerspruch zu den von ihren Eltern vertretenen ,,alten Werten® duflerten, diejeni-
gen seien, die zu den im Rahmen der Studie als am meisten Gefihrdeten zihlten
(vgl. ebd. 151). Nur sollte man doch annehmen, gerade sie hitten die wenigsten
Konflikte mit ihren Familien, weil das Widerspruchspotenzial am geringsten sei.
Auch hier besteht ein Widerspruch, der sich so wenig auflést, wie die Aussage, dass
jugendliche Gymnasiasten tiirkischer Herkunft resistenter gegen fundamentalistische
Instrumentalisierungen zu sein scheinen, obwohl sie die kulturelle ,,Zerrissenheit®,
die unten ein Motiv fir fundamentalistische Orientierungen darstellt, stirker spiirten
(vgl. ebd. 128 und 155). An anderer Stelle, in den der Studie vorangestellten Szenen

49 Vgl. ebd. 74 und ecinen Auszug aus dem Gesprich mit Vertretern der Gropelinger Fatih-
Moschee vom 17. Juli 1995 (zit. n. Frese 1997: 34). Dort duBert einer der Teilnehmer, dass zwi-
schen Eltern und deren jugendlichen Kindern potenziell Jkalter Krieg* herrsche, der jederzeit zu
einem ,heillen’ werden koénne, wenn es nicht Raume gebe, in denen die Jugendlichen z. B. rau-
chen konnten, ohne gleichzeitig eine Respektsverweigerung gegentiber solchen Personen zu be-
gehen, denen gegeniiber sie im Normalfall zur Ehrerbietung gehalten sind.

50 Der tirkische Begriff delikantr, zasammengesetzt aus deli (wahnsinnig, verriickt) und &anls (blu-
tig) steht gleichermallen fiir ,junger Mann‘ und etwa ,Hei3sporn‘; beide Begriffe stehen fiir ein
JheiB3blittiges® Temperament, das jungen Minnern zugeschrieben wird, wenn man es nicht sogar
von ihnen erwartet. Diese HeiB3bliitigkeit bezieht sich sowohl auf die ihren Raum fordernde und
doch unterdriickte Sexualitit als auch auf das Konfliktgemenge, das sich ergibt, wenn der bei-
nahe erwachsene Sohn eben doch seinem familidren Status entsprechend zu Respekt verpflich-
tet 1st.

36

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

(vgl. ebd. 18), werden die Abiturienten als ,,das offene Gesicht des Islam* denun-
ziert, und zwar in einem hochst polemischen Aufsatz, der leicht verindert urspriing-
lich in der Wochenzeitung DIE ZEIT ver6ffentlicht wurde.5!

Der groBite Teil der den Jugendlichen vorgelegten Fragen war durch blofles An-
kreuzen zu beantworten. In der Regel bestanden fiinf bzw. sechs Alternativen.2 Nun
fallt ins Auge, dass sich bei allen Fragekomplexen, die deutlich als ,ideologisch® bzw.
,politisch® zu erkennen sind — also vor allem diejenigen, denen ich ein prijudizieren-
des Wahrnehmungsmuster unterstelle —, grof3e Teile der Jugendlichen entschieden,
keine Angaben zu machen. Sie haben vermutlich durchschaut, dass die zentralen
Erkenntnisse der Studie — islamzentrierter Uberlegenheitsanspruch, religiis fundierte Gewaltbe-
reitschaft, Interessenvertretung durch nationalistische und islamisch-fundamentalistische Organisati-
onen bei nahezu einem Drittel der befragten Jugendlichen — priskriptiv feststanden,
weil die einzelnen Fragestellungen vorab so konstruiert wurden, dass sie die vermu-
teten Sachverhalte nur bestitigen konnten. Die Jugendlichen haben sich bei allen
entsprechenden Fragekomplexen offensichtlich gewehrt oder wenigstens ihr Unbe-
hagen ausgedrickt, indem sie zu Giberraschend groen Teilen jeweils die Rubrik kei-
ne Angabe‘ markierten.? Hier liegt ein deutlicher Hinweis vor, dass die Fragen insge-
samt die zu Befragenden verfehlen. In all diesen Fragen schwingt eben die Proble-
matik mit, die auch Hoffmann im Visier hat, wenn er darauf hinweist, dass genau
solche Fragen, die ,,deutlich auf das zielen, was den Deutschen am Islam besonders
befremdlich erscheint®, im Grunde nurmehr die Feindbilder illustrieren. Die Ju-
gendlichen wiirden dadurch erst zu provokativen Antworten verleitet (Hoffmann
1997: 28). Die Moglichkeit, keine Angaben zu machen, stellt, ebenso wie das An-
kreuzen ,extremer’ Positionen, ein Ausweichen vor der Zuspitzung dar, die in der
Fragestellung vorgegeben ist.5* Unter anderem an diesem Punkt sind Zweifel an der
Aussagekraft der Studie deutlich markiert.5s Heitmeyer verkennt mit seinen Koauto-
ren, dass das religiése Leben der Migranten lingst enttraditionalisert’ ist! Wer ent-

51 Frank/Kruse/Willeke (1996: 11-13).

52 Zum Beispiel: stimmt genau — stimmt — stimmt nicht — stimmt gar nicht — keine Angabe; trifft
vollig zu — trifft zu — trifft nicht zu — trifft gar nicht zu — k.A. usw. (vgl. 245ff.).

53 Vgl. dazu Heitmeyer et al. (1997) die Seiten 108, 122f, 129, 169, 173, 177, 181.

54 Alacagioglu (1999: 10) weist zusitzlich darauf hin, dass die Formulierung etlicher Fragen die
Jugendlichen #irkischer Herkunft nicht als in dieser Gesellschaft lebende anspreche. Dadurch erst wiir-
den die ,,Probleme ethnisiert®, und die Jugendlichen zu entsprechenden Antworten vetleitet.

55  Laut einer Studie im Auftrag der Auslinderbeauftragten des Betliner Senats (1997) geben 60 %
von 1000 tiirkischen Jugendlichen in Berlin ein ,,cher distanziertes Verhaltnis zur Religion an®.
Bemerkenswert sei die Tatsache, dass sowohl der Anteil detjenigen, die ein vollig distanziertes
Verhiltnis zur Religion, als auch derjenigen, die ein sehr enges Verhiltnis angeben, im Vergleich
zu frihren Untersuchungen (1985; 1989) deutlich gesunken sei. 83,3 % der 1997 Befragten ge-
ben an, dass ,,das friedliche Zusammenleben auf Toleranz gegeniiber Andersgliubigen® basiere.
Nur 8,7 % der befragten Jugendlichen behauptetem einen muslimischen Uberlegenheitsan-
spruch, wie er von Heitmeyer et al. Unterstellt wird (Auslinderbeauftragte 1997, 3£.).

56  Enttraditionalisierung steht im engen Zusammenhang mit dem Weberschen Begriff Lebensfiih-
rung®. Siche dazu S. 195f.

37

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

wirft denn tatsichlich ,,das Gegenmodell einer traditionalen Kultur gegen die ,,Et-
rungenschaften der Moderne® (ebd. 168)? Antimoderne Positionens” und religios
fundierte Gewaltbereitschaft werden als zusammengehdrend dargestellt. Jugendliche
merkten kritisch an, dass man in den modernen Gesellschaften ,,eher mit sich selbst
beschiftigt sei (ebd. 169). Meiner Meinung nach steht dahinter weniger eine morali-
sche Verurteilung westlicher Individualitit, als vielmehr ein Ausdruck des Versuchs
einer Neubewertung des eigenen Selbst, wie ihn Mihgiyazgan (1994: 201ff) und
Schiffauer (1990: 149f.) zwar dhnlich beschreiben, aber unterschiedlich bewerten.
Stattdessen wird gegen den organisierten Islam argumentiert. Die Muslime wer-
den damit um einen wichtigen Schritt zur gesellschaftlichen Partizipation gebracht:
Unorganisiert ricken nicht nur Korperschaftsrechte in weite Fernel® Allein diese
Rechte gewihrleisten aber auf Dauer eine Gleichstellung mit den anderen Konfessi-
onen. Wer die Muslime auf ausschlieBlich ,individuelle Religiositit® festlegen will,
beraubt er sie nicht nur wichtiger gesellschaftlicher Entfaltungsmdglichkeiten, zu
denen auch die Etablierung funktiondrsmiBiger Positionen auf lokaler und tiberregi-
onaler Ebene gehért, sondern auch der positiven Kraft, die religiose Vorstellungen
fir ein Kollektiv haben kénnen.
Es zeigt sich, dass ein allein auf quantitative empirische Daten ausgerichteter sozial-
wissenschaftlicher Ansatz, dessen Islambild zudem aus einander zum Teil widerspre-

57 Hier eine Auswahl: ,,Ablehnung westlicher Lebensstile, Kritik liberaler Demokratiepraxis,
Ausmafe individueller Freiheiten, Befirwortung unaufgeklirter Positionen wie eine ,Auge-um-
Auge‘-Moral, Ablehnung einer Koedukation, Befiirwortung eines islamischen Ubetlegenheits-
anspruchs® (ebd. 168).

58 Mihgiyazgan hatte gegen Schiffauer einen eigenen Ansatz entwickelt: Sowohl Schiffauer als
auch Mihgtyazgan stellen eine Verdnderung der Identitits-Konzepte fest, allerdings mit je ande-
ren Akzenten. Schiffauer (1991a, 1991b) konstatiert, dass sich unter den Migranten urbane und
moderne Bewusstseinsstrukturen bildeten. Er belegt seine These mit zwei Beobachtungen, der
Individualisierung der religidsen Praxis und der Ergiehung des Selbst. Schiffauers Absicht ist, die Wich-
tigkeit des Migrationsprozesses fiir die Entwicklung der Religiositit darzustellen. Migration
sieht er hierbei als einen Prozess der Urbanisierung. Deren Folgen sind also auch in der Turkei
festzustellen, nur: unter den verschirften Bedingungen der Migration zeigten sich dieselben
Folgen akzentuierter (vgl. Schiffauer 1990: 156). Weil man von anderen Begriffen des Selbst
und des Individuums ausgehen miisse, widerspricht Mih¢tyazgan diesen Einschitzungen, und
sieht ihre These der Hochislamisierung bestitigt. Das ,,moderne Selbst des Westens habe
christliche Wurzeln und sei darum nicht auf Muslime Ubertragbar: ,,im Alltag der Muslime gibt
es keine institutionalisierte Selbstbeobachtung und Selbstthematisierung™ (1994: 203). Ohne
diese Aspekte konne man aber nicht vom modernen Selbst sprechen. Schiffauer sehe die Brii-
chigkeit seiner Thesen, insofern er konstatiere, dass in Konfliktsituationen diese Bewusstseins-
strukturen zu ,,bauetlichen® regressieren, weil ,,der Bruch zwischen Bauern und Migranten
nicht nur zwischen den Individuen verliuft, sondern in ihnen selbst®. Mihg¢tyazgan sagt dage-
gen, diese Regression und mit ihr pathogene Strukturen seien nur dann feststellbar, wenn man
die hiesigen Selbst- und Weltverhiltnisse als absolute Mafstibe setze. ,,Die ,Bewusstseins-
strukturen® der muslimischen Migranten ergeben sich nicht aus dem Dortf, sie sind kulturspezi-
fisch und religiés bedingt” (ebd. 204). Weiterfilhrend fiir den hier vertretenen Ansatz ist, dass
es Klinkhammer (2000: 73ff) gelingt, beide Positionenen nicht als einander ausschlieende
Modelle, sondern als ,,zwei Wege des Umgangs mit der Situation in der Fremde” zu begteifen.

59  Sieche Anm. 13.

38

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

chenden Quellen gespeist ist, die dennoch — willkiirlich — als einander erginzend
dargestellt werden, untauglich ist, ein realistisches Abbild der religiésen Orientierun-
gen tlrkischer Jugendlicher in Deutschland zu reproduzieren. Man kann mittels sol-
cher Untersuchungen bestenfalls feststellen, dass es bestimmte Phinomene g, die
allerdings je fiir sich indifferent erscheinen, nicht aber welche deren Ursachen sind
und wie sich aus ihnen progesshaft Verinderungen ergeben. Erst recht sind ihre Folgen
nicht zu prognostizieren, weder auf die Dauer noch hinsichtlich ihres Ausmales.
Dazu miisste wenigstens der Versuch unternommen werden, Religion, Tradition und
Kultur zu differenzieren. Dann kénnte moglich sein, was den Autoren offensichtlich
nicht gelungen ist, z. B. Uber das Verhiltnis der Geschlechter im Islam, in verschie-
denen tirkischen Bevélkerungsgruppen und unter den tirkischen Einwanderern in
Deutschland zutreffende Aussagen zu treffen. Hier werden die Leser stattdessen mit
widerspriichlichen Einschitzungen tber die Lage der Frauen und Midchen in fami-
lidren und religiésen Zusammenhingen konfrontiert, die, weil sie westliche Lebens-
stile verabsolutieren, nicht in den Blick bekommen, dass das zunehmende Engage-
ment von Midchen und Frauen in gemeindlichen Zusammenhingen (Moscheebesu-
che, Frauengruppen, Sport- und Sprachkurse, aber auch: Sommerinternate) im Ver-
gleich zu traditionellen Verhaltensmoglichkeiten von Frauen und Midchen ein eman-
zipatorischer Akt sein &ann.

2.1.2 ,,Relygiositit muslimisch orientierter Jugendlicher”

Eine weitere Arbeit (Sandt 19906) setzt zwar auf qualitative Verfahren der Sozialfor-
schung, ist aber aufgrund ihres Ziels, der schulischen Religionspidagogik neue Impulse
zu geben, ebenfalls auf Schilerinnen und Schiiler als Zielgruppe ausgerichtet. Neben
muslimischen werden auch atheistische, christliche und spiritualistische Orientierun-
gen abgefragt. In der Migrationsforschung, so Sandt, ,,(wird) Religiositit von ju-
gendlichen Immigranten [...] nur als Randphinomen behandelt. Vorweisbare Ergeb-
nisse in Hinsicht auf die eigenstdndige Erfassung der Religiositit von muslimischen
Jugendlichen liegen nicht vor (ebd. 44). Weiterhin weist Sandt darauf hin, dass hin-
sichtlich muslimischer Religiositit ein ,,Forschungsdesiderat® (ebd. 42) bestehe.

Die Religiositit muslimischer Schiilerinnen und Schiler stellt also nur einen
Teilbereich innerhalb der Gesamtstudie dar. So waren von insgesamt 80 befragten
Schiilerinnen und Schilern 22 muslimischen Glaubens. Letztere wurde in vier
Gruppeninterviews befragt (ebd. 64). Sandt stellt fest, dass sich muslimisch verste-
hende Jugendliche oftmals geger westlich-moderne Erscheinungen der Religion zu-
wendeten und zwar in einem ,,Prozess der Verinderung und Wiederaneignung tra-
ditionell gedachter Religiositdt™. Dabei bestinden grundsitzlich zwei Optionen: Ein

60  Vgl. dazu Nékel (1996, 1999), Gole (1997), Klinkhammer (2000), aber auch Bilgin (2000) und
die Seiten 177-192.

39

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Teil entscheide sich fiir eine orthodoxe Variante des Islam und sehe sich darin in
einem ausdriicklichen Widerspruch zu ,,Modernisierungstendenzen®; ein ,,anderer
Teil der muslimisch orientierten Jugendlichen nehme demgegeniiber eine relative
Trennung von religiéser Praxis und westlich-moderner Orientierung vor. Sie be-
wegten sich in zwei Kulturen, indem fiir sie die muslimischen Glaubensvorstellun-
gen im familidren Bereich lebensweltliche Relevanz haben, wihrend in der Schule
und der Freizeitgestaltung die westlich-moderne Jugendkultur bestimmend ist* (ebd.
259). Beiden Gruppen sei jedoch der Glaube an Gott gemeinsam. Sie teilen eine
Gottesvorstellung, die in einer ,,Gott zugeschriebenen uneingeschrinkten Erkennt-
nis- und Handlungsfahigkeit (besteht)®, der die begrenzten Méglichkeiten des Men-
schen gegeniiber stehen (ebd. 196ff.). Die Unterschiede treten in der lebensweltli-
chen Verankerung bzw. in der religiésen Praxis hervor. Wihrend diejenigen, die der
von Sandt als orthodox charakterisierten Variante des Islam zuneigen, einen absolu-
ten Pflichtcharakter der Gebote konstatieren, legen die anderen ,,vermeintlich religi-
Ose Pflichten als kulturelle Praktiken aus und insistieren darauf, dass die Griinde
solcher Praktiken in spezifischen, historisch gewachsenen Lebenssituationen® und
nicht in den ,,von Gott aufgestellten Geboten® liegen (ebd. 212f). Die Moschee
schlieBlich ist nach Sandts Ergebnissen der Ort, an dem die ,,Verwicklung des Indi-
viduums in die widerspriichliche Lebenswelt |...] abgelegt werden soll”, um im Zu-
stand der Reinheit, frei von alltdglichen Ablenkungen, ausschlieBlich auf ,,das Religi-
6se zugefiihrt zu werden. Diese Einschitzung unterhalten die Befragten offenbar
gemeinsam: Besucher wie Nicht-Besucher von Moscheegemeinden beurteilen das
Aufsuchen der Moschee und die Verrichtung der Gebete dort Gibereinstimmend im
oben beschriebenen Sinn (ebd. 222). Das Besondere der religidsen Erfabrung in der Moschee
steht in engem Zusammenhang mit der nur dort zu erlebenden Gemeinschaft der
Gldubigen. Sandt folgend hat diese ,,Vergemeinschaftung® zwei Aspekte: sie bezieht
sich auf Gemeinde als Ort der ,sozialen Bestitigung und Verfestigung des Glau-
bens“ und sie ,,unterstiitzt [...] die Bildung einer spezifischen Immigrantenkultur®
(ebd. 223). Ein groBer Teil der von Sandt befragten Jugendlichen besucht allerdings
niemals eine Moscheegemeinde. Sie unterschieden sich von denen, ,,deren Alltags-
praxis weitgehend von ihrem Glauben bestimmt ist™, durch eine ,,pivatisierte, indivi-
dualisierte und subjektive Austibung der rituellen Gebote® (ebd. 225). Ort ihrer reli-
gitsen Praxis sind die ,,eigenen vier Winde“ und der familidre Zusammenhang. Da-
durch entstehen Raum und Méglichkeit fiir eine entritualisierte und individualisierte
Praxis: weder die Zeiten noch die vorgegebenen Formen und Inhalte des namaz wet-
den von diesen Jugendlichen eingehalten. Statt dessen werden hidufiger freie Gebete
gesprochen. Solchen Jugendlichen ist die inmeriche Uberseinstimmung mit den zent-
ralen Prinzipien des Islam allemal wichtiger als eine ,,formalisierte rituelle Praxis®,
die in ihren Augen oftmals eben eine danferliche, woméglich vorgetauschte sei, die etwa
den Zwingen der Eltern nachgebe, aber letztlich nicht authentisch sei (ebd. 2206).

40

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

Aber auch fiir die andere Gruppe, fiir die Jugendlichen, ,,die sich heute in ein streng-
gldubiges Verhiltnis zu ihrer Religion setzen®, macht Sandt, wenngleich unter ande-
ren Vorzeichen, individualisierende Tendenzen aus. Zur Auseinandersetzung mit
einer sikularisierten Umgebung gezwungen, unternihmen strengglinbige Jugendliche
als Reaktion auf diese Herausforderungen ,,Reflexions- und Interpretationsprozesse
und Rickziige aus der ,,sikularisierten Welt“. (ebd. 240). Ihre Perspektive, so Sandt,
gerate ,stirker in einen Kontrast zu der individuellen Freiheit und den damit ver-
bundenen Selbstgestaltungsanspriichen der Individuen (vgl. ebd. 250). Die anderen
Jugendlichen aber, die nach seinen Kategorien eine eher freie entritualisierte religiGse
Praxis pflegen, sicht er als in zwei Kulturen Lebende. Man kénnte also, auch wenn
Sandt das in dieser Schirfe untetldsst, schlieBen, dass die Gruppe der ,Strengglaubi-
gen’ eher Opfer von Individualisierung und Sikularisierung sind, wahrend die anderen
zu ithren Protagonisten zahlen.

2.1.3 ,,Muslimische Jugendliche in tiirkisch-islamischen Gemeinden

Unter anderem auf die Ergebnisse von sowohl Heitmeyer et al. als auch Sandt be-
zieht sich eine Studie Alacacioglus (1999), die im Untersuchungszeitraum der votlie-
genden Arbeit verdffentlicht wurde, und sich wie diese ebenfalls tirkisch-islami-
schen Jugendlichen zuwendet.5! Hier wird allerdings, bei einer vergleichbaren Gréfe
des Samples, auf quantitative Methoden gesetzt. So werden insbesondere bezogen
auf die Mitglieder verschiedener Dachverbinde Daten ermittelt, die Rickschliisse
auf Ausrichtung und Einfluss der Dachverbidnde erlauben, ob sie jeweils mehr oder
weniger Gewicht auf religiése Bildung der Jugendlichen legten, (radikalen, nationa-
listischen) politischen Einfluss austibten, Integration oder Segregation anstrebten.

61  Alacacioglu (1999). Deutlich zu spiiren ist das Ziel Heitmeyer et al. (1997) zu widerlegen. Das
ergibt sich wohl nicht zuletzt aus dem Foérderinteresse des Islamrats, der Drittmittelgeber des
Projekts war. Kritisiert wird die einseitige Interpretation der empirischen Heitmeyerschen Er-
gebnisse. So werde das politische Interesse der betreffenden Jugendlichen an nationalistischen
und/oder islamistischen tirkischen Organisationen und Parteien nicht mit dem ebenfalls fest-
gestellten Interesse an hiesigen Parteien gekreuzt und ausgeblendet, dass als Grund fur die
Hinwendung zu islamischen Gemeinden und Vereinen nicht in erster Linie politisch, sondern
sich vorwiegend Freizeitbediirfnissen und religiosem Interesse verdanke (vgl. Alacagioglu 1999:
10). Probleme wiirden ,,ethnisiert (ebd. 10), die gesetzten mdglichen Antworten verzichteten
von vornherein auf solche Vorgaben, ,,die eine gewaltablehnende Gesinnung widerspiegeln®
(ebd. 10). ,,Es bleibt festzuhalten, dass die Autoren, unabhingig von den genannten methodi-
schen Unzulinglichkeiten der Datenerhebung, im Verlauf der Dateninterpretation die isla-
misch-fundamentalistische Orientierung der tirkischen Jugendlichen tiberbetonen und andere
angesichts der Daten durchaus mdgliche Interpretationen der Daten weitgehend ignorieren.
Implizit wird die Vorstellung einer Hoherwertigkeit der westlichen Industriegesellschaft gegen-
tber einer islamischen Gesellschaft deutlich. Auffillig ist auch die Tatsache, dass die Studie eine
strikte Trennung zwischen der islamischen Kultur und der modernen westlichen Gesellschaft
vornimmt, sodass es keine Schnittmenge zu geben scheint und es folglich kaum vorstellbar ist,
dass ein muslimischer Jugendlicher in die moderne westliche Gesellschaft integriert werden
kénnte (ebd. 12).

41

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Als Ergebnis wird festgehalten, dass die Gemeinden fiir die Jugendlichen Unterstiit-
zung bei der ,,Identititsfindung béten; sie wiirden nicht in erster Linie aus religio-
sen, sondern ,,wegen der sozialen, kulturellen und sportlichen Angebote® als ,,Alter-
native zu 6ffentlichen Freizeitangeboten® genutzt (ebd. 79). Die Jugendlichen seien
ihren Elternhdusern und Familien eng verbunden und beschrieben die Familienver-
hiltnisse iberwiegend positiv. Die Religiositit der Eltern spiele eine groB3e Rolle und
werde hiufig von den Kindern tibernommen, sie entwickelten ,,aber auch eine ver-
mutlich durch die sikulare, westliche und moderne Gesellschaft beeinflusste tole-
rante Einstellung gegeniiber anderen Kulturen, Religionen und Lebenseinstellungen®
(ebd. 79). Grundsitzlich stinden Gemeindebesucher positiver zu Deutschland bzw.
den Deutschen als Nicht-Gemeindebesucher, sie beurteilten die Haltung der Deut-
schen auch als weniger ablehnend als diese. Ihrer Meinung nach férdere ,,(der Islam)
Demokratie und Integration® (ebd. 80). ,,Eine Mitgliedschaft in gewalttitigen, fun-
damentalistischen oder nationalistischen Organisationen wird von den meisten ab-
gelehnt® (ebd. 80). Die Mehrzahl begreife Deutschland als Heimat; kritisch wiirden
fehlende ,menschliche Werte, Rassismus und Auslinderfeindlichkeit angemerkt
(ebd. 81). Religionszugehérigkeit wird als wesentlicher Identitdtsbestandteil empfun-
den. Gleichzeitig beschrieben die Befragten kaum diskriminierende Erfahrungen
aufgrund der Religionszugehorigkeit (ebd. 81). Die jeweils groBten Unterschiede in
religiéser Bildungs?, politischer Haltung und Verhiltnis zur Aufnahmegesellschaft
bestehen laut Alacagioglu zwischen ADUTDF- und IGMG-Anhingern. Insbeson-
dere die Feststellungen zur IGMG scheinen jedoch nicht véllig frei von einem Er-
kenntnisinteresse des Islamrats, dessen prominentes Mitglied diese Organisation ist:
So heil3t es abschlieBend, dass trotz einiger Details, die auch auf diese Organisation
ein kritisches Licht wiirfen, ,,die in der Offentlichkeit vorherrschenden Vorurteile
gegen Milli Giris als einer islamisch-fundamentalistischen Organisation [...] hier
nicht bestitigt werden (kénnen)“ (ebd. 82). Trotzdem ist festzuhalten, dass die Er-
kenntnisse Alacagioglus in weiten Teilen Ubereinstimmungen mit denen der vorlie-
genden Untersuchung aufweisen.

62 In der Studie Alacagioglus erscheint ,religiése Bildung® nicht als eine von den Befragten vorge-
gebene Kategorie. Statt dessen wird sie hier von auflen an die Befragten herangetragen. Der
Autor fiihlt gewissermalen den Befragten bildungsmiBig auf den Zahn. Das deutet auf ein im
Vergleich zur vorliegenden Untersuchung abweichendes Erkenntnisinteresse hin.

42

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

2.1.4 ,Islamische ldentititen

Erst unmittelbar nachdem die vorliegende Arbeit als Dissertation eingereicht wurde,
erschien eine Monografie, die ,,Formen muslimsicher Religiositit junger Minner® in
Deutschland und Frankreich® einander vergleichend gegentiberstellt.¢ Eine wichtige
These Tietzes lautet, dass sich die Selbstverstindnisse muslimischer Migranten in
Frankreich und Deutschland auch deshalb unterschieden, weil in beiden Landern
abweichende Traditionen das Verhiltnis von Staat und Gesellschaft zur Religion
prigten. Dem laizistischen Frankreich und der fdderalistischen Bundesrepublik
Deutschland entsprichen je eigene Organisationsformen von (islamischer) Religion,
die nicht ohne Einfluss auf das Selbstverstindnis der Muslime bleiben kénnten.
Wihrend der Islam in Deutschland mit der ,Integrationsproblematik® tirkischer
Einwanderer identifiziert werde und deshalb stets eine ,,exterritoriale Komponente®
habe (vgl. Tietze 2001: 13), stiinden in Frankreich ,,gemil dem laizistischen Prinzip
[...] urbane und 6konomische Kriterien im Vordergrund® (ebd. 15). Die deutsche
Variante, in der Muslime als Auslinder Deutschen gegeniiber sozial und politisch
nachgeordnet sind, unterscheide sich deutlich von der franzésischen. Tirkische
Muslime in Deutschland kénnten sich, auch wenn sie als Auslinder stigmatisiert
seien, potenziell ,,als Muslim auf die gleiche Stufe mit dem Christen® stellen (ebd.
14); fir junge muslimische Migranten in Frankreich stelle der Islam eine M&glichkeit
dar, tatsichlich etrlittene soziale und 6konomische Nachteile zu artikulieren und an-
zuprangern. Damit gerieten sie zwangsldufig in einen brisanten Konflikt: ,,In einer
Gesellschaftsordnung wie der franzésischen, die theoretisch auf dem Ausschluss
jeglicher partikularer kultureller und religiéser Elemente aus dem sozialen Leben
beruht und nur den einzelnen Birger als politisches Subjekt anerkennt, muss die
Ideologisierung muslimischer Religiositit zu Konflikten fithren (ebd. 16).

In der Moderne, so Tietze (ebd. 7f.), sei der Islam zu einem Subjektivierungs-
faktor geworden. Dadurch wiirden ,,theologische Inhalte zwangsliufig subjektiv ver-
dndert oder neu hierarchisiert™. Muslimische Religiositit folge keinem einheitlichem

63 Leider thematisiert Tietze an keiner Stelle, ob sich aus der geschlechtlichen Differenz zwischen
Interviewerin und Befragten Probleme im Forschungsverlauf ergeben haben. Dass, wie Tietze
(2001: 276) schreibt, zumindest einige der Befragten ihr mit ,,Misstrauen oder Aggressivitit™
begegneten, lieBe daraus vielleicht zu erkliren. — Die Entscheidung kann nicht unumstritten
sein, aber fiir mich scheint es unumginglich, der partiellen Segregation der Geschlechter in islami-
schen Kontexten zu folgen, insofern ich ausschlieBllich minnliche Jugendliche befrage. Fur die
neueren Studien Uber muslimische Frauen und Midchen (tiutkischer Herkunft) scheint dieses
Vorgehen ohnehin Voraussetzung zu sein: So verspricht sich Klinkhammer (2000: 18) von der
,»Gleichgeschlechtlichkeit™ von Forscherin und Befragten eher eine ,,kommunikative Offnung“
und weist zugleich darauf hin, dass ihre Vorstudien, deren ,Gegenstand® auch minnliche Ange-
hérige der zweiten Generation waren, wegen der Geschlechterdifferenz nur wenig fruchtbar
waren.

64 Tietze (2001), Islamische Identititen. Formen muslimischer Religiositit junger Minner in
Deutschland und Frankreich. Wegen ihrer unbestreitbaren Relevanz fir die vorliegende Verof-
fentlichung wurde diese Studie hier zusitzlich aufgenommen.

43

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Konzept, sondern sei, als ein ,;moderner Subjektivierungsmodus®, ,,ein moglicher
Ausdruck von vielen fiir die Ambivalenz der postindustiellen Gesellschaften. Die
Selbstkonstruktion eines jungen Muslimen in Deutschland oder Frankreich beruht
auf Widerspriichen, die durch den Subjektivierungsprozess aufgehoben werden (ebd.
242). Die religiése Tradition zerfalle in verschiedene Dimensionen, die von einzel-
nen Muslimen unterschiedlich betont werden (ebd. 8f.). Vier solcher ,Dimensionen’
macht Tietze als analytische Kategorien aus. Entweder wiirden die kulturellen, die
ideologischen, die ethischen oder die utopischen Aspektets als Merkmal islamischer
Religiositit in den Vordergrund gestellt (vgl. ebd. 9f.; 85-164). Tatsdchlich, so Tietze,
seien die Ubergiinge zwischen diesen Formen flieBend (ebd. 227f), und auch die
Unterschiede der deutschen bzw. franzosischen Gesellschaftssysteme fihrten nicht
grundsitzlich zu ,,gesellschaftspezifischen Zirkulationsformen®. Allein ,,unterschied-
liche Akzentuierungen und Tendenzen® seien zu beobachten (ebd. 234). So sei der
Schritt von der Kulturalisierung zu Ideologisierung des Islam in Frankreich seltener
als in Deutschland, weil er — in Frankreich — dazu fithren konne, ,,dass der Glaubige
aus dem offentlichen Raum ausgeschlossen” werde, wihrend er — in Deutschland —
Muslimen erst die Moglichkeit biete, ,,als ,Andere® im 6ffentlichen Raum agieren
konnen, die den ,Gleichen® gleichgestellt sind (ebd. 228). Ahnlich gelagert seien
auch die Probleme, die Muslime in Frankreich erwarteten, wenn sie zwischen den
Formen ,Ethisierung’ und ,Utopisierung® des Islam changierten: in Frankreich, so
Tietze (ebd. 231), befinde sich jede ,Utopisierung® an der Grenze der Legitimitit. Im
Verlauf spielt die Autorin dann weitere mégliche Ubergangsformen zischen den ge-
nanten Dimensionen durch, die allerdings seltener seien. Das Ergebnis bietet kaum
mehr als ein relativistisches anything goes: den muslimischen Migranten in beiden Lin-
dern bote sich gleichermalBen eine Abkehr von der Religion wie die Zirkulation zwi-
schen den beschriebenen Formen der Religiositit (ebd. 235). Das Analyseschema
Tietzes hat hier in der Tat einen Abstraktionsgrad erreicht, der sich in Beliebigkeit zu
verlieren droht und dem zugleich die Befragten aus dem Blick zu geraten scheinen.é
Da verwundert es nicht, dass sie in dem entscheidenden Kapitel tiber ,,Zirkulation
der religisen Formen im 6ffentlichen Raum Deutschlands und Frankreichs® (ebd.
227-235) abschlieSend schreibt: ,,Der Begriff des Zirkulierens sagt es: Ein Kreis hat
kein Ende* (ebd. 235).

2.1.5 Religiositit, 1ebensstil und alltagsweltliche Strategien muslimischer Franen in Dentschland

Zum Ausgang des 20. Jahrhunderts ist eine ganze Reihe von Arbeiten unterschiedli-
cher wissenschaftlicher Disziplinen erschienen, in denen sich Wissenschaftlerinnen mit
frauenspezifischen, religisen und soziokulturellen Erscheinungen in islamischen

65 Die beiden ersten Formen stehen mit der tbergeordneten Kategorie belonging, die letzten mit
der Kategorie believing in Beziechung (vgl. Tietze 2001: 85ff.).
66  Siehe dazu S. 76ff.

44

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

oder westlichen Lindern mit relevanten muslimische Minderheiten beschiftigen.¢”
Zwei Anthologien, ,,Feminismus, Islam, Nation. Frauenbewegungen im Maghreb, in
Zentralasien und in der Turkei” (Schéning-Kalender et al. 1997) und ,,Der neue Is-
lam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne — Fallstudien
als Afrika, Asien und Europa (Klein-Hessling et al. 1999), seien hier als Beispiele
Linder Ubergreifender Projekte genannt. Aber auch die Lebenssituation, die Lebens-
stile und -strategien muslimischer Frauen in Deutschland waren Gegenstand einiger
Untersuchungen, die sich wiederum oftmals als Gegenpositionen zu der den 6ffent-
lichen Diskurs dominierenden Arbeit von Heitmeyer et al. (1997) verstehen.

Ich mé6chte mich hier auf drei Autorinnen beschrinken, deren Befragtengrup-
pen — vom Geschlecht und von teilweise geringeren religiés-institutionellen Bindun-
gen abgesehen — deutliche Analogien zu den hier befragten méinnlichen Jugendlichen
und jungen Erwachsenen aufweisen: es handelt sich ebenfalls um Angehoérige der
zweiten und dritten Einwanderergeneration, sie sind (in der Regel) tiirkischer Her-
kunft, Kinder der so genannten Gastarbeiter, iiberdurchschnittlich gebildet und mo-
tiviert in Bezug auf gesellschaftlichen Aufstieg; sie Uben scharfe Kritik am ,traditio-
nellen® Islam und der mangelnden Bildung ihrer Eltern (vgl. Nokel 1999: 126). Sie
betrachten, so sie es denn — oftmals gegen den Willen der Eltern — tragen, das
Kopftuch als Mittel zur Erlangung eigenstindiger Identitit gegen die ethnisierende
Zuordnung als Auslinderinnen durch die Aufnahmegesellschaft, die die Anerken-
nung als Individuum verhindert (vgl. Nokel 1999: 128). Sie entwickeln einen alfernati-
ven Lebensstil mit ,,Komponenten einer methodisch-rationalen Lebensfithrung” die
im Gegensatz zur ,traditionellen® Kultur der Elterngeneration begriindbar ist und so
diskursfihig in der Mehrheitsgesellschaft wird (ebd. 129). Ein ,,neuer islamische Ha-
bitus“ (ebd. 133) erweitert die Selbstbestimmungsrechte der Frauen und bietet Mog-
lichkeiten zur Umwordnung von (geschlechtsgenerierten) Machtbeziehungen (ebd. 135).
Durch Bezug auf einen skripturalen Islam wird die traditionelle Hierarchie zugleich
bestitigt und demontiert: Lebenserfahrung dient schlieBlich zur Legitimation des
eigenen Handelns (ebd. 135f.).

Klinkhammer (2000) untersucht ebenfalls Muslimas der zweiten Generation:
siecben Frauen von denen vier ein Kopftuch tragen®. Auch ihre Probandinnen sind
tberdurchschnittlich hoch gebildet und — in ihrer Selbsteinschitzung — sprachlich so
versiert, dass sie sich selber der Interviewsituation aussetzen (kénnen), ohne
zwangsliufig Missverstindnisse und damit mégliche Nachteile fiir die eigene Gruppe
zu (re-)produzieren. Einem hermeneutischen Ansatz entsprechend versteht Klink-

67 Die Literaturlisten von Biehl/Kabak (1999) oder Breuer (1998) geben einen ersten Uberblick.
Hinzuweisen ist auch auf die zahlreichen Verdffentlichungen Mernissis (u.a. 1987, 1992, 1993,
1996), die den westlichen Blick auf ,die islamische Frau® konterkarieren.

68 Insgesamt fiihrte Klinkhammer 19 Interviews. Die Auswahl sollte ein méglichst groles Spekt-
rum von Einstellungen abdecken und zugleich Kopftuch tragende und das ablehnende Frauen
beriicksichtigen, die wiederum jeweils in Moscheevereine eingebunden bzw. nicht eingebunden
sein sollten (vgl. ebd. 115ff.).

45

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

hammer ,,gelebten Islam immer als ,gedeuteten® Islam* und wihlt deshalb ,,cine em-
pirisch-qualitative Erhebungsmethode [...], mit der die Deutungen und Sinnzusam-
menhinge durch die Befragten zu Wort kommen® sollen (ebd. 17). Wie in der vor-
liegenden Arbeit wird auch von Klinkhammer nach Lebensfiihrung gefragt. Dabei for-
dert die Erkenntnis, dass Max Webers Perspektive eine eurozentrische sei, zu priifen,
,wie die Befragten Immanenz (Alltagspraxis) und Transzendenz (Religiositit) auf der
Ebene der Handlungsorientierung aufeinander beziehen (ebd. 17£.).

Im Anschluss beschreibt Klinkhammer anhand von Einzelfalldarstellungen ver-
schiedene Formen von als ,Islamisierung® bezeichneten Prozessen. Islamisierung
kann so als ,,emanzipatorischer Akt“, als ,affirmative Aneignung der Tradition aus
Uberzeugung“, als ,,Einsicht in die Rechtleitung Allahs* als ,,Antwort auf die Suche
nach dem Sinn des Lebens®, als ,,Erkenntnis von Sinntranszendenz®, als ,,familidre
Alltags- und Festordnung™ oder als ,kulturelle Selbstfindung™ verstanden werden
(ebd. 122-244). Die hier aufgezihlten Formen werden dann einem bestimmten Ras-
ter entsprechend jeweils weiter aufgeschliisselt. Ob die Fallbeispiele, die hinter den
Interviewausziigen stehenden realen Personen, diese Raster hergeben, soll hier dahin
gestellt bleiben. Als Ergebnis wird von Klinkhammer (ebd. 283ff.) festgehalten, dass
sich ,,die religitse Lage der zweiten Generation tiirkischer Musliminnen in Deutsch-
land als eine zunehmend heterogene® darstellt. Die Gemeinden dienen nicht linger,
wie noch fur die erste Generation, als ,,Ort zur Bewahrung des tiirkisch-islamischen
Lebensalltags in Deutschland®, sondern haben ,,kaum noch einen Bezug zu dieser
Form religi6s-ethnischer Tradition. Die befragten Frauen — Klinkhammer stellt dies
quasi als ein Geschlechtsspezifikum heraus — ,richten [...] ihre Aktivititen auf die
Institutionalisierung einer neuen, unterweisenden und reflektierenden Vermittlung
islamischer Inhalte und damit auf die Forderung einer Intellektualisierung islami-
scher Religiositit insgesamt™ (ebd. 283). Die sieben zuvor dargestellten Einzelfille
werden in der Zusammenfassung der Ergebnisse drei ,,Ausprigungen® zugeordnet:
Jeweils zwei Interviewpartnerinnen zeigten eine fraditionalisierende islamische oder eine
exklusivistische islamische Lebensfithrung. Wihrend erstere Zugehorigkeit stirker durch
Hineingeboren-Sein als durch Entscheidung definierten, eigenen sich die zweiten
den Islam durch eine ,,die Person als ganze prigende Entscheidung an (ebd. 286f.).
In der ersten Gruppe bleibt, trotz deutlich auszumachender Bildungstendenzen, die
Tradition wichtige Definitionsmacht. Das Verhiltnis zu den Eltern wird genauso wie
das Geschlechterverhiltnis nicht generell in Frage gestellt; das Verhiltnis zur Auf-
nahmegesellschaft wird von diesen Frauen dementsprechend als fremd und kulturell
abweichend beschrieben (ebd. 2806). Fir die Frauen der zweiten Gruppe ,,gehort die
Abwehr von negativen Erfahrungen von Diskriminierung in der Aufnahmegesell-
schaft zur Selbstbehauptung als Muslimin®. Tirkentum und Islam stehen in weniger
enger Verbindung und geschlechtliche Emanzipation, so Klinkhammer, sei beinahe
das wichtigste Thema dieser Frauen (vgl. ebd. 287). Eine dritte Gruppe zeige eine
,universalisierende islamische Lebensfithrung. Deren Hinwendung zum Islam folge

46

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

universalistischen Motiven, zu denen weniger eine rituelle Praxis gehére als die
Thematisierung ihres Selbst. Islamische Lebensfiihrung zeige sich hier cher als eine
,»religidse Suche nach universeller Wahrheit®, die zugleich nicht allein den Muslimen
oder dem Islam vorbehalten sei, sondern potentiell allen Religionen offen stehe (vgl.
ebd. 288).

Soziografisch weiter spezifiziert ist die von Nokel und Klinkhammer beschrie-
bene Gruppe bei Karakasoglu-Aydin (1999): hier handelt es sich um eine ,,empiri-
sche Untersuchung zu Orientierungen bei tiirkischen Lehramts- und Pidagogik-
Studentinnen in Deutschland®. Die Befragtengruppe ist hier nicht zuerst nach Be-
kenntnis, Mitgliedschaft oder Zugehdrigkeit strukturiert, sondern die Auswahl griin-
det sich, neben dem gegebenen Berufs-/Ausbildungsaspekt, auf islamisch gepriigte Fa-
milienkontexte (ebd. 441) als individuellen Hintergrund.

Auf allgemeine Vergleiche von sowohl Relgiositit als auch Ergiehungsvorstellungen
in tirkischen Familien in der Tirkei und in Deutschland (ebd. 13-105) folgt unter
anderem eine an Geertz (1991) angelehnte Beschreibung der ,,Entwicklung von is-
lamischer Religiositit in der Moderne™ (ebd. 115ff.), die Verdnderungen von einem
ritualistischem Islam mit synkretistischen Elementen zu skripturalistischen Vorstel-
lungen eines klassischen, reinen Islam, der sich gegen ,,das Eindringen des Westens®
wehre und zugleich leichter ideologisch zu besetzen sei (ebd. 120£.).

Anhand ihres empirischen Materials bildet Karakasoglu-Aydin (183-228) vier
teilweise zusitzlich nach Sunnitinnen und Alevitinnen differenzierten Typologien,
die die Probandinnen als ,Atheistinnen’, ,Spiritualistinnen’, ,Laizistinnen® sowie
,pragmatische’ und ,idealistische Ritualistinnen® beschreiben. Fir diese Gruppen
werden dann jeweils familidre und religiése Erziechungsvorstellungen und die Selbst-
verstindnisse als angehende professionelle Pidagoginnen untersucht (239-411). Alle
Befragten teilten ein sikulares Grundverstindnis, dass Religiositit als private Ange-
legenheit von Einzelnen begreife (ebd. 442), und auch das Tragen des Kopftuchs sei
nicht zwangsldufig mit dem Wunsch gleichzusetzen, ,,der persénlichen Religiositit in
allen Bereichen des Lebens Geltung zu verschaffen® (ebd.). Pluralismus, Demokratie
und individuelle Freiheit werden als grundlegende Idee der Moderne auch von sol-
chen unter den Befragten akzeptiert, die sich explizit ,fromme’, ,strenggliubige’
Muslime begreifen. Tatsichlich ,,(kann) Religiositit eine Ressource der zweiten
Migrant/-innengeneration sein, die sie aktiv und lebendig in ihren Eingliederungs-
prozess mit einbringen wollen® (ebd.). Wichtig fiir die hier verfolgten Fragestellun-
gen ist Karakasoglu-Aydins Erkenntnis, dass ,,religiose Orientierungen von Men-
schen aus islamisch geprigten Familienkontexten nicht auf die etwa in einem Kopf-
tuch ,sichtbare® Religiositit begrenzt (sind), sondern sich [...] in vielen Facetten (be-
wegen), zu denen auch islamisch iberformte atheistische und spiritualistische For-
men gehdren™ (ebd. 441). Fur die familidren Erzichungsvorstellungen folgt daraus,
dass auch bei manchen atheistisch orientierten Probandinnen religiése Erzichung als
,»religiose Pflicht™ betrachtet wird (ebd. 443). Was dariiber hinaus ,6ffentliche® Er-

47

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

ziehung und Bildung angeht, wissen die Befragten aus eigenem Erleben wie aus ihrer
beruflichen Ausbildung, dass mit ihrem ,,Migrationshintergrund eine problematische
Wahrnehmung ihrer Person® (ebd. 443) verbunden ist, der eine bestimmte Diskurs-
form entspricht: die mehrheitsgesellschaftliche Forderung nach gesellschaftlichem
Austausch wird sehr wohl als ein Machtverhiltnis begriffen, in dem die eine Seite
bestimmt, was ausgetauscht werden soll (ebd. 445).

2.2 Theoretische Perspektive:

Gemeindebindung als Feld sozialer Differenzierung

Eine grundlegende These dieser Arbeit lautet, dass alle sozialen Mechanismen, wie
sie durch die Interviews Eingang in diese Studie gefunden haben, als Ausdruck von
Individualisierungsprozessen verstanden werden kénnen. Auch noch dann, wenn
AuBerungen der befragten Jugendlichen sich explizit gegen die individualisierte Mo-
derne richten, missen solche Stellungnahmen als Reasionen auf diesen Prozess gese-
hen werden: ,,Nicht alle sozialen Gruppen (sind) gleichermafBen individualisiert. Die
Frage nach der Milieuspezifik von Individualisierungsprozessen ist also durchaus
relevant. Allerdings wire unter diesen Voraussetzungen anzunehmen, dass sich An-
gehorige aller Milieus — auf je spezifische Art und Weise — mit diesen Prozessen aus-
einanderzusetzen haben, gleichgiiltig ob dies in Form der Ubernahme einer individu-
alistischen Ideologie, in Gestalt von Retraditionalsierung, in der Erfahrung von A-
nomie oder auf andere Weise geschieht. Wenn also Individualisierung ein institutio-
nell verankerter Prozess und ein kulturell dominantes Zurechnungsmuster ist, so
misste man folgern, durfte es kaum Milieus geben, die davon véllig unberiihrt blei-
ben, wenn auch die Ausdrucks- und Bewiltigungsformen und das AusmaB, in dem
Individualisierungsprozesse zum Tragen kommen, villig verschieden sein kénnen.“s
Wie sehr sich muslimische Jugendliche tiitkischer Herkunft in ihren Selbstbildern
auf die Mehrheitsgesellschaft bezichen, wie diese Bilder in einem differenzierten
Prozess aus Abgrenzung und Identifikation entstehen, wird die Prisentation der
Ergebnisse in Kapitel 4 zeigen. Die im Folgenden vorgestellten soziologischen und
sozialphilosophischen Modelle bilden zusammen mit den auf die Disziplin zuge-
spitzten Aktualisierungen das Fundament, von dem aus die spezifischen Fragestel-
lungen, die jeweilige Herangehensweise und nicht zuletzt der Deutungsrahmen ent-
wickelt wurden.

69  Wohlrab-Sahr (1997: 32).

48

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE
2.2.1 Georg Simmel: Individuation

Simmel folgend ist die Entwicklung von Begtiffen, Vorstellungen, Ideen dann als
Jfortgeschritten zu bezeichnen, wenn sie sich von einer ersten zufilligen, naturgegebenen
Verkniipfung 16st, hin zu einer durch Denken und Zuordnen erweiterten.” Die zu-
fillige, naturgegebene Verknipfung — der Zusammenhang, wie er durch Familie und
Sippe, Stamm und schlielich Nation erzeugt wird — verliert an Wirksambkeit, wenn
der Einzelne sich seinen eigenen Interessen gemill in neue Koalitionen begibt, die
ihn mit gleichlautenden Interessen anderer, nicht seiner natiirlichen Umgebung zu-
gehoriger Personen verbinden. ,,Mit fortschreitender Entwicklung aber spinnt jeder
Einzelne ein Band zu Personlichkeiten, welche aulerhalb dieses urspriinglichen As-
soziationskreises liegen und statt dessen durch sachliche Gleichheit der Anlagen,
Neigungen, Titigkeiten usw. eine Beziehung zu ihm besitzen; die Assoziation durch
duBerliches Zusammensein wird mehr und mehr durch eine solche nach inhaltlichen
Bezichungen ersetzt™ (ebd. 457). Am Beispiel von Studentenschaften und Arbeitern
zeigt Simmel die sozialen Differenzierungsprozesse, die dem Einzelnen zunichst als
Einschrinkung zugunsten von Gruppeninteressen erscheinen mogen, die ihn aber, je
weiter solche Prozesse voran schreiten, schlieflich als unverwechselbares Indivi-
duum ausweisen: Die Individualitit tritt durch ihre scheinbare Aufgabe in eine
Gruppe umso differenzierter in der individuellen Kreugung der sozialen Kreise neu her-
vor. Daraus resultieren Konflikte bis hin zur drohenden ZerreiBung; andererseits
wird die Einheit der Persénlichkeit gerade in der drohenden Spaltung erfahrbar (vgl.
ebd. 466ff.).

»Das bedeutendste und zugleich charakteristischste Beispiel diirfte die Religi-
onszugehorigkeit bieten, seit die fir die Weltgeschichte unermesslich wichtige L6-
sung der Religion von der stammesmiBigen, nationalen oder lokalen Bindung ge-
schehen ist.“ In beiden Fillen — der Ubereinstimmung von Religion und Gemein-
schaft, Nation etc. oder ihrer Trennung — ,,spricht sich das Wesen der Religion
gleich vollstindig aus, nur jedes Mal in einer anderen Sprache oder auf einer anderen
Entwicklungsstufe® (ebd. 480). ,,Die Macht des religiosen Motivs ist nicht weniger
sichtbar, wo es gerade gegentiber allen Verkniipfungen aus anderen Motiven heraus
unabhingig und kriftig genug ist, die Gleichgliubigen tber alle Verschiedenheiten
ihrer sonstigen Bindungen hinweg zusammenzuschlieBen® (ebd. 481). Das Chris-
tentum sei so eine ganz und gar individualistische Religion; der Christ nehme ,,die
Zugehorigkeit zu seiner Kirche in jede beliebige Gemeinschaft™ mit (ebd. 481). Erst
wenn sich die religiése von der politischen, staatlichen, lokalen etc. Sphire 16se,
koénnten sich die politischen Interessen unterschiedlicher Konfessionen verbinden

(cbd. 482).

70 Simmel (1995: 456).

49

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Beileibe nicht ausschliefllich durch die Arbeitsmigration der Ttrken, aber gerade in
ihr sichtbar und analytisch zu fassen, werden die beschriebenen Entwicklungen auch
fir den Islam wirksam, eine Religion, die lange Phasen ihrer geschichtlichen Ent-
wicklung gerade von der Kontingenz von religitser, sozialer und — wenigstens dem
Anspruch nach — auch politischer Gemeinschaft ausgegangen ist.”!

2.2.2 Karl Mannbeim: Generation

Klassenlage wie Generationenlage beschrinken die betroffenen Individuen auf einen
zeitlich und sozial bestimmten Ausschnitt allen Geschehens, d.h. ,eine grole Zahl
der moglichen Arten und Weisen des Erlebens, Denkens, Fihlens und Handelns*
bleibt ihnen potenziell verschlossen. (Mannheim 1970: 528) Im Unterschied zur
JKlassenlage®, die durch 6konomische und soziale Bedingungen definiert ist, leitet
sich Generationslagerung aus ,Naturgegebenheiten® — dem Ablauf der Zeit, der Le-
benserwartung und Lebensdauer — her.”2 Die Generationenfolge wird durch das Ab-
treten alter zugunsten neuer Kulturtriger gewihrleistet. Partizipation am Ge-
schichtsprozess ist dem Einzelnen deshalb nur innerhalb einer zeitlichen Begren-
zung méglich. Nicht zuletzt daraus ergibt sich die ,,Notwendigkeit des steten Tradie-
rens der akkumulierten Kulturgiiter (ebd. 530).

Doch ,,nicht das Faktum der in der etlebbaren chronologischen Zeit erfolgten
Geburt [...] konstituiert die gemeinsame Lagerung im sozialen Raume, sondern erst
die daraus entstehende Moglichkeit an denselben Ereignissen, Lebensgehalten usw.
zu partizipieren und noch mehr, von derselben Art der Bewusstseinsschichtung aus
dies zu tun“ (ebd. 536). Die Differenzierung zwischen Zeitgenossen aus untet-
schiedlichen Generationen entsteht durch ,Erlebnisschichtung®: Dieselben Erlebnis-
se werden anders verarbeitet, wenn sie in unterschiedlichen Lebensphasen gemacht
werden. Erste Eindriicke ergeben ein ,,natiirliches Weltbild*“ (ebd. 537): ,,.Die Pri-
dominanz der ersten Eindriicke bleibt auch dann lebendig, wenn der darauf folgende
Ablauf des Lebens nichts anderes sein sollte, als ein Negieren und Abbauen des in
der Jugend rezipierten ,natiitlichen Weltbildes. Denn auch in der Negation orientiert
man sich grundsitzlich am Negierten und ldsst sich ungewollt durch es bestimmen®

71  Wie eine Geschichte des Islam tatsichlich differenzierter zu beschreiben ist, zeigt Bishara
(1993: 108): ,,Die [ersten vier; HLF] Kalifen benutzten den Islam nicht als politische Theorie;
sie schufen ihn. Der Islam als Rechtfertigung der Regierenden beginnt mit dem Bruch der
moslemischen Gemeinschaft und dem Kampf um die Macht. [...] Auch unter der Bedingung
der Einheit von Staat und Religion liegt bereits im Gebrauch der Religion als Instrument des
Staates der Keim der Sikularisierung®.

72 Dass die Lebenserwartung als ,natiirliche Grenze® selbstredend auch von klassen- und schicht-
spezifischen Faktoren abhingig ist und deshalb nur verkurzt als ,Naturgegebenheit® gefasst
werden kann, soll in diesem Zusammenhang vernachlissigt werden. Zu vermuten ist jedoch,
dass tber die Lebenserwartung der ersten ,Gastarbeitergeneration® auch deshalb kaum Material
zuginglich ist, weil groBe Teile dieser Gruppe noch mit Erreichen des Rentenalters in die Tur-
kei remigriert sind.

50

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

(ebd. 537). Das ,grundsitzlich Negierte® ist aber bei zwei aufeinander folgenden Ge-
nerationen je ein anderes. Darum erzeugt der Generationenwechsel eine Dialektik,
die fiir ,,jene nicht geradlinige Entwicklung im Geschichtsprozess® verantwortlich ist
(ebd. 537).

»Das Wesentliche an jedem Tradieren ist das Hineinwachsenlassen der neuen
Generation in die ererbten Lebenshaltungen. Das bewusst Gelehrte ist demgegen-
tber quantitativ und der Bedeutung nach von beschrinkterem Umfange; im ,,Hi-
neinwachsen® manifestiert sich das natiirliche Weltbild. ,,Was [dagegen; HLF] be-
wusst gelehrt, anerzogen wird, gehért zu jenem Bestand, der im Laufe der Ge-
schichte irgendwann und irgendwo reflexiv geworden ist“ (ebd. 538). Die Spannung
aus dem natiirlichen Fond des Bewusstseins und dem Anerzogenen stellt die Gene-
rationen in stindige Wechselwirkung. Weil die Generationenfolge kontinuierlich
erfolgt, verlaufen die dadurch angesto3enen Prozesse deshalb halbwegs reibungslos.

Ob ein Geburtsjahrgang es schafft, neue ,Kollektivimpulse®, ,Formungstenden-
zen® hervorzubringen und gerade dadurch im kontinuierlichen Fluss zu etwas be-
sonderem zu werden, hingt von ,,der gesellschaftlichen Dynamik® (ebd. 550) ab:
»Wenn gesellschaftlich-geistige Umwilzungen ein Tempo einschlagen, das den
Wandel der Einstellungen dermaBlen beschleunigt, dass das latente kontinuierliche
Abwandeln der hergebrachten Erlebnis-, Denk- und Gestaltungsformen nicht mehr
moglich wird, dann kristallisieren sich irgendwo die neuen Ansatzpunkte zu einem
als neu sich abhebenden Impuls und zu einer neuen gestaltenden Einheit (ebd.
550). Diese Entwicklung kann entweder bewusst oder unbewusst ablaufen. ,,Das
Aktivwerden der in der Generationslagerung schlummernden Potentialitit [hingt
von| auBlerbiologischen und auBlervitalen Faktoren ab“ (ebd. 552). Diese Faktoren
der 6konomischen oder geistigen Sphire entscheiden dartiber, ob und wie sich die
Potentialitit entfaltet. Die biologischen Gegebenheiten bieten nur die Mdglichkeit, die
gesellschaftlich-geistige Strukturebene bringt die jeweilige Ausprigung hervor (vgl.
ebd. 553).

Genau diese Faktoren scheinen unter verschiedenen Altersstufen tiirkischer
Migranten derart wirksam zu werden, dass wenigstens auf absehbare Zeit die Gene-
rationen so deutlich unterschieden werden kénnen. Die natlirliche Kontinuitit des
Generationenwechsels ist voriibergehend aufler Kraft gesetzt. Weil nahezu alle der
urspriinglich angeworbenen tirkischen ,Gastarbeiter* einer Altersgruppe angehorten,
die sich u.a. durch hohe soziale wie riumliche Mobilitit und korperliche Leistungs-
fahigkeit auszeichnete, lassen sich eine zweite, dritte und schlief3lich vierte Generati-
on voneinander abgrenzen und sogar Geburtsjahrgingen zuordnen.” Die sozialen,
religidsen und politischen Umwilzungen, die durch den Prozess der Migration ange-
stoBen wurden, stellen zusitzlich ,Kollektivimpulse® im Manheimschen Sinn dar.

73 Wohl aus diesem Grund sind die Veroffentlichungen zu (tiirkischer) Migration und Generation
Legion; einschligige Bibliografien belegen das (s. Anm. 32).

51

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Giddens (1999: 33f.) folgend kénnen wir diese Entwicklungen auch als ,,Entbettung
sozialer Systeme® auffassen. Entbettung meint ,,das ,Herausheben® sozialer Bezie-
hungen aus ortsgebundenen Interaktionszusammenhingen und ihre unbegrenzte

<7y

Raum-Zeit-Spannen iibergreifende Umstrukturierung®.
2.2.3 Anthony Giddens: Handeln™

Moglich wird diese Umstrukturierung sozialer Beziehungen dadurch, dass alles
menschliche Handeln rekursives Handeln ist, fortwihrend die eigenen Bedingungen
selbst reproduziert und dabei reflexiv zugleich auf Vergangenheit wie auf seine aktu-
ellen Folgen Bezug nimmt, sich jenseits rdumlicher und zeitlicher Interaktionszu-
sammenhinge im Blick auf die Gegenwart kontinuierlich selbst reproduzierend.
Menschliches Handeln ist vor allem dadurch hinreichend als rekursiv und reflexiv
beschrieben, dass es gweckgerichtet ist und begriindet werden kann; genauso kénnen
diese Griinde jedoch auch willentlich im Dunklen bleiben (vgl. Giddens 1997: 52f.).7

Tradition ist dabei ,,ein Mittel fir den Umgang mit Zeit und Raum, das jede ein-
zelne Titigkeit oder Erwartung in das Kontinuum aus Vergangenheit und Zukunft
einbringt, die ihrerseits durch immer wieder eingesetzte soziale Praktiken strukturiert
werden. Die Tradition ist nicht véllig statisch, denn sie muss von jeder Generation
neu erfunden werden® (ders. 1999: 52f.). Fir das Verstehen der Aussagen jugendli-
cher Muslime, die heftig um Aneignung und zugleich Neu-Schépfung von traditio-
nellen Werten als Legitimation ihres Alltagshandelns ringen, verspricht diese Per-
spektive Uberaus ertragreich zu sein. ,,Die routinemifBige Ausgestaltung des Alltags-
lebens® schreibt Giddens (1999: 54), , steht in gar keinem inneren Zusammenhang
mit der Vergangenheit, auler insoweit, als das, ,was man frither getan hat®, zufillig
mit dem zusammenfillt, was sich im Lichte neuer Erkenntnisse in prinzipieller Weise
begrinden lisst. Eine Praktik aus Traditionsgriinden zu sanktionieren, geht nicht
mehr an. Die Tradition ldsst sich zwar rechtfertigen, aber nur im Hinblick auf Er-
kenntnisse, die ihrerseits nicht durch Tradition beglaubigt sind. [...] Denn eine ge-
rechtfertigte Tradition ist eine kostiimierte Tradition, die ihre Identitit nur der Re-
flexivitdt der Moderne verdankt®.”

Simmels soziale Differenziernng, Mannheims Deutung gesellschaftlicher Dynami-
ken als Folge des Generationszusammenhangs und schlieflich der handlungstheoretische

Rahmen von Giddens — alles Handeln ist rekursiv — liefern bedeutende Bausteine zum

74 Vgl. auch Kippenberg (1997: 265f.).

75  Giddens (1997; 1999).

76 S.dazu Anm. 139.

77 Vgl dazu: Beck-Gernsheim (1999: 26): ,,Die Tradition, auf die sich jede der [etwa innerhalb
einer Nation unterschiedlichen; HLF] Gruppen so gern beruft, ist in Wirklichkeit wiederum ein
héchst schillerndes Gebilde, ein Produkt von Nostalgie und Verklidrung, Auswahl und Dramati-
sierung, bisweilen auch Filschung. Das, was Tradition heif3t, sich als Erbe vieler Jahrhunderte
darstellt, ist vielfach neueren Datums”.

52

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE

Verstehen der Selbstbilder der befragten Jugendlichen. Um diese Bilder auch erkliren
zu kénnen, muss noch ein Aspekt hinzukommen: Die Jugendlichen konstruieren sie
durch Ablehnung und Zustimmung, durch Identifikation mit und Abgrenzung von
der Aufnahmegesellschaft. Die (eher) funktionalen Bedingungen des Austausches
zwischen gesellschaftlicher Mehrheit und der Minderheit der tirkischen Migranten
missen beschrieben werden. Goffman analysiert, welche Aspekte das Verhiltnis von
,stigmatisierter’ Minderheit und der privilegierten Mehrheit der ,Normalen® prigen.”

2.2.4 Erving Goffman: Stigma

Jenseits der pathologisierenden Sicht, die Goffmans Mutmal3ungen deshalb eigen ist,
weil sie sich vordergriindig mit kérperlichen (Krankheit, Behinderung) und charak-
terlichen (Geisteskrankheit, Kriminalitit) Stigmata befassen, bietet seine Analyse
auch Erhellendes, was die spezielle Situation zwischen der Mehrheit, bei Goffman
,die Normalen‘, und Trigern so genannter phylogenetischer Stigmata, also solche von
Rasse, Nation und Religion angeht: In beiden Fillen ermdglicht eine gesellschaftliche
Ideologie den ,Normalen’, sich als héherwertig, den oder die Stigmatisierten dagegen
als minderwertig zu begreifen (vgl. Goffman 1998: 13ff.).

Stigmatisierte Individuen kommen dank dieser Ideologie nicht umbhin, sich sel-
ber mit deren Maf3stiben zu messen. Sie erwerben gesellschaftliche ,,Identitits-
Standards® und wenden sie auf sich an, obwohl sie ihnen objektiv nicht entsprechen.
Auch deshalb, so Goffman weiter, ,,ist es unvermeidlich, dass es [das stigmatisierte
Individuum; HLF] hinsichtlich seines Ichs einige Ambivalenzen empfinden wird®
(ebd. 132). So wird es zu einem natlirlichen Bestreben stigmatisierter Individuen,
diesen Zustand zu tuberwinden — zuerst dadurch, dass sie ihrer besonderen ,,Situati-
on einen zusammenhingenden Sinn verleihen® (ebd. 136). Ergebnis dieser Bemi-
hungen sind aber auch unterschiedliche Verhaltensweisen, Strategien und kommuni-
kative Techniken, jeweils bezogen auf die eigene und die Gruppe der Mehrheit. So
entwickelt sich ein innerer und ein dullerer Diskurs, der jeweils von ,,Identititspoli-
tik* (ebd. 153) bestimmt wird, zugleich ,Spezialisten® hervorbringt und bendtigt, die
sich wiederum in ihrer eigenen Gruppe und gegentiber den ,Normalen® taktisch un-
terschiedlich verhalten. T4uschen und Verbergen, jeweils abhingig von den Erfor-
dernissen einer konkreten Situation, konnen selbstverstindliche Teile eines solchen
Verhaltensrepertoires sein.

Tatsichlich sind die Grenzen zwischen Stigmatisierten und Normalen komplex
und durchlissig zugleich. Eine Analogie zu Simmels ,,Exkurs tiber den Fremden“?
wird deutlich, wenn es heilt, dass ,,Stigmatisierte und Normale Teile voneinander
(sind); wenn der eine sich als verwundbar erweisen kann, muss erwartet werden, dass
es der andere auch kann® (ebd. 167). Beide befinden sich in einem ,,sozialen Zwei-

78  Goffman (1998).
79  Dort heifit es: ,,Der Fremde ist ein Element der Gruppe selbst; s. Anm. 81.

53

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Rollen-Prozess, in dem jedes Individuum an beiden Rollen pattizipiert, zumindest in
einigen Zusammenhingen und in eineigen Lebensphasen. Der Normale und der
Stigmatisierte sind nicht Personen, sondern eher Perspektiven® (ebd. 170).

Zusammen mit Giddens® Feststellung, dass Menschen fihig sind, die Grunde ih-
res Handelns sowohl darzulegen, als auch zu verschweigen (s.0.), bietet Goffmans
Modell, das die Unterschiede moglichen Verhaltens, jeweils bezogen auf die eigene
stigmatisierte und die andere stigmatisierende Gruppe zeigt, Erklirungsmoglichkeiten fur
das Verhiltnis von turkischen Einwanderern zur deutschen Mehrheitsgesellschaft,
von Muslimen zu Christen, aber auch, und das ist wiederum fir die Analyse wichtig,
der Kommunikation zwischen Interviewten und Interviewer.

Deshalb hat ,Zugehérigkeit® eine so grof3e Bedeutung fiir den Verlauf der Inter-
views und ihre Interpretation. Die befragten Jugendlichen sind eben nicht nur tiirki-
sche Migranten, sie sind auch nicht ,irgendwie’ Muslime oder ,Kulturmuslime®, son-
dern sie sind insbesondere Mitglieder von konkreten Gemeinden oder deren regel-
miBige Besucher. Darauf ist das Untersuchungsdesign abgestellt und der Interview-
leitfaden® trigt dem Rechnung. Zu berlcksichtigen ist aber auch, dass die Rolle des
Interviewers ihrerseits nicht unbestimmt sein kann: Er ist Erwachsener, Deutscher,
Wissenschaftler, Christ und durch alle vier Eigenschaften — im Sinne Goffmans:
perspektivisch — zu den Anderen gehérend. Die Eigenschaften beider, der Interview-
ten wie des Interviewers, werden mit bestimmtem Verhaltenserwartungen verbun-
den, und es ist unbedingt davon auszugehen, dass genau darum beide jeweils wissen.
Dieser Aspekt liegt, jenseits von lokalen oder nationalen Erfahrungen, in der Dyna-
mik des Verhiltnisses von Christen und Muslimen begrindet, die sich aus der
Wechselwirkung der jeweiligen Selbstbilder und Fremdbilder ergibt. So wird oft an-
genommen, dass Christen fiir Muslime Unglaubige seien, die zu bekdmpfen religio-
ses Verdienst ist. Das islamische Recht kennt zwar eine Aufteilung der Welt in die
des Islam (dar al-islam) und die der Feinde bzw. des Krieges (dar al-harb). Diese recht-
lichen Kategorien bilden jedoch #zcht die besonderen Beziechungen ab, die zwischen
beiden Glaubensgemeinschaften von der Frithzeit des Islam bestanden. Es ist daher
unumginglich, das besondere Verhiltnis von Christen und Muslimen, wie es sich
historisch herausgebildet hat, zu beriicksichtigen. Wihrend Muslime Christen als ah/
al-kitab, als Lente des Buches anerkennen und Jesus als prophetischen Vorldufer Mu-
hammads, erscheint der Islam den Christen sehr oft als Haresie. In dieser Hinsicht
ist der Islam Christen grundsitzlich fremder geblieben als umgekehrt. Diese Art vor-
geformter Beziehungen entspricht dem, was Simmel tber die Begiehung zum Fremden
gesagt hat, dass sie nimlich eine Einheit von Ferne #nd Nihe, Fremdsein eine positive
Bezichung darstellt, der eine spezifische Form zugrunde liegt: ,,Der Fremde ist ein
Element der Gruppe selbst“.#! Wenn es eingangs hiel3, dass der Forschungsansatz

80 Vgl die Erlduterungen in Kap. 3 und 4.
81  Simmel (1995: 765).

54

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THEORETISCHE PERSPEKTIVE
einer dialogischen Struktur folge, ist das gemeint: Die Interviews sind genau kein

bloBles Abfragen von Sachverhalten, sie sind tatsichlich interreligiéser und interkul-
tureller Dialog, und folgen auch deshalb den Strukturen, die Goffman beschreibt.

55

- am 13.02.2026, 21:54:38. R @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 13.02.2026, 21:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839400852-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

